
        
            
                
            
        

    
ĐỊA TẠNG BỒ TÁT  

BỔN NGUYỆN KINH  

GIẢNG KÝ  

QUYỂN THƯỢNG 

地 藏 菩 薩 本 願 經

講 記

卷 上

 Chủ giảng: Hòa thượng Tịnh Không  

 Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Tân Gia Ba 

淨空老法師講於新加坡淨宗學會 

越南譯本 

ÐỊA TẠNG BỒ TÁT BỔN NGUYỆN KINH 

GIẢNG KÝ 

 Hòa  thượng  Tịnh  Không  giảng  tại  Tịnh  Tông  Học  Hội  Tân  Gia 

 Ba, bắt đầu từ ngày 28/5/1998, tổng cộng gồm năm mươi mốt tập (buổi 

 giảng). 

 Ðệ tử Nhan Thụy Thành đem những tư liệu liên quan đến những 

 buổi  giảng  này  từ  Trang  Nhà  www.amtb.org.tw,  chỉnh  lý  thành  sách 

 cúng dường độc giả, cùng nhau chia sẻ pháp nhũ. 

 Đôi lời bày tỏ, 

 Hồi nhỏ đi chùa Giác Sanh ở Phú Thọ để cúng thất cho ông bác, 

 chúng tôi nhớ đã có dịp tụng kinh Địa Tạng.  Đã tụng khá nhiều lần rồi 

 nhưng không hiểu gì cả, chỉ nhớ mang máng là trong kinh có nói về các 

 cảnh tượng khủng khiếp ở địa ngục, nào là núi đao, rừng kiếm, vạc dầu. 

 Hồi đó chẳng hiểu, cứ tưởng những chuyện này là lời khuyến thiện, cứ 

 tưởng người xưa lấy cảnh địa ngục để dọa người, nhằm khuyên người 

 làm lành mà thôi. 

 Gần  đây,  có  dịp  nghe  được  băng  giảng  Địa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn 

 Nguyện Kinh Đại Ý do bác Thanh Trí chuyển ngữ và đọc bài Địa Tạng 

 Bồ  Tát  Bổn  Nguyện  Kinh  Thiển  Thích  của  Hòa  Thượng  Tuyên  Hóa 

 giảng nên mới hiểu thêm đôi chút về kinh này (bài này được ban phiên 

 dịch chùa Vạn Phật Thánh Thành dịch sang Việt ngữ).  Sau đó, khi đến 

 Tịnh Tông Học Hội Los Angeles, chúng tôi thỉnh được hai cuốn sách dày 

 cộm ghi lại bài giảng kinh Địa Tạng Bổn Nguyện của Hòa Thượng Tịnh 

 Không, nghĩ cũng hơi nản chí, không biết đến lúc nào mới đọc hết được! 

 Tuy kinh Địa Tạng khá phổ biến, có lẽ mức độ phổ biến của kinh 

 này chỉ kém kinh Di Đà và Phổ Môn. Điều đáng buồn là những sách chú 

 giải kinh này khá ít. Theo chỗ thấy biết nông cạn của chúng tôi, trước 

 nay chỉ có mỗi một tác phẩm chú giải kinh này bằng tiếng Việt là sách 

 Địa Tạng Mật Nghĩa của cụ Mai Thọ Truyền. Tuy trong Đại Tạng Kinh 

 có ít nhất năm tác phẩm chú giải kinh này, nhưng tiếc là văn phong cổ 

 kính,  vắn  tắt,  chú  trọng  nhiều  vào  lối  khoa  phán,  nên  nếu  có  dịch  ra 

 cũng  không thể  giúp  ích nhiều  cho  trình độ của những  liên hữu sơ  cơ 

 như chúng tôi. Theo thiển kiến của chúng tôi, lời giảng của Hòa Thượng 

 Tịnh Không rất thân thiết, có những kiến giải rất đặc biệt, lại kèm thêm 

 Đôi Lời Bày Tỏ

 3

 những kinh nghiệm hữu dụng không riêng gì cho hành nhân Tịnh nghiệp 

 mà còn có thể áp dụng rộng rãi cho mọi người Phật tử nói riêng và cả 

 nhân loại nói chung. Những lời giảng của Hòa Thượng đã đặc biệt nhấn 

 mạnh đến hiếu đạo, cơ sở của Phật đạo, chỗ lập cước căn bản của mọi 

 pháp môn thế gian hay xuất thế gian. 

 Chúng tôi có cơ duyên may mắn gặp được pháp môn Tịnh Độ, vận 

 may này còn hơn người nghèo “trúng số độc đắc”, đúng như bài Khai 

 Kinh Kệ có nói: “Trăm ngàn muôn kiếp khó gặp được”.  Chúng tôi phát 

 tâm học hỏi và muốn chia sẻ cho nhiều người cùng biết.  Do vậy, nhằm 

 thỏa tâm nguyện phổ biến hoằng dương Tịnh Tông, cộng thêm một vài 

 duyên  hảo  hợp  khác  đẩy  đưa  nên  dù  sức  học  kém  cỏi,  chúng  tôi  vẫn 

 gượng chuyển ngữ bài giảng này sang tiếng Việt hòng chia sẻ pháp nhũ, 

 pháp lạc cùng mọi người. Chắc chắn trong quá trình chuyển ngữ không 

 thể tránh khỏi những sai lầm không nên phạm phải, cách dùng chữ, diễn 

 đạt  còn  thô  vụng,  dài  dòng,  chúng  tôi  vẫn  tin  rằng  với  tấm  lòng  ngu 

 thành, không đến nỗi diễn dịch sai lệch hoàn toàn tâm ý hoằng truyền 

 kinh này  của  Hòa  Thượng.  Do đây là lời  ghi  chép  trực tiếp bài  giảng 

 của Hòa Thượng, có nhiều ý được Ngài lập đi lập lại, nhưng khi chuyển 

 ngữ  chúng  tôi  vẫn  giữ  nguyên  để  người  đọc  có  thể  tưởng  tượng  như 

 đang trực tiếp tham dự pháp hội giảng kinh của Ngài.  Trong quá trình 

 chuyển ngữ chúng tôi cũng đã tham khảo bản dịch kinh Địa Tạng của 

 Hòa Thượng Trí Tịnh. 

 Nếu việc chuyển ngữ này có chút công đức gì thì chúng tôi xin hồi 

 hướng đến ân sư, các bậc sư trưởng, phụ mẫu hiện đời cùng quá khứ, 

 thân  bằng  quyến  thuộc,  các  liên  hữu,  và  hết  thảy  chúng  sanh,  nhất  là 

 oan gia trái chủ của mọi người, nguyện tất cả đều được viên thành chí 

 nguyện, cùng vãng sanh về Cực Lạc. 

 Nhóm Diệu Âm kính ghi, 4 tháng 9, 2005 

 Đôi Lời Bày Tỏ

 4

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ĐỊA TẠNG BỒ TÁT BỔN NGUYỆN KINH 

 GIẢNG KÝ  

QUYỂN THƯỢNG 

地藏菩薩本願經講記卷上

Chủ giảng: Hòa thượng Tịnh Không 

Chuyển ngữ: Nhóm Diệu Âm 

A. DUYÊN KHỞI 

Tập 01 (Số 14-12-01)1

Chư vị đồng học, 

Trong những năm qua, khi đạo tràng vừa xây dựng xong, bộ kinh 

đầu tiên tôi giảng nhất định sẽ là Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh. 

Tại sao phải giảng bộ kinh này? Xây dựng Phật pháp chẳng thể xa lìa cơ 

sở vật chất, dùng cách nói hiện nay thì nhất định phải có đất đai, phải có 

phòng ốc, phải có kiến trúc. Có cơ sở xong thì chúng ta mới có nơi chốn 

để tu đạo.  Nhưng tu đạo phải y cứ vào những gì? Chúng ta phải biết. Tu 

đạo nhất định phải y cứ vào tâm địa, kinh Ðịa Tạng chính là khóa học 

đầu tiên của chúng ta. Có cơ sở vật chất rồi, cơ sở tinh thần quan trọng 

nhất là Tâm Ðịa pháp môn. Thế nên bộ kinh đầu tiên chúng ta nhất định 

phải giảng là Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh để làm cơ sở cho sự tu 

học Ðại Thừa. Nếu chẳng hiểu Tâm Ðịa pháp môn, không biết phải bắt 

đầu tu từ tâm địa thì nhất định sẽ chẳng thành công. Nói cách khác, bất 

luận bạn có dụng công, có nỗ lực như thế nào, có phấn đấu mạnh mẽ, có 

tinh tấn như thế nào đi nữa thì bạn cũng vẫn y như cũ, chẳng thể thoát 

khỏi lục đạo luân hồi được, những gì bạn tu cũng chỉ là phước báo hữu 

lậu mà thôi. Sự tiêu biểu của pháp Ðại Thừa ở Trung Quốc là dùng Tứ 

Ðại Bồ Tát, vị thứ nhất chính là Ðịa Tạng Bồ Tát. Từ Ðịa Tạng Bồ Tát 

phát triển rộng ra là Quán Thế Âm Bồ Tát, [Quán Âm tiêu biểu] Đại Từ 

Đại Bi. Ðịa Tạng [tiêu biểu] Hiếu Kính2. 

1 Số 14-12 là “số tài liệu” của trang nhà www.amtb.org.tw. 

2 Vị thứ ba là Văn Thù Bồ Tát tiêu biểu Trí Huệ, vị thứ tư là Phổ Hiền Bồ Tát tiêu 

biểu “Lạc Thực” (Biến Thành Hiện Thực)

 Duyên Khởi - Tập 1

 5

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ngày  nay  tại  sao  Phật  pháp  lại  suy  thoái  đến  như  vậy?  Tại  sao 

người tu hành chẳng thể thành tựu rạng rỡ như người đời xưa? Vì mọi 

người đều quên mất cội gốc, chẳng hiếu, chẳng kính. Lúc trước thầy Lý 

thường gọi cách tu học này là giỡn chơi với Phật pháp, họ chẳng tu học 

Phật pháp, cũng chẳng phải hoằng dương Phật pháp, mà là giỡn chơi với 

Phật pháp, tiêu khiển Phật pháp, chẳng có gì làm nên phải tiêu khiển giải 

trí, lấy Phật pháp để tiêu khiển! Ðích thật là như vậy, lời thầy Lý chẳng 

quá đáng tí nào.  Chúng ta hãy suy nghĩ có phải chính mình cũng đang 

tiêu khiển Phật pháp hay chăng?  Có đang giỡn chơi với Phật pháp hay 

không? Chỉ tu một chút phước hữu lậu mà thôi. Vả nữa, chút phước này 

sẽ  chẳng  thể  hưởng  ở  nhân  gian,  mà  hưởng  ở  đâu?  Hưởng  ở  cõi  súc 

sanh, cõi ngạ quỷ. Tại sao không thể hưởng ở cõi người? Tư cách làm 

người của bạn mất rồi nên những phước đã tu được chẳng thể hưởng ở 

cõi người, chúng ta phải hiểu rõ ràng.  Làm người thì phải biết  “Hiếu 

 thân, Tôn sư” , phước thứ nhất của Tam Phước nói trong Quán Kinh là 

 “Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm chẳng giết hại, tu thập 

 thiện nghiệp” , được vậy thì bạn mới được thân người, những phước báo 

bạn tu được mới có thể hưởng ở cõi người, cõi trời. Nếu chẳng làm nổi 

bốn điều này thì phước bạn tu được nhất định sẽ hưởng nơi ác đạo, ác 

đạo cũng có phước báo rất lớn. Những Lý và Sự này chúng ta đều hiểu 

rõ,  nhưng  chúng  ta  chẳng  thể  chuyển  đổi  trở  lại,  nói  cách  khác  thì  đã 

hiểu rõ nhưng làm không nổi. Tại sao làm không nổi? Nói thật ra là vì 

chẳng thấu triệt những Sự - Lý này. Nếu thực sự thấu triệt thì có thể sám 

trừ nghiệp chướng, quay đầu là bến bờ. Thế nên khi đạo tràng mới thành 

lập,  kinh  Ðịa  Tạng  Bổn  Nguyện  nhất  định  không  thể  thiếu,  nhất  định 

phải giảng kinh này. 

Chư  vị  đồng  tu  đến  đây  tham  học,  hôm  nay  chúng  tôi  sắp  khóa 

học này vào khóa trình chủ yếu, thời gian tuy không nhiều nhưng chúng 

tôi  nhất  định  phải  giảng  tường  tận  những  điểm  chính  yếu.  Ngoài  ra, 

những phần cổ đức đã chú giải tường tận, pháp sư Thánh Nhất đã giảng 

giải  bằng  ngôn  ngữ  thông  tục,  quý  vị  có  thể  dùng  đó  làm  tham  khảo. 

Tương lai quý vị hoằng dương Phật pháp trong nước và ngoài nước, mỗi 

khi đến một đạo tràng mới [thành lập] trước hết nên giảng kinh Ðịa Tạng 

Bổn  Nguyện,  sau  đó  mới  giảng  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  khuyên  họ  niệm 

Phật vãng sanh, đây là quy củ nhất định. 

Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Khoa Chú là do pháp sư Linh 

Kiệt soạn vào đầu đời nhà Thanh, Ngài là người thời vua Khang Hy, đầu 

đời nhà Thanh, chú giải rất hay. Chúng ta đọc chú giải của Ngài, phải 

 Duyên Khởi - Tập 1

 6

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

lắng lòng thể hội, phải dùng ngôn ngữ hiện đại để diễn đạt, dùng quan 

niệm của người hiện nay để thuyết minh thì mọi người mới tiếp nhận dễ  

dàng. Chú giải này bao gồm năm phần: 

-Phần thứ nhất là Luân Quán, tức là trước lúc giảng kinh, nói đại ý 

của toàn bộ kinh để giới thiệu một cách khái lược. Trong Luân Quán bao 

gồm năm thứ huyền nghĩa, đây là phần thứ nhất. 

-Phần  thứ  nhì  là  dạy  chúng  ta  phương  pháp  quán  như  thế  nào, 

cũng tức là dạy chúng ta học tập bộ kinh này làm thế nào thay đổi quan 

niệm trở lại. 

-Phần thứ ba là giới thiệu đại ý của toàn bộ kinh, Luân Quán của 

Ngài  viết  rất  dài,  phần  này  quan  trọng  phi  thường.  Phần  huyền  nghĩa 

hoàn  toàn  y  theo  phương  cách  của  Tông  Thiên  Thai,  thuyết  minh  giải 

thích Ðề kinh.  Biện [định] Thể, Thể là chỗ y cứ của lý luận, đức Phật 

căn cứ vào những gì mà giảng bộ kinh này. Sau khi chúng ta hiểu rõ thì 

mới có thể sanh khởi lòng tin kiên định đối với bộ kinh này và đối với 

lời thuyết pháp của đức Phật. Sau đó phần thứ ba là Minh Tông, Minh 

Tông là giảng về tu hành, nói cách khác là làm thế nào đem những đạo 

lý, lý luận này biến thành hiện thực trong đời sống của chúng ta. 

-Phần thứ tư là Luận Dụng, chúng ta y theo phương pháp này tu 

học đạt được công đức, lợi ích gì. 

-Cuối cùng là phần thứ năm, nói về Giáo Tướng tức là nói phương 

thức và nghi quy giáo học của Thế Tôn. 

Trong năm khoa mục này pháp sư đều dùng ba chữ  “bất tư nghị” 

(chẳng thể nghĩ bàn). Ðề kinh là dùng Người chẳng thể nghĩ bàn, Pháp 

chẳng thể nghĩ bàn để lập danh,  “Ðịa Tạng Bồ Tát”  chẳng thể nghĩ bàn, 

 “Bổn  Nguyện”   chẳng  thể  nghĩ  bàn;  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  là  Người,  Bổn 

Nguyện là Pháp. Trong phần Biện Thể, Ngài nói Tánh Thức chẳng thể 

nghĩ bàn làm Thể, Tánh tức là chân như bổn tánh, sở chứng của chư Phật 

Như Lai; Thức là chỗ dụng tâm của chín pháp giới phàm phu, chín pháp 

giới phàm phu còn trong mê, lúc mê chẳng gọi là Tánh, mà gọi là Thức; 

Tánh là chân tâm, Thức là vọng tâm. Nói cách khác, Ngài nói về tâm địa 

chân thật và vọng tâm của chín pháp giới chúng sanh, dùng làm cơ sở 

lập luận, như vậy quá hoàn hảo! Phật giảng bộ kinh này, y cứ vào cái gì? 

Y cứ vào chân tâm của chư Phật Như Lai, lại y cứ vọng tâm của chín 

pháp giới chúng sanh, vì chúng ta giảng bộ kinh này, y cứ của lập luận 

kinh này có thể nói là vô cùng chân thật. Tánh Ðịa chẳng thể nghĩ bàn, 

chúng ta nói Ðịa Tạng, Tánh Ðịa là chân tâm chẳng thể nghĩ bàn, vọng 

tâm của chín pháp giới chúng sanh cũng chẳng thể nghĩ bàn. Lại dùng 

 Duyên Khởi - Tập 1

 7

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

phương tiện chẳng thể nghĩ bàn làm Dụng, việc này có thể nhìn thấy rất 

rõ ràng trong toàn bộ kinh điển, dạy chúng ta biết cách học tập như thế 

nào. Cuối cùng là dùng Khai Hiển Vô Thượng Bồ Ðề chẳng thể nghĩ bàn 

làm Giáo Tướng. Nếu dùng năm thí dụ này của cổ đức để thí dụ Giáo 

Tướng, dùng sữa, sữa chua, kem, bơ, và phó mát để tiêu biểu cho năm 

giai đoạn của Phật pháp. Ðịa Tạng Bổn Nguyện là đại pháp vô thượng, 

cơ sở là đại pháp vô thượng, đương nhiên thành tựu sẽ là Phật quả vô 

thượng. Ðây là tổng cương lĩnh của huyền nghĩa. 

Hôm nay chúng ta ở đây giảng kinh Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện 

có hai dụng ý: Thứ nhất là đáp lời mời của lão pháp sư Nhân Ðức ở Cửu 

Hoa Sơn, tôi đồng ý với Ngài sẽ giới thiệu đại ý của Ðịa Tạng Bồ Tát 

Bổn Nguyện trước ngày thánh đản Ðịa Tạng Bồ Tát. Chúng tôi dự định 

ngày một tháng chín bắt đầu giảng, ngày hai mươi tháng chín hoàn tất; 

ngày hai mươi tây chính là ngày ba mươi tháng bảy âm lịch, thánh đản 

Ðịa Tạng Bồ Tát. Ý nghĩa thứ hai là [từ khi] đạo tràng Tịnh Tông Học 

Hội  Tân  Gia  Ba  xây  dựng  xong  chúng  ta  chưa  chánh  thức  giảng  một 

kinh nào tại đây, hôm nay vì đạo tràng mới xây dựng nên khai giảng Ðịa 

Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh, cũng phù hợp với truyền thống giảng 

kinh của chúng ta bấy lâu nay tại đạo tràng mới thành lập. Thế nên đây 

là hai ý nghĩa quan trọng, trước hết phải giảng cho chư vị đồng tu một bộ 

kinh lớn ở Báo Ân Ðường của Tịnh Tông Học Hội. 

B. GIỚI THIỆU ÐỀ KINH 

Trong phần huyền nghĩa đương nhiên quan trọng nhất là phải giới 

thiệu Ðề kinh trước: Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh. 

Trong bảy  chữ  này,  sáu chữ đầu  là Biệt Ðề,  chữ  Kinh là  Thông 

Ðề, hết thảy những pháp do Phật thuyết đều xưng là Kinh. Trong Biệt 

Ðề  lại chia thành  Nhân,  Pháp, bảy  thứ  Lập  Ðề  chúng  ta  đều lược  bớt, 

pháp sư Thánh Nhất nói rất rõ ràng trong giảng ký, chư vị có thể tham 

khảo. 

a. BIỆT ĐỀ 

Ðịa Tạng Bồ Tát là Nhân (người), Bổn Nguyện là Pháp, đề kinh 

này  do  chính  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói  ra.  Trong  kinh,  Phật  nói 

kinh này có thể dùng ba Ðề Kinh, ba Ðề Kinh này đều là do Phật nói. 

Thứ nhất là Ðịa Tạng Bổn Nguyện, trong pháp hội này Thế Tôn vì  

 Giới Thiệu Đề Kinh - Biệt Đề - Tập 1

 8

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chúng ta tuyên thuyết Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện. Cũng có thể gọi là 

Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn  Hạnh,  Hạnh và  Nguyện  giống nhau,  có  Nguyện 

nhất định sẽ có Hạnh. Dùng cách nói hiện nay thì ý nghĩa của Hạnh là 

sinh hoạt, tu trì, xử sự, đãi người, tiếp vật của Ðịa Tạng Bồ Tát, những 

thứ này đều là Bổn Hạnh của Ngài. Còn gọi là Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Thệ 

Lực Kinh, Lực là hiển thị năng lực thù thắng của Ngài. Hiện nay chúng 

ta xem Ðề Kinh Ðịa Tạng Bổn Nguyện là do người phiên dịch chọn ra từ 

ba  Ðề  Kinh  nói  trên,  vì  trong  Bổn  Nguyện  bao  gồm  cả  Bổn  Hạnh,  và 

Bổn Thệ Lực, ý tứ đều gói gọn trong đó. 

Trên mặt Sự thì chữ Ðịa trong chữ Ðịa Tạng là đại địa. Ðại địa là 

nơi vạn vật dựa vào để sinh tồn, bất cứ một vật gì tách lìa khỏi đại địa 

đều không thể sinh tồn, thế nên ở Trung Quốc rất coi trọng Thiên và Ðịa. 

Trong Bát Quái thì Tướng của Ðịa là thuộc quẻ Khôn, Ðức của Ðịa là 

Mẫu  (mẹ),  Kinh  Dịch  nói:   “Chí tai Khôn nguyên”   (Quẻ  Khôn  lớn  lao 

thay), chí là đến cùng cực. Ðây là hình dung đại địa vạn vật tư sanh, hết 

thảy  vạn  vật  đều  sanh  từ  đại  địa,  thế  nên  ý  nghĩa  của  Ðịa  là  năng  trì 

(nâng giữ), năng dục (nuôi nấng), năng tải (chở), năng sanh. Phật dùng 

chữ này để thí dụ cho tâm địa của chúng ta, tâm địa của chúng ta đích 

thật  đầy  đủ  các  ý  nghĩa  này.    Dùng  cách  nói  của  Phật  pháp,  [tâm  có 

những ý nghĩa] trụ trì, sanh trưởng, đảm đương. Trụ là hết thảy vạn pháp 

nương chân tánh mà trụ, hết thảy vạn pháp đều sanh từ chân tánh, kinh 

Hoa Nghiêm nói  “Duy tâm hiện, duy thức biến” . Chư Phật Như Lai trụ 

ở  Nhất  Chân  pháp  giới,  chín  giới  chúng  sanh  trụ  ở  Thập  pháp  giới,  y 

báo, chánh báo trang nghiêm đều biến hiện từ Tánh Ðịa ra. Tánh là Năng 

biến (chủ thể biến), vạn pháp là Sở biến (những vật được biến). Trong tự 

tánh vốn đầy đủ vô lượng trí huệ, vô lượng đức năng, hết thảy vô lượng 

vốn đều đầy đủ. 

Mục đích của nền giáo học Phật pháp là dạy chúng ta minh tâm 

kiến  tánh,  tại  sao  lấy  việc  này  làm  mục  đích?  Sau  khi  minh  tâm  kiến 

tánh, vấn đề gì cũng tự nhiên được giải quyết hết. Vả nữa, chuyện này 

nhất  định  có  thể  xảy  ra,  nhất  định  có  thể  làm  được.  Tại  sao  lại  khẳng 

định như vậy? Vì mỗi người đều có chân tánh, chân tánh chẳng phải đến 

từ bên ngoài; những gì đến từ bên ngoài chưa chắc có thể làm được, tự 

tánh vốn có đủ, đâu có lý nào làm chẳng được? Vấn đề là chỉ cần chúng 

ta có thể khôi phục tự tánh.  Thật ra tự tánh đâu cần phải khôi phục, hôm 

nay tánh đức của chúng ta có chướng ngại, chỉ cần dẹp trừ chướng ngại 

này, tự tánh tự nhiên sẽ hiện tiền, cũng như mây bay sương tan, ánh sáng 

mặt trời sẽ chiếu rọi khắp nơi. Ánh sáng  mặt trời ví như tánh đức của 

 Giới Thiệu Đề Kinh - Biệt Đề - Tập 1

 9

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chúng ta, mây mù ví như chướng ngại, chướng ngại là giả, ánh mặt trời 

là thật. Lìa khỏi Vọng thì Chân sẽ hiện tiền, thế nên chân tánh chẳng cần 

phải tìm cầu; [những gì] bạn cầu đều là hư vọng, chẳng cần phải cầu, lìa 

khỏi Vọng tức là Chân. 

Phật dạy chúng ta trong chân tâm có đầy đủ tam đức. Pháp thân là 

chân  thân  của  chúng  ta,  chẳng  sanh  chẳng  diệt,  chẳng  đến  chẳng  đi, 

chẳng cấu (dơ) chẳng tịnh, trong Thiền tông gọi  “mặt mũi vốn sẵn có lúc 

 cha mẹ chưa sanh ra”  3 chính là cái này. Ðáng tiếc là chúng ta từ vô thỉ 

đến nay khi khởi tâm động niệm, vọng tưởng, chấp trước, chướng ngại 

mất quang minh và đức dụng của tự tánh, tác dụng hiện tiền này chịu tổn 

thất lớn lao. Trong một trăm phần tác dụng, những gì hiện nay chúng ta 

có  thể  cảm  thọ  được  chẳng  đến  một  phần  trăm,  chín  mươi  chín  phần 

trăm  tác  dụng  chẳng  thể  hiện  tiền,  bạn  nói  việc  này  có  đáng  tiếc  hay 

chăng! Tại sao lại có hiện tượng này? Vì mê mất rồi, chẳng biết tự mình 

vốn có đầy đủ vô lượng trí huệ, vô lượng đức năng; mê mất rồi, mê quá 

lâu, mê quá sâu đậm, mê quá rộng lớn.  Phật thấy chúng ta như vậy nên 

sanh tâm thương xót, giúp chúng ta giác ngộ, giúp chúng ta khôi phục. 

Việc này cần phải có tu hành.  “Nhân tu vạn hạnh, quả viên vạn đức” , 

phương pháp tu hành vô lượng vô biên. Trong vô lượng vô biên phương 

pháp thì có pháp phýõng tiện, cũng có pháp chẳng phýõng tiện, hết thảy 

ðức  Phật  ðều  nói  cả  rồi.  Thế  nên  Phật  vì  chúng  sanh  diễn  thuyết  vô 

lượng  pháp  môn,  trong  tứ  hoằng  thệ  nguyện  nói  đến   “Pháp môn vô

 lượng thệ nguyện học” . Tại sao đức Phật phải dạy vô lượng pháp môn? 

Vì căn tánh chúng sanh chẳng giống nhau, căn tánh của chúng sanh cũng 

là vô lượng vô biên. Giáo học thuận theo căn tánh chúng sanh thì học tập 

sẽ dễ thành tựu; nếu chẳng thuận theo căn tánh chúng sanh thì sự tu học 

của họ sẽ khó khăn. Vả nữa, trong hết thảy pháp môn, pháp phương tiện 

nhất, ổn đáng nhất, dễ dàng nhất thì chẳng gì hơn pháp môn Niệm Phật. 

Trong kinh này đức Phật dạy chúng ta niệm Phật, chí tâm xưng danh, và 

trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ  dạy   “Phát  Bồ  Ðề  tâm,  nhất  hướng  chuyên 

 niệm” , [cả  hai  đều]  cùng  chung  một  đạo  lý,  chung  một  sự  việc.  Nếu 

chúng ta không thể tiếp nhận pháp môn này, nghi hoặc pháp môn này, 

Phật lại mở ra pháp môn phương tiện khác cho bạn, đây chính là Phật 

dạy người pháp môn hạng nhất. 

Tại sao nói pháp môn này là pháp môn hạng nhất? Nếu chúng ta  

quán sát kỹ càng trong kinh đức Phật dạy cho chúng  ta biết nguyên lý, 

3 Nguyên văn:  Phụ mẫu vị sanh tiền bổn lai diện mục. 

 Giới Thiệu Đề Kinh - Biệt Đề - Tập 1

 10

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nguyên tắc căn bản thì chúng ta liền nghĩ ra, liền thể hội được. Phật dạy: 

Chư pháp, hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian đều  “duy tâm sở hiện, 

 duy thức sở biến” , tám chữ này là căn bản; đạo lý của hết thảy vạn sự 

vạn vật trong vũ trụ đều bao trùm hết cả. Lại nói rõ thêm rằng  “hết thảy 

 pháp từ tâm tưởng sanh” , tức là giải thích  “duy thức hiện” . Tâm có thể 

hiện tướng, tướng khởi biến hóa là do tác dụng của tâm; tâm này tức là 

Thức,  Thức  Tâm,  chúng  ta  gọi  là  “niệm  đầu”.  Chúng  ta  hiểu  được 

nguyên tắc này, Phật nói niệm Phật, thì chúng ta liền hiểu, chúng ta liền 

gật đầu. Tại sao? Niệm Phật thì làm Phật, vô cùng trực tiếp, ổn đáng. Tại 

sao niệm A La Hán thì chứng A La Hán, niệm Bồ Tát thì thành Bồ Tát, 

sau cùng niệm Phật thì thành Phật, như vậy không phải dài dòng sao? Ði 

vòng vo.  Tại  sao bạn không trực tiếp niệm Phật? Trong sự niệm Phật, 

câu này là do đức Thế Tôn trong kinh luận nói với chúng ta, A Di Ðà 

Phật  “tôn quý nhất trong các thứ ánh sáng, vua trong chư Phật”  4, A Di

Ðà Phật là hạng nhất. Niệm A Di Ðà Phật thì sẽ làm A Di Ðà Phật, niệm 

A  Di  Ðà  Phật  thì  sẽ  thành  A  Di  Ðà  Phật,  vậy  tại  sao  phải  niệm  Phật 

khác. Những Phật khác sánh với A Di Ðà Phật đều thấp một bậc, thế thì 

tại sao lại chẳng trực tiếp niệm A Di Ðà Phật viên mãn, rốt ráo!  Chúng 

ta phải thông qua những đạo lý này mới khẳng định A Di Ðà Phật là đệ 

nhất. Thực sự minh bạch, hiểu rõ, thì niệm niệm trong tâm đều là A Di 

Ðà Phật, đó mới là người niệm Phật chân chánh. Con đường của pháp 

môn niệm Phật là Ðạo cộng Giới, hết thảy giới luật đều viên mãn đầy đủ. 

Bạn chẳng phạm giới, chẳng phá giới là Ðạo cộng Giới. Ðắc thiền định 

là  Ðịnh  cộng  Giới.  Ðịnh  cộng  Giới  chẳng  bằng  Ðạo  cộng  Giới,  Ðạo 

cộng Giới chẳng bằng  “Niệm Phật cụ túc viên mãn giới luật” , thanh tịnh 

giới  luật.  Ðồng  tâm,  đồng  nguyện,  đồng  đức,  đồng  hạnh  với  A  Di  Ðà 

Phật thì mới thực sự đại viên mãn. 

Thế  nên  trong  pháp  môn  này,  Phật  dạy  chúng  ta   “chí  tâm  xưng 

 danh,  niệm  tụng” ;  niệm  tụng  tức  là  đọc  tụng  Ðại  Thừa.  Trong  sự  đọc 

tụng kinh điển Ðại Thừa thì kinh Vô Lượng Thọ là hạng nhất, lúc giảng 

giải tôi đã phân tích rõ cho mọi người rồi. Chúng tôi không có khả năng 

phân  tích  như  vậy,  mà  chính  là  cổ  đại  đức  thời  Tùy,  Ðường  nói  cho 

chúng ta biết  “Hết thảy kinh đến sau cùng đều quy về kinh Hoa Nghiêm, 

 kinh Hoa Nghiêm quy về kinh Vô Lượng Thọ, kinh Vô Lượng Thọ quy về 

 bốn  mươi  tám  nguyện,  bốn  mươi  tám  nguyện  quy  về  nguyện  thứ  mười 

 tám” . Hiện nay có người đề xướng Bổn Nguyện Niệm Phật, trong Bổn 

4 Nguyên văn: Quang trung cực tôn, Phật trung chi vương. 

 Giới Thiệu Đề Kinh - Biệt Đề - Tập 1

 11

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Nguyện  đặc  biệt  chú  trọng  nguyện  thứ  mười  tám.  Hoàn  toàn  y  theo 

nguyện thứ mười tám niệm Phật, có thể vãng sanh hay không? Nếu thực 

sự y theo thì nhất định sẽ được sanh!  Nếu chỉ đề xướng lâm chung mười 

niệm, một niệm đều có thể vãng sanh, lúc bình thường có thể khỏi giữ 

giới luật, có thể làm chuyện hồ đồ sai trái, có thể tạo tác tội nghiệp, đến 

lúc lâm chung niệm Phật cũng có thể vãng sanh thì lời này nói chẳng sai, 

nhưng  lúc  lâm  chung  bạn  có  nắm  chắc  có  thể  niệm  Phật  được  hay 

không? Bạn hãy quan sát kỹ phần đông những người lâm chung có đầu 

óc tỉnh táo hay chăng? Nếu lúc lâm chung hồ đồ, mê man, người khác 

giúp  họ  niệm  thì  họ  cũng  chẳng  chịu  nghe.  Lúc  lâm  chung  nghiệp 

chướng hiện tiền, Phật hiệu nghe chẳng lọt vào tai, thậm chí nghe Phật 

hiệu liền sanh phiền não. Tôi đã đích thân chứng kiến hạng người này, 

niệm Phật suốt cả đời nhưng đến lúc lâm chung chẳng chịu niệm, tham 

sống sợ chết, không thể buông xuống. Bổn nguyện như đã nói đó không 

sai, nhưng  trên  phương diện  sự  tướng  thì  rất  khó,  khó  vô  cùng!  Ðó  là 

thiện căn phước đức nhân duyên như thế nào, chúng ta phải hiểu rõ ràng. 

Cổ  đại  đức đúng là  từ  bi  đến  cùng  cực,  phân  tách  cho  chúng  ta  rất  rõ 

ràng, rất tường tận, khuyên chúng ta đừng giữ tâm niệm cầu may, nhất 

định phải “chân đạp thật địa”, hết lòng nỗ lực tu học, lúc lâm chung mới 

nắm chắc. Người cầu may đến sau cùng nhất định sẽ thất vọng. Thế nên 

đề  xướng  Bổn  Nguyện,  xả  bỏ  giới  hạnh  là  đi  con  đường  nguy  hiểm. 

Những luận điệu này bề ngoài hình như cũng có đạo lý, trong kinh Phật 

có nói như vậy, nhưng nếu bạn phân tách cặn kẽ thì không có đạo lý, đều 

là giải thích sai ý nghĩa của Phật, giải méo mó rồi, do đó  “nguyện giải 

 Như Lai chân thật nghĩa”  đâu có dễ dàng như vậy ư! 

Năm xưa lúc Thế Tôn còn tại thế, kinh Vô Lượng Thọ khẳng định 

là đã được giảng nhiều lần, mỗi lần tuyên giảng pháp môn này thì thính 

chúng đều khác nhau. Trong kinh ghi Thường Tùy Chúng là bao nhiêu 

đó người, trừ những vị Thường Tùy Chúng ra, phần đông những người 

còn lại [trong mỗi lần giảng đều] chẳng giống nhau. Thế nên đức Phật 

đối với sự giới thiệu Tịnh Tông, giới thiệu Tây Phương Cực Lạc thế giới 

có  giản  lược,  tường  tận  khác  nhau,  nên  sau  này  kết  tập  kinh  điển,  nội 

dung kinh điển khác biệt rất lớn. Rõ ràng nhất là bốn mươi tám nguyện 

trong năm bản dịch gốc, có kinh thì ghi hai mươi bốn nguyện, có kinh 

thì ghi bốn mươi tám nguyện, có kinh thì ghi ba mươi sáu nguyện, đây là 

sự  khác  biệt  rõ  ràng  nhất.  Nếu  đức  Phật  chỉ  giảng  một  lần,  bất  luận 

người dịch kinh là ai, con số này nhất định phải giống nhau, không thể 

nào khác biệt nhiều như vậy, từ chỗ này có thể chứng minh là Phật đã 

 Giới Thiệu Đề Kinh - Biệt Đề - Tập 1

 12

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

giảng  kinh  này  nhiều  lần.  Chúng  ta  muốn  nhận thức  Tây  Phương  Cực 

Lạc thế giới, hiểu rõ viên mãn thì phải đọc hết những lần Phật giới thiệu 

[ghi trong những bản kinh gốc này]. 

Kinh điển thời xưa đều được chép bằng tay, số lượng lưu thông rất 

ít, một người trong đời có cơ hội đọc hết năm bản dịch gốc này là người 

có phước báo to lớn, nhân duyên thù thắng. Phước báo của cư sĩ Vương 

Long  Thư  triều  Tống  rất  lớn,  đương  nhiên  cũng  được  Phật  lực  gia  trì, 

trong năm bản dịch gốc ông chỉ đọc được bốn bản và chẳng có dịp coi 

bản  kinh  Ðại  Bảo  Tích  dịch  đời  Ðường.  Cho  nên  trong  bản  dịch  Vô 

Lượng Thọ Hội trong kinh Ðại Bảo Tích có một số đoạn rất quan trọng 

mà bốn bản dịch gốc kia chẳng có. Cư sĩ Vương Long Thư cũng thực sự 

vô cùng tài giỏi, biết phần đông người ta rất ít cơ hội xem được nhiều 

bản kinh như vậy nên ông bắt đầu hội tập. Hội tập tức là tập hợp những 

bản dịch gốc, hội tập những lời nói của Phật trong mỗi bản dịch gốc lại, 

đọc bản hội tập này giống như đọc bốn bản dịch gốc kia vậy, đây là một 

chuyện tốt, đại từ đại bi. 

Bản  này  được  ghi  vào  Ðại  Tạng  Kinh,  được  nhập  tạng  nghĩa  là 

được những đại đức trong nhà Phật thời xưa nhìn nhận, khẳng định cách 

làm này chính xác, chẳng sai. Vì vậy bản hội tập của Vương Long Thư 

được lưu truyền đến đời sau, những lời trích dẫn kinh Vô Lượng Thọ ghi 

trong cuốn Di Ðà Kinh Sớ Sao của đại sư Liên Trì phần đông đều lấy từ 

bản  hội  tập  của  ông  Vương,  như  vậy  nghĩa  là  bản  này  được  sự  khẳng 

định của đại sư Liên Trì. Về sau có bản tiết hiệu của Bành Tế Thanh, bản 

hội tập của Ngụy Mặc Thâm. Bản của ông Vương và ông Ngụy đều có 

khuyết  điểm,  khuyết  điểm  này  chính  là  “lấy  bỏ”(chọn  lựa  chữ)  chẳng 

hoàn thiện, chẳng xứng; họ đã sửa đổi văn tự của bản dịch gốc. Ðối với 

họ mà nói thì sự sửa đổi này chẳng có vấn đề, đích thật còn hay hơn văn 

tự của bản dịch gốc. Đại sư Ấn Quang chẳng tán thành, Ngài có đạo lý là 

vì sợ người đời sau tùy tiện sửa đổi lời kinh. Họ đã sửa đổi kinh văn và 

mở ra một tiền lệ, làm cho người đời sau noi theo đó mà sửa đổi kinh 

văn, kinh này truyền đến các đời sau thì sẽ thay đổi mất hết, tuyệt đối 

chẳng thể mở ra thói quen này. Ấn Tổ phản đối có hai điểm, một là chỗ 

lấy bỏ không thỏa đáng, hai là sửa đổi nguyên văn, chứ chẳng nói rằng 

không được hội tập. 

Ðến những năm đầu thời Dân Quốc, bản hội tập của lão cư sĩ Hạ 

Liên Cư ra đời, bản hội tập này thực sự rất hoàn thiện. Nhưng có một số 

người chấp trước thành kiến, phản đối bản hội tập này, muốn đề xướng 

đọc năm bản dịch gốc. Nếu phản đối bản hội tập, đề xướng một trong 

 Giới Thiệu Đề Kinh - Biệt Đề - Tập 1

 13

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

năm  bản  dịch  gốc,  thì  trong  bốn  bản  còn  lại  vẫn  còn  một  số  kinh  văn 

quan trọng sẽ chẳng đọc đến. Mục đích của việc đọc tụng Ðại Thừa là để 

phá  nghi sanh tín,  là  để xây  dựng lòng  tin.  Ðây  đều  là thiên lậu  chấp, 

thiên kiến, thiển kiến, hiểu biết nông cạn, những chấp trước này đều sai 

lầm. Lại nói cụ Hạ là cư sĩ, cư sĩ chẳng có tư cách để hội tập kinh tạng. 

Vương Long Thư là cư sĩ, Bành Tế Thanh cũng là cư sĩ, Ngụy Nguyên 

cũng là cư sĩ; đại sư Liên Trì là người xuất gia, là Tổ sư Tịnh Ðộ Tông. 

Đại sư Liên Trì có thể dùng bản của ông Vương, đại sư Liên Trì chẳng 

nói “Vương Long Thư là cư sĩ, chẳng có tư cách hội tập”, chẳng nói như 

vậy. Nếu nói người tại gia không thể làm chuyện này, nhất định phải là 

người xuất gia mới làm được, thế thì Phật pháp đã mất bình đẳng, nói 

cách khác,  quyết  định  chẳng  thể  vãng  sanh  Tịnh  Độ.  Tịnh  Độ  là pháp 

bình  đẳng,  trong  đề  kinh  có  ghi   “Thanh  Tịnh,  Bình  Ðẳng,  Giác”, tâm

của  bạn  chẳng  thanh  tịnh,  chẳng  bình  đẳng,  một  ngày  niệm  mười  vạn 

tiếng  Phật hiệu  cũng  chẳng thể vãng  sanh.  Tâm  tịnh thì  cõi nước  tịnh, 

tâm  bình thì cõi nước  bình,  Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới là cõi  nước 

thanh tịnh, bình đẳng, chư vị nhất định phải hiểu rõ đạo lý này. 

Cụ Hạ chẳng phải người thường, sau khi bản hội tập của cụ ra đời, 

rất tiếc là đại sư Ấn Quang đã vãng sanh, Ấn Tổ chẳng xem qua bản này, 

tôi tin tưởng nếu Ấn Tổ xem bản này nhất định sẽ tán thán, sẽ tán thành. 

Tại sao vậy? Những lỗi lầm của các bản hội tập trước kia bản này đều 

chẳng có, bản hội tập này chẳng sửa đổi một chữ nào trong các bản dịch 

gốc, lại chọn lựa chữ vô cùng hợp lý, đương thời lão hòa thượng Huệ 

Minh khẳng định, đương thời đại đức bên Luật Tông là lão hòa thượng 

Từ Châu cũng khẳng định. Lão hòa thượng Từ Châu dùng bản hội tập 

này giảng tại Tế Nam, đại đức tại gia là lão cư sĩ Mai Quang Hy dùng 

bản hội tập này giảng trên đài phát thanh Trung Ương. Ngày nay bản hội 

tập này đã lưu thông khắp thế giới, phù hợp với lời tiên tri của lão cư sĩ 

lúc lâm chung, Ngài nói với học trò rằng tương lai bản hội tập này sẽ từ 

hải ngoại truyền trở về Trung Quốc, lời này đã thành sự thật. Lúc bấy 

giờ mọi người đều hoài nghi, ngày nay đã khẳng định rồi, quả thật là như 

vậy. Ngài lại nói kinh này sẽ truyền khắp thế giới, bản hội tập của cụ Hạ 

hoàn toàn tương ứng với lời tiên tri của cụ.  Chúng ta nhất định phải có 

lòng tin kiên định, nhất định chẳng hoài nghi, y giáo phụng hành, phải 

thường đọc tụng. Những gì trong kinh Phật dạy chúng ta làm thì chúng 

ta phải hết lòng nỗ lực làm theo; những gì Phật dạy chúng ta không được 

làm, chúng ta nhất định phải tuân thủ. Niệm Phật như vậy phát nguyện 

vãng sanh thì đời này chúng ta mới thành tựu, chúng ta phải tin tưởng lời  

 Giới Thiệu Đề Kinh - Biệt Đề - Tập 1

 14

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Phật dạy. 

Mỗi chữ mỗi câu trong bản hội tập của cụ Hạ đều là nguyên văn 

từ năm bản dịch gốc, nếu có nghi hoặc thì chư vị có thể lấy năm bản dịch 

gốc  ra  để đối  chiếu, lúc trước tôi  đã  in,  tên  cuốn  này  là  Tịnh  Ðộ  Ngũ 

Kinh Ðộc Bổn. Trong đó có năm bản dịch gốc, bốn bản hội hiệu, tổng 

cộng  chín  bản  của  kinh  Vô  Lượng  Thọ  đều  nằm  trong  cuốn  này,  mọi 

người có thể đối chiếu. Ba bản dịch của kinh Di Ðà, ba bản này là: Bản 

dịch của đại sư La Thập, bản dịch của đại sư Huyền Trang, bản hội tập 

của lão cư sĩ Hạ Liên Cư, cả ba đều in chung. Mục đích in cuốn này là 

để xây dựng lòng tin vững chắc cho chư vị đồng tu, đừng để người ta 

lung  lạc  dễ  dàng,  làm  hỏng  đại  sự  nhân  duyên  của  chúng  ta  trong  đời 

này, như vậy thì rất đáng tiếc. 

Chúng ta nhất định phải biết đọc tụng Ðại Thừa, quy y kinh Vô 

Lượng Thọ, cung kính A Di Ðà Phật, biết hết lòng tu pháp cúng dường. 

Trong những buổi giảng chúng tôi đã báo cáo tường tận cho chư vị, làm 

sao cúng dường?  “Cúng dường Như Lai, cúng dường chúng sanh, như 

 giáo  tu  hành  cúng  dường” ,  đây  là  chân  cúng  dường,  cúng  dường  như 

vậy tức là chân chánh cúng dường Ðịa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát. Chúng 

ta tổng kết ý tứ trong kinh này, nếu chúng ta có thể thực sự chí tâm xưng 

danh, đọc tụng  Ðại Thừa,  quy  y  cung  kính  cúng dường,  công  đức  của 

người này chẳng thể đo lường nổi. Người ấy nhất định sẽ được chư Phật 

Như Lai, chư đại Bồ Tát gia trì, chẳng phải chỉ có Ðịa Tạng Bồ Tát mà 

thôi; oai thần của những đại Bồ Tát Quán Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ 

Hiền gia trì, tất nhiên sẽ được quả báo chẳng thể nghĩ bàn. 

Trong kinh này Phật nói với chúng ta, Ðịa Tạng Bồ Tát trong vô 

lượng  kiếp  qua,  dùng  vô  lượng  vô  biên  hóa  thân  phóng  quang  thuyết 

pháp,  phổ  độ  chúng  sanh,  thường  trụ  trong  thế  giới  U  Minh.  U  Minh 

pháp giới là như thế nào? Chúng ta làm sao học tập? Chúng ta phải chui 

vào địa ngục chăng? Nhất định phải hiểu nghĩa thú, tiêu biểu pháp của 

từng câu từng chữ trong kinh văn. Ý nghĩa của U Minh pháp giới là dạy 

chúng ta phải hạ thấp tư thế, làm việc thiện chẳng cần phải để cho người 

ta biết, chẳng cần phải biểu dương, đây tức là U Minh pháp giới. Làm 

một  cách  âm  thầm,  hết  lòng  nỗ  lực  làm,  xả  bỏ  hết  thảy  danh  văn  lợi 

dưỡng tức là ở trong U Minh pháp giới, thành tựu công đức chân thật 

của mình, niệm niệm đều làm lợi ích cho chúng sanh trong lục đạo. Kinh 

này dạy chúng ta biết quan hệ của chúng ta với chư Phật Bồ Tát, quan hệ 

của chúng ta với lục đạo chúng sanh, phàm phu vô tri thật đúng như câu 

mạnh ăn hiếp yếu, tàn hại hết thảy chúng sanh.  Những chúng sanh này 

 Giới Thiệu Đề Kinh - Biệt Đề - Tập 1

 15

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

cũng là phàm phu, cũng đều mê hoặc điên đảo. Mê hoặc điên đảo thì tâm 

báo phục sẽ chẳng tiêu mất, bạn làm tổn hại chúng nó, tâm oán hận của 

chúng nó sẽ vĩnh viễn ẩn chứa trong A Lại Da Thức, khi gặp cơ hội làm 

sao chúng nó không báo thù cho được! Sự báo thù này chính là tai nạn 

hiện nay trên thế giới, tai nạn to lớn! Trong kinh Phật nói về đao binh 

kiếp. Ðao binh kiếp trở về sau tức là chiến tranh nguyên tử. 

Nguyên nhân của kiếp đao binh là gì? Là ăn thịt chúng sanh. Ðức 

Phật nói rất rõ ràng, muốn miễn trừ kiếp đao binh trên thế giới, trừ phi 

chúng sanh không ăn thịt thì đao binh kiếp này mới có thể hóa giải. Lúc 

trẻ  tuổi  vô  tri,  không  ăn  thịt  nó  thì  cũng  sát  hại  nó.  [Thí  dụ  như  loài] 

kiến, chúng tôi thấy rất nhiều người đã từng tạo tội nghiệp này. Kiến bò 

vào nhà, bực mình quá, nấu một nồi nước sôi luộc cho chúng chết hết! 

Chúng tôi thấy rất nhiều người làm như vậy, chúng tôi cũng đã từng làm, 

mặc sức gây tổn hại cho những động vật nhỏ nhoi này. Lúc trước chẳng 

biết, bây giờ mới biết mình đã phạm tội lỗi nặng nề. Phật dạy chúng ta 

 “phát lồ sám hối” , hôm nay chúng ta biết rồi, biết mình đã làm sai quấy, 

hết  lòng  tu  hành,  hết  thảy  những  công  đức  mỗi  ngày  đọc  tụng,  cúng 

dường, tu học đều hồi hướng cho những oán gia chủ nợ này. Chúng ta 

không dám hưởng công đức ấy, chỉ hy vọng hóa giải hết những oan kết 

này, được vậy thì trên con đường Bồ Ðề chúng ta mới được thuận buồm 

xuôi gió, không bị chướng ngại. Nếu không thì thường nói đến nghiệp 

chướng hiện tiền, nghiệp chướng làm sao mới không hiện tiền? Làm sao 

những chúng sanh bị bạn hại có thể tha thứ cho bạn dễ dàng như vậy? 

Không thể nào! 

Chúng  ta  phải  học  theo  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát,  dùng  tâm  chân  thành 

giúp đỡ cho họ phá mê khai ngộ, giúp họ lìa khổ được vui. Tâm như đại 

địa,  hết  thảy  pháp  và  chúng  sanh  nương  nhờ  vào  đó  để  trụ  trì,  sanh 

trưởng, đảm đương. Bởi vậy nên trong kinh nói:  “Tâm như đại địa, có 

 thể an hết thảy” .  Ðây là dùng đại địa ví như Tâm, ví như Thức. Ngày 

nay  chúng  ta  nhìn  thấy  đại  địa,  chân  đạp  trên  mặt  đất,  phải  biết  hồi 

quang phản chiếu. Ðịa là tâm địa của chúng ta, tâm địa bình đẳng, gánh 

vác  chư  pháp,  gánh  đội  cho  hết  thảy  chúng  sanh.  Người  bạn  ưa  thích, 

thương mến cư trú trên mặt đất này, người bạn chán ghét, oán hận cũng 

cư trú trên mặt đất này, đại địa chẳng phân biệt thân, oán, chẳng có tốt, 

ác, chúng ta phải học [bổn tánh này của] đại địa. Tâm địa của chúng ta 

vốn cũng giống như đại địa, hiện nay thì trong ấy khởi tâm động niệm, 

phân biệt tốt ác, phân biệt đẹp xấu, đó là sai lầm.  Mặt đất chẳng phân 

biệt, nói cách khác, chân tâm chẳng phân biệt, vọng tâm c ̣n phân biệt, 

 Giới Thiệu Đề Kinh - Biệt Đề - Tập 1

 16

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

vọng  tâm  là  sai  lầm.  Biết  được  vọng  tâm  đang  phân  biệt  thì  biết  tâm 

chúng sanh; biết đại địa chẳng phân biệt, thì biết chân tâm. Thế nên lập 

luận của kinh này là chân tâm và vọng tâm. Ðây là nói về chữ Ðịa. 

Chữ  thứ  hai  là  Tạng,  Tạng  nghĩa  là  chứa,  hàm  chứa,  người  thế 

gian chúng ta gọi là kho chứa, kho báu. Trân bảo của người thế gian đều 

phải cất giữ đàng hoàng, những của cải này có thể bảo đảm an toàn cho 

đời sống của họ. Nếu mất đi tiền tài, của báu, thì họ sẽ cảm thấy lo sợ, 

đời sống chẳng được bảo đảm, thế nên người thế gian ai cũng hy vọng 

cất dấu những trân bảo, tiền tài này. Phật dùng việc này để tỷ dụ, trong 

tự tánh chúng ta có kho báu, đó là  “Tam Ðức Bí Tạng”  trong chân tâm

tự tánh của chúng ta. “Pháp thân” là chân thân, Tông Môn gọi là  “mặt 

 mũi  vốn  sẵn  có  khi  cha  mẹ  chưa  sanh  ra” .  Bổn  lai  diện  mục  là  Pháp 

thân, chẳng sanh chẳng diệt, chẳng đến chẳng đi, chẳng dơ chẳng sạch. 

Thứ hai là Bát Nhã, Bát Nhã là trí huệ, trí huệ cứu cánh viên mãn trong 

tự tánh vốn sẵn có đầy đủ, chẳng phải đến từ bên ngoài. Vô lượng vô 

biên trí huệ, thế giới ấy, phương kia, quá khứ, vị lai không có gì chẳng 

biết, đó là  “sở tri” (những gì mình biết). Sở tri hiện tại chẳng biết, chẳng 

biết thì trở thành chướng ngại. Sở tri là vốn sẵn có, hiện nay có một cái 

chướng, che lấp sở tri của mình, đó gọi là Sở Tri chướng. Dụng ý của tên 

gọi Sở Tri chướng và Phiền Não chướng khác nhau; phiền não chính là 

chướng ngại, sở tri chẳng phải chướng ngại, cái chướng gây chướng ngại  

cho sở tri gọi là Sở Tri chướng. 

Nếu  chúng  ta  dùng  danh  tướng  trong  Phật  pháp  để  nói  về  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước thì chấp trước là phiền não chướng, hoàn 

toàn là phiền não; trong phân biệt có một phần là phiền não, một phần là 

sở tri chướng; trong vọng tưởng hoàn toàn là sở tri chướng. Có người hỏi 

vô minh từ đâu đến? Vô minh làm sao đến? Thực ra đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni trong hội Lăng Nghiêm đã giảng rất rõ ràng, rất thấu triệt, người 

đọc kinh Lăng Nghiêm đều  “nuốt trọng cả trái táo” , đều hàm hồ lướt 

qua. Phật giảng rất rõ ràng:  “Từ nơi tri kiến lập ra cái hiểu biết, đó chính 

 là cái gốc của vô minh”  5. Cái gì gọi là tri kiến? Tri kiến chính là Sở tri, 

Sở tri chính là trí huệ Bát Nhã. Trong cái Sở tri bạn còn muốn lập ra một 

cái Tri, vậy là sai rồi, trên đầu lại gắn thêm cái đầu, đó chính là căn bản 

của vô minh. Bạn đừng lập một cái Tri trên cái Sở Tri thì trí huệ của bạn 

sẽ hiện tiền; nếu bạn cứ muốn lập một cái Tri thì chẳng còn cách gì khác 

nữa! Chúng ta nêu một thí dụ; [Hòa thượng cầm cuốn sách dơ lên] các 

5 Nguyên văn: Tri kiến lập tri, thị vô minh bổn. 

 Giới Thiệu Đề Kinh - Biệt Đề - Tập 1

 17

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

bạn hãy coi rõ cái này, chúng ta dùng cái này để thí dụ, mọi người nhìn 

thấy rõ ràng, minh liễu, đây là sở tri, đây là tri kiến. Nhưng cứ nói: Trên 

tay pháp sư cầm một cuốn sách, như vậy là xong rồi, Lập tức liền rơi vào 

vô minh. Vật này gọi là sách hay sao? Vật này gọi là tay hay sao? Tay là 

do bạn kiến lập nên, Sách là do bạn kiến lập nên; bạn muốn kiến lập cái 

này gọi là Sách, cái này gọi là Tay, vậy thì bạn sai rồi, đây là vô minh. 

Lúc Phật pháp chưa truyền đến Trung Quốc, người Trung Quốc cũng rất 

thông minh, Lão Tử đã biết:  “Tên mà có thể gọi được thì không phải là 

 tên  thường  hằng,  đạo  mà  có  thể  nói  được  thì  không  phải  là  cái  đạo 

 thường hằng”  6. Một khi bạn nói ra cái tên thì đã sai rồi, đó là ý tứ riêng 

của bạn, chẳng phải là chân tướng sự thật. Thế nên bạn lập Tri trên tri 

kiến thì bạn sẽ đọa vào  vô  minh,  bạn đã  khởi vọng  tưởng,  trong vọng 

tưởng  lại  có  phân  biệt,  lại  có  chấp  trước,  cả  đống  chuyện  phiền  phức 

cùng đến, đều đến một lượt. 

Phật  thuyết  pháp  cho  chúng  ta,  Phật  nói:  “Ngã”,  nhưng  chẳng 

chấp trước Ngã, việc này rất cao minh. Lục Tổ hỏi Vĩnh Gia : Ông còn

có  phân  biệt  hay  không?  Vĩnh  Gia  đáp  rất  hay:  Phân  biệt  cũng  chẳng 

phải ý. Tôi phân biệt tức là chẳng có phân biệt, trong tâm thực sự chẳng 

có phân biệt, sạch sẽ. Phân biệt cái gì? Vì đại chúng phân biệt. Cho nên 

 “nói tức là không nói, không nói tức là nói” , bạn muốn nói là  “nói” , bạn 

chẳng hiểu ý của  “không nói”  (vô thuyết), bạn cũng chẳng hiểu ý của 

Phật.  Nếu   “nói”  và  “không nói”   phân  cắt  thành  hai,  “nói”   cũng  sai, 

 “không nói”  cũng sai. 



Nói là gì? Phân biệt, chấp trước; Không nói là vô minh, đều lọt 

vào hai bên. Phải biết Nói và Không nói là một, chẳng phải hai,  “nói tức 

 là không nói, nghe tức là không nghe” , bạn thông rồi, chướng ngại đều 

chẳng còn. Nếu bạn thể hội được chuyện này thì chân tướng của vũ trụ 

nhân  sinh  sẽ  rõ  ràng,  bạn  sẽ  chân  chánh  nhập  vào  pháp  môn  bất  nhị. 

Người thế gian đáng  thương sống  trong  “tương đối” , tương đối tức là 

hai, đối lập. Nói Lớn đối lại với Nhỏ, nói Vô thì bên kia có Hữu, đều ở 

trong tương đối; nói Tôi thì đối diện sẽ có Người. Ðến lúc nào bạn có thể 

giác ngộ đến  “tôi và người chẳng hai” ,   “không và có chẳng hai” ,  “tánh

 và tướng chẳng hai” ,   “lý và sự chẳng hai” ,   “sự và sự cũng chẳng hai” , 

thì bạn mới nhập vào Phật pháp, thì bạn mới hiểu Phật pháp. Cho nên 

Phật pháp khó, khó ở chỗ nào? Tức là khó ở chỗ này. Khó cái gì? Vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước vĩnh viễn chẳng buông xuống nổi, chỉ cần 

6 Nguyên văn: Danh khả danh, phi thường danh.  Ðạo khả đạo phi thường đạo. 

 Giới Thiệu Đề Kinh - Biệt Đề - Tập 1

 18

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

không buông nổi thì  bạn sẽ  chẳng nhập vào  cánh  cửa  Ðại  Thừa  được, 

Ðại Thừa và bạn chẳng có phần. Bạn tu học Ðại Thừa chỉ là tu học một 

thứ thường thức ngoài da mà thôi, Ðại Thừa chân chánh ra sao thì bạn 

chẳng thể hội nổi. Ðây là nói với các bạn về Bát Nhã. 

Vẫn còn một cái  “Bí Tạng” , Bí là bí mật, Tạng là hàm chứa trong 

tự tánh. Giải thoát chính là đại tự tại, tức là  “Sự sự vô ngại”  nói trong

Hoa Nghiêm, đều là vốn sẵn có trong tự tánh, vốn có sẵn đầy đủ. Ðây là 

ý nghĩa của Tạng, đây gọi là Tam Ðức, tam đức trong tự tánh. Tại sao 

gọi là Bí Tạng? Bí là giống như bí mật, phần đông phàm phu chẳng thể 

cảm giác, lục căn tiếp xúc chẳng đến; chẳng thể cảm giác thì hình như 

rất “bí [mật]”, cũng giống như chất chứa ở một chỗ nào đó; Tạng chẳng 

bị người phát giác. Nói cách khác tức là chúng sanh chẳng thể minh liễu, 

chẳng thể lý giải, nên được gọi là Bí Tạng. Trong tâm tánh đích thật bao 

gồm vô lượng vô biên hết thảy pháp, trong bổn tánh vốn sẵn có đầy đủ, 

dùng chẳng hết, đó là ý của Tạng. Cũng giống như mỏ vàng ở thế gian 

chúng ta, trong mỏ này hàm chứa rất nhiều vàng, bạn lấy, bạn dùng, lấy 

chẳng hết, dùng chẳng hết.  Nhưng mỏ vàng ở đâu bạn chẳng biết, bạn 

chẳng hiểu, như vậy nên biến thành “bí tạng”. Phật dùng cái này để thí 

dụ bảo tàng trong tâm địa chúng ta.  Hàm tàng của đại địa so với hàm 

tàng của tâm địa thì chẳng ra gì cả, bảo tạng hàm chứa trong tâm tánh 

chúng ta là tận hư không, trọn khắp pháp giới, Phật pháp của hết thảy 

chư  Phật,  vô  lượng  thế  giới  của  hết  thảy  chúng  sanh  đều  hàm  chứa  ở 

trong ấy. Chỉ cần bạn khai phá bảo tàng trong tâm địa, nói cho các bạn 

biết  toàn  bộ  pháp  thế  gian,  xuất  thế  gian  đều  thông  đạt,  hết  thảy  đều 

chẳng có chướng ngại. 

Giáo  học  của  Phật  pháp  là  khai  phá  bảo  tạng  của  tự  tánh.  Phải 

dùng cái gì để khai mở bảo tạng của tự tánh? Công cụ ấy nhất định phải 

xứng tánh, công cụ chẳng xứng tánh thì không thể khai mở bảo tạng của 

tự tánh. Công cụ xứng tánh là gì? Ðó chính là Hiếu và Kính, cho nên Ðịa 

Tạng xưng là Hiếu kinh của nhà Phật. Dùng ngôn ngữ hiện nay để nói 

thì  Kinh  Ðịa  Tạng  chính  là   “Hiếu  đạo”  và  “Sư  đạo” ,  “Hiếu  thân  tôn 

 sư”   có  thể  khai  phát  bảo  tạng  trong  tự  tánh.  Nếu  bạn  chẳng  thể  hiếu 

thuận cha mẹ, chẳng thể tôn trọng thầy giáo, bạn vĩnh viễn sẽ ở ngoài 

cửa Phật pháp, nói cách khác bạn học Tiểu Thừa có lẽ đạt được một chút 

thành tựu, nhưng học Ðại Thừa thì chẳng có phần; Ðại Thừa là khai phát 

tự tánh, chẳng giống với Tiểu Thừa. Tiểu Thừa là ở trên Sự Tướng, nói 

cách khác, vẫn còn là thế pháp. Pháp xuất thế trong Tiểu Thừa bạn cũng 

không  đạt  được,  nói  cách  khác  tuy  bạn  học  Tiểu  Thừa  bạn  chỉ  có  thể 

 Giới Thiệu Đề Kinh - Biệt Đề - Tập 1

 19

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

dừng ở Sơ Quả, còn cảnh giới của Nhị Quả, Tứ Quả sẽ chẳng chứng nổi. 

Muốn chứng Tiểu Thừa Tứ Quả, quả vị cao nhất của Tiểu Thừa thì cũng 

phải hiếu thân tôn sư. Ðây là chân lý, mười phương ba đời hết thảy chư 

Phật Như Lai cũng chẳng ngoại lệ. 

Trong Quán Kinh đức Phật giảng về Tam Phước, ba tịnh nghiệp 

này là  “Chánh  nhân  Tịnh  Nghiệp  của  ba  đời  chư  Phật” .  Lời  này  vô 

cùng rõ ràng, minh bạch, khi chúng ta nhắc tới chư vị đồng tu đều nhớ, 

cũng có thể giảng nói, nhưng chẳng chịu làm, vậy thì không còn cách gì 

khác. Nếu một ngày nói cả ngàn lần, cả vạn lần cũng chẳng có ích gì cả, 

 “nói đồ ăn, đếm của báu”  có ích lợi gì ? Nhất định phải tự mình làm hết 

lòng,  làm  cho  bằng  được!  Mở  rộng  tâm  hiếu  thuận  cha  mẹ  đến  hiếu 

thuận hết thảy chúng sanh, chư Phật Như Lai đích thật là tu như vậy. Hết 

thảy chúng sanh chính là cha mẹ mình, chẳng phải là người ngoài, hết 

thảy chúng sanh đều là thầy của mình, đọc xong Hoa Nghiêm đáng lý 

bạn phải tin tưởng chứ. Không những hết thảy người là thầy giáo, hôm 

qua chúng ta đã nói cây, lá, hoa, cỏ, không có gì chẳng là thầy giáo cả? 

Khi lục căn tiếp xúc cảnh giới lục trần, thực sự là khi chúng ta sờ mó, 

nhìn thấy một hạt bụi, một lỗ chân lông bèn có thể tỉnh ngộ, đó chính là 

thầy giáo. Hôm qua nhìn thấy cây, hột giống là tín tâm, rễ là từ bi, thân 

là trí  huệ, cành nhánh là năm  độ, nhìn  thấy  chỗ nào  thì trong  tâm  đều 

khai  trí  huệ.  Ðúng  như  Huệ  Năng  nói  với  Ngũ  Tổ:  Trong  tâm  đệ  tử 

thường sanh trí huệ. Ngài làm sao không thường sanh trí huệ? Lục căn 

tiếp  xúc  cảnh  giới  bên  ngoài  đều  khai  ngộ,  đây  tức  là  thường  sanh  trí 

huệ. Ngày nay lục căn chúng ta tiếp xúc cảnh giới lục trần bên ngoài đều 

sanh phiền não, nếu thuận theo ý tứ của mình thì sanh tham ái, tham ái là 

phiền não; không hợp với ý tứ của mình thì chán ghét, chán ghét sanh 

phiền não. Người ta lục căn tiếp xúc cảnh giới lục trần thì sanh trí huệ, 

chẳng sanh phiền não, đây chính là chỗ khác nhau giữa phàm và thánh, 

chỗ khởi tu chẳng tương đồng. 

Trong kinh đức Phật nói, khẳng định tự tánh chúng ta vốn có sẵn 

vạn pháp, đầy đủ hết thảy pháp, đây là của báu! Giống như dưới lòng đất 

hàm chứa những khoáng vật quý báu, kho báu chứa dưới đất dùng còn 

hết, còn kho báu chứa trong tâm tánh chúng ta dùng chẳng hết, tại sao 

không  biết  khai  phát!  Bốn  đại  Bồ  Tát  chính  là  bốn  pháp  môn  để  khai 

phát  kho  báu  trong  tự  tánh.  Bốn  pháp  môn  này  phải  dùng  cùng  lúc, 

 “Hiếu Kính”  của Ðịa Tạng Bồ Tát,  “Từ Bi”  của Quán Âm Bồ Tát,  “Trí

 Huệ”  của Văn Thù Bồ Tát,  “Biến Thành Hiện Thực”  của Phổ Hiền Bồ 

Tát, bốn Bồ Tát dạy chúng ta khai phá kho báu trong tự tánh. Bốn pháp 

 Giới Thiệu Đề Kinh - Biệt Đề - Tập 1

 20

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

môn  này  thiếu  một  cũng  chẳng  được,  giống  như  cái  bàn  có  bốn  chân, 

thiếu một sẽ ngã, sẽ chẳng đứng vững, nhất định phải hiểu đạo lý này. 

Những gì đức Phật đã nói trong hết thảy kinh điển Ðại Thừa, ngàn kinh 

muôn luận đều chẳng ngoài việc này.  Chư Phật Bồ Tát hiểu rõ rồi, đã 

thực hiện rồi, các Ngài đạt được thọ dụng, đạt được đại tự tại, đại viên 

mãn. Chúng sanh chúng ta mê hoặc điên đảo, mê  mất tự tánh, làm sai 

làm quấy, cho nên trôi lăn trong sáu nẻo luân hồi, sanh tử lưu chuyển, 

chẳng có ngày thoát nổi. 

Nhưng tánh đức của chúng ta bất luận là đang giác hay đang mê, 

đều  chẳng  thay  đổi;  lúc  ngộ  chẳng  tăng  thêm  một  mảy  tơ,  lúc  mê  thì 

cũng chẳng giảm bớt một tí nào. Tại sao Phật tôn kính hết thảy chúng 

sanh?  Ngay  cả  muỗi  mòng,  kiến  đều  tôn  trọng.  Tại  sao  Ngài  lại  tôn 

trọng? Muỗi mòng, kiến cũng là chúng sanh, tánh đức của nó đều viên 

mãn, cùng chư Phật Như Lai không hai không khác; chỉ vì nó mê nên 

biến thành như vậy, nó chẳng hiểu sự việc, làm sai làm quấy, biến thành 

ra nông nỗi này. Tuy ra nông nỗi này, tánh đức của nó cũng viên mãn 

như cũ, chẳng có giảm bớt mảy may, thế nên chư Phật Như Lai đối với 

chúng  nó  bình  đẳng  tôn  trọng,  bình  đẳng  lễ  kính,  và  bình  đẳng  cúng 

dường.  Trong thập  đại nguyện  vương,  Phật đối với nó  chẳng tán  thán, 

nhưng  cung  kính,  cúng  dường  thì  nhất  định  đều  bình  đẳng,  từ  bi  hết 

thảy! 

Chúng ta phải nhận thức tâm địa, khẳng định bảo tàng. Biết chân 

tâm của chúng ta, từ Bát Nhã mà nói thì tâm này chính là Ðại Bồ Ðề, nói 

từ Pháp Thân thì chính là Ðại Niết Bàn. Ðại Niết Bàn cũng thường được 

gọi  là   “đại  diệt  độ” ,  Niết  Bàn  là  tiếng  Phạn,  dịch  nghĩa  là   “diệt  độ” . 

Nếu  dùng  ba  chữ  này  để  nói:  Ðại,  Diệt,  Ðộ,  “Ðại”   có  nghĩa  là  Pháp 

thân,  “Diệt”  là diệt phiền não, diệt vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, sẽ 

được đại tự tại, đại tự tại là giải thoát;  “Ðộ”  là minh liễu, là giác ngộ, 

chính là trí huệ Bát Nhã. Bồ Tát tu Lục Ðộ, sáu thứ này là trí huệ, các 

Ngài sống đời sống trí huệ cao độ, trí huệ cứu cánh viên mãn. [Ngược 

lại] chúng ta ngày nay sống cuộc đời đau khổ, phiền não. 

Tam  Ðức   “Pháp  thân,  Bát  Nhã,  Giải  thoát” ,  đây  là  tam  đức  tự 

tánh vốn sẵn có, mỗi mỗi đều đầy đủ Thường - Lạc - Ngã - Tịnh. Thế 

nên chúng ta gọi Thường - Lạc - Ngã - Tịnh là Tứ Tịnh Ðức. Thường là 

vĩnh hằng chẳng biến. Lạc là lìa hết thảy khổ, người thế gian chúng ta 

nói về khổ lạc, khổ lạc là tương đối, hết thảy những thứ khổ lạc tương 

đối đều mất hết, đều đoạn dứt hết. Ngã có nghĩa là chủ tể, tự tại, chân 

chánh có thể làm chủ, thực sự được đại tự tại. Tịnh là thanh tịnh, mảy 

 Giới Thiệu Đề Kinh - Biệt Đề - Tập 1

 21

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

trần chẳng nhiễm, tâm địa không tịch.  Trong chân tâm không thể có một 

vật, đại sư Huệ Năng nói rất hay: Vốn là chẳng có một vật, phải biết vốn 

chẳng có một vật, trong đó bạn lại thêm  một vật thì sai rồi. Một niệm 

đầu (tâm niệm) là một vật, chẳng thể thêm vô. Do đó người tham thiền 

niệm  một  tiếng  Phật  hiệu  là  bị  nhiễm  ô  rồi,  phải  súc  miệng  ba  ngày. 

Trước giờ vốn chẳng có một vật thì làm  sao có một chữ “Phật” lọt vô 

được! Phật cũng chẳng có. Phật cũng chẳng có nữa, chúng ta phải niệm 

Phật hay không? Vẫn phải niệm. Niệm như thế nào?  “Niệm mà không 

 niệm, không niệm mà niệm” thì mới chính xác. Nếu bạn  “có niệm”  thì

bạn có một vật, vậy là sai rồi. Bạn  “không niệm”  thì cũng có một vật, có 

vật gì? Có một cái  “không niệm” , cũng sai luôn. Nói cách khác, niệm thì 

sai, không niệm cũng sai. 

Làm sao mới không sai?  “Niệm mà không niệm, không niệm mà 

 niệm”  thì mới không sai; cả hai bên đều chẳng trụ, trung đạo không còn. 

 “Làm mà không làm, không làm mà làm” , giống như chư Phật, Bồ Tát 

ứng hóa trong chín pháp giới, thị hiện nhiều thân, làm nhiều sự nghiệp, 

các Ngài không có niệm, không sanh. Không niệm, họ chẳng ly niệm, vô 

sanh nhưng họ cũng chẳng ly sanh. Các Ngài trong lục đạo xả thân thọ 

sanh,  cùng  chúng  sanh  thị  hiện  như  nhau,  họ  là   “ly  tức  đồng  thời” , 

những tướng hiện ra chẳng có tự kỷ, hiện ra tướng là  “từ bi ứng hiện” , 

để giác ngộ chúng sanh. Tuy là giác ngộ chúng sanh, nhưng chẳng có cái 

tâm niệm  “giác ngộ chúng sanh” , giống như kinh Kim Cang có nói tuy 

độ  hết  thảy  chúng  sanh  nhưng  thực  sự  chẳng  có  chúng  sanh  được  độ; 

trong  Phật  pháp  gọi  là  vô  tác,  vô  vi.  Không  làm  nhưng  chẳng  có  gì 

không làm, không tác mà chẳng có gì không tác, như vậy mới tương ứng 

với Thể, Tướng, Dụng của tự tánh, tương ứng với Pháp Thân, Bát Nhã, 

Giải  Thoát  của  tự  tánh,  tương  ứng  với   “Ðại  Phương  Quảng” ,  đây  là 

hạnh Bồ  

Tát, đây là tâm Bồ Tát. 

Ngày nay chúng ta trong địa vị phàm phu, chúng ta có mê hoặc 

trầm trọng, chúng ta có nghiệp chướng nặng nề, chúng ta cũng rất muốn 

khế nhập vào cảnh giới Bồ Tát. Bắt đầu từ đâu? Nhất định phải bắt đầu 

từ đoạn dứt tham-sân-si, Phật pháp và thế pháp cũng chẳng tham nhiễm. 

Thuận cảnh chẳng tham, nghịch cảnh chẳng sân giận, bắt đầu làm từ chỗ 

này, hạ thủ ở đây; cảnh thuận, cảnh nghịch rõ ràng, minh bạch, chẳng si 

[mê].  Không tham, không sân, không si gọi là  “Tam thiện căn” . Ðoạn 

ác tu thiện, đoạn ác gì? Ðoạn tham-sân-si; tu thiện gì? Tu chẳng tham, 

chẳng sân, chẳng si. Bắt đầu từ chỗ này, khôi phục kho báu trong tự tánh 

 Giới Thiệu Đề Kinh - Biệt Đề - Tập 1

 22

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chúng  ta,  vì  tham-sân-si  là  chướng  ngại  nặng  nề,  nghiêm  trọng  nhất; 

nặng nề nhất thì phải hạ thủ trước, ngày nay chúng ta chẳng thể thành 

tựu là vì không thể đoạn tham-sân-si. Bất luận bạn tu học như thế nào đi 

nữa, bạn chẳng thể bước vào cửa, làm cả đời cũng chỉ được phước báo 

hữu  lậu.  Nếu  bạn  chẳng  tu  hiếu  kính,  thì  phước  hữu  lậu  này  sẽ  chẳng 

hưởng  ở  cõi  người,  mà  sẽ  hưởng  ở  cõi  ngạ  quỷ,  súc  sanh,  đây  đều  là 

chân tướng sự thật, chúng ta không thể không rõ ràng, không thể không 

minh bạch. 

Chữ  “Bồ Tát”  là tiếng Ấn Ðộ, ý nghĩa của nó thì người xưa có hai 

cách dịch: Thứ nhất là  “Ðại đạo tâm chúng sanh” , đây là dịch theo lối 

xưa; sau này đại sư Huyền Trang dịch là  “Giác Hữu Tình” , chúng sanh

hữu tình giác ngộ; hai cách dịch này đều tốt. Trong kinh Hoa Nghiêm 

đức Phật nói với chúng ta, kinh Hoa Nghiêm phải nên truyền trao cho 

người  nào?  Truyền  cho   “đại  tâm  phàm  phu”   (phàm  phu  có  tâm  rộng 

lớn). Chư vị nên biết đại tâm phàm phu chính là đại đạo tâm phàm phu, 

tuy chẳng gọi bạn là Bồ Tát, chỉ cần bạn phát tâm rộng lớn thì bạn chính 

là Bồ Tát. Nếu gọi bạn là Bồ Tát thì bạn sẽ sợ: Tôi không phải Bồ Tát 

đâu, tôi không dám nhận!  Nếu gọi bạn là  “đại tâm phàm phu”  thì được 

Tôi là phàm phu, tôi phát tâm rộng lớn được!, nào biết đại tâm phàm phu 

chính là Bồ Tát. Giác Hữu Tình cũng được, chúng ta là chúng sanh có 

cảm tình, cảm tình tức là phiền não, Hữu Tình tức là có phiền não; tuy 

có phiền não, nhưng đã giác ngộ rồi, như vậy cũng được. Giác ngộ rồi 

nghĩa là như tôi thường nói [bạn] đã chọn phương hướng chính xác rồi. 

Tuy chưa nhập cảnh giới Phật, nhưng tâm, hạnh, phương hướng này của 

bạn  đích  thật  là  phương  hướng  dẫn  đến  thành  Phật,  góc  độ  chẳng  sai; 

giống như  hàng  hải, hàng không vậy,  la  bàn  chúng ta  đặt  đúng hướng 

rồi, tuy chưa nhìn thấy bờ bên kia, nhưng biết chắc nhất định sẽ tới bờ  

bên kia. Ðó là ý nghĩa của  “Bồ Tát” . 

Bồ Tát là người, muôn vàn xin đừng hiểu lầm, Bồ Tát chẳng phải 

Thần, chẳng phải Tiên, Bồ Tát là Người. Nếu nói dễ hiểu hơn một chút, 

Bồ Tát là một người minh bạch, phàm phu là một người hồ đồ, như vậy 

thì mọi người đều dễ hiểu. Ðối với hết thảy người, hết thảy sự, hết thảy 

vật đều rõ ràng, minh bạch, biết nghiệp nhân quả báo của nó, chúng ta 

thường gọi là nhân duyên quả báo, như vậy thì bạn được xưng là Bồ Tát. 

Nếu bạn chẳng hiểu, đối người, đối sự, đối vật đều chẳng hiểu rõ, chẳng 

hiểu là việc gì, như vậy thì gọi là phàm phu. Danh hiệu của Ðịa Tạng Bồ 

Tát chúng ta giới thiệu đơn giản đến đây thôi. 

Phía sau còn hai chữ Bổn Nguyện. Bổn là căn bản, nghĩa ở đây là  

 Giới Thiệu Đề Kinh - Biệt Đề - Tập 1

 23

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nói nguyện này của Ngài chẳng phải đời này mới phát. Chúng ta biết  

rằng hết thảy chúng sanh đều có đời quá khứ và cũng có đời vị lai, thế 

nên gọi là ba đời. Ðịa Tạng Bồ Tát đã phát nguyện này trong đời trước, 

trước quá khứ còn có quá khứ, quá khứ vô thỉ, vô thỉ kiếp đến nay đời 

đời  kiếp  kiếp  đều  phát  nguyện  này,  chúng  ta  gọi  nguyện  này  là  Bổn 

Nguyện. Thế nên nguyện này là có căn bản, chẳng phải chỉ phát trong 

đời này mà thôi.  Nguyện là một thứ hy vọng, hy cầu; hy vọng, hy cầu 

này  có  thể  được  thỏa  mãn  thì  gọi  là  Nguyện.  Nếu  nói  sâu  thêm,  Bổn 

chính là chân như bổn tánh, còn Nguyện là từ bổn tánh phát sanh ra, đây 

mới là ý nghĩa chân chánh của Bổn Nguyện trong pháp Ðại Thừa. 

Bồ  Tát như  trong kinh  Hoa  Nghiêm  gọi là  Pháp  Thân  đại sĩ, đã 

đoạn dứt vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, đã đoạn dứt hết rồi. Có câu 

phá một phẩm vô minh, chứng một phần Pháp Thân, đích thật khế nhập 

vào cảnh giới của quả vị Như Lai, tuy chẳng khế nhập sâu vào, nhưng 

cũng đã vào, đã minh tâm kiến tánh, nguyện lúc ấy phát ra từ tự tánh. 

Người chưa kiến tánh xây dựng tâm nguyện này từ trong Thức. Chúng ta 

nói có đời quá khứ, trong đời quá khứ còn đời quá khứ trước, nhiều đời 

nhiều kiếp đều phát nguyện này, đây là nói từ Thức Tâm; sau khi minh 

tâm  kiến  tánh  thì  là  từ  Bổn  tánh,  hai  nghĩa  này  đều  có  thể  gọi  là  Bổn 

Nguyện, ý nghĩa của Bổn Nguyện có sâu cạn khác nhau. 

Nhưng trong Tướng Dụng còn gần hơn. Trên Sự Tướng vô lượng 

kiếp qua đời đời kiếp kiếp đều có nguyện này, nguyện lực này rất mạnh, 

chẳng bị cảnh giới bên ngoài di động. Cho dù bị cảnh giới lay động, nó 

xoay về rất nhanh, nó sẽ giác ngộ, sẽ quay về, sẽ sám hối. Nếu nguyện 

mới phát trong đời này, hoặc trong đời trước, hai đời trước, sức  mạnh 

của nó rất yếu, rất dễ bị ngoại cảnh mê hoặc; sau khi mê chẳng dễ quay 

về, chẳng biết sám hối, thế nên chúng ta biết sức mạnh của nguyện này 

chẳng lớn, chẳng có  “bổn” , nếu có bổn thì nhất định sẽ chịu quay về. 

Trong Quán Kinh chúng ta thấy vua A Xà Thế tạo ra nhiều tội nghiệp, 

đến khi nhận chịu quả báo, bệnh khổ hiện tiền, tướng địa ngục hiện ra, 

ông có thể hối lỗi, có thể sửa đổi, như vậy nghĩa là đời quá khứ, nhiều 

đời kiếp trước tu hành có sức mạnh, nguyện lực của ông rất mạnh, tuy có 

một lúc hồ đồ, một lúc mê mất, nhưng đến lúc nguy ngập, cấp bách ông 

còn có thể giác ngộ. Ðây là xét trên Sự Tướng. 

Nguyện  của  Pháp  Thân  Bồ  Tát  phát  từ  trong  tự  tánh,  đó  mới  là 

bổn  nguyện  chân  thật,  nhất  định  sẽ  chẳng  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  lay 

động.  Cho  dù  ở  thời  đại  hiện  nay,  trong  kinh  Phật  nói:   “Tà  sư  thuyết 

 pháp như cát sông Hằng” , họ cũng sẽ như như chẳng động, chẳng bị ảnh  

 Giới Thiệu Đề Kinh - Biệt Đề - Tập 1

 24

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

hưởng. Ðây là một ý của Bổn Nguyện. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi chỉ nói đến đây. 

Tập 02 (Số 14-12-02) 

Hôm qua giảng đến Ðề Kinh, giới thiệu xong  “Ðịa Tạng Bồ Tát” , 

hôm nay chúng ta giới thiệu  “Bổn Nguyện”  tiếp. Ðề Mục đối với sự tu 

học  của  chúng  ta  quan  hệ  rất  lớn,  nhất  định  phải  lý  giải  rõ  ràng.  Rất 

nhiều  đồng  học  chẳng  thể  nói  họ  chẳng  dụng  công,  chẳng  thể  nói  họ 

không tinh tấn, tại sao không thể thành tựu? Thực sự là vì đối với kho 

báu  tâm  địa  chẳng  chân  chánh  nhận  thức  rõ  ràng.  Người  thế gian  thời 

xưa bất luận là làm  nghề gì, đặc biệt là người đọc sách (có học thức), 

Phật pháp cũng chẳng ngoại lệ; trong thế pháp chú trọng sự Lập Chí, nếu 

một người chẳng có chí hướng, cả đời phấn đấu nỗ lực nhưng chẳng có 

mục  tiêu,  đương  nhiên  sẽ  chẳng  có  kết  quả.  Phật  pháp  nói  về  phát 

nguyện,  ý  nghĩa  của  phát  nguyện  giống  như  sự  lập  chí  của  người  thế 

gian,  nhất  định  phải  phát  thệ  nguyện  rộng  lớn.  Tại  sao  chúng  ta  phát 

nguyện chẳng nổi? Ðạo lý này chẳng khó hiểu. Trong kinh Phật thường 

ra tỷ dụ, thí dụ như thực vật, tại sao hạt giống chẳng thể nảy mầm, chẳng 

thể sanh trưởng? Vì hạt giống này chẳng được gieo vào đất. Chúng ta để 

hạt giống trên bàn, trong tách trà, thì nó vĩnh viễn sẽ chẳng nảy  mầm, 

chẳng lớn lên. Thế nên nguyện nhất định phải có chỗ nương tựa, nương 

tựa cái gì? Nương tựa đại địa, nương vào tâm địa. Tâm địa chẳng sáng 

tỏ, nguyện làm sao có thể sanh ra? Nhất định có đạo lý. Cây cối nhất  

định phải nương vào đại địa mới có thể mọc rễ, mập mạp, ra hoa kết trái. 

Ðại nguyện của chư Phật, Bồ Tát đều xây dựng từ tâm địa, thế nên 

hai chữ Ðịa Tạng rất quan trọng. Tại sao nói tu học Ðại Thừa phải bắt 

đầu  từ   “Ðịa  Tạng” ?  Tâm  nguyện  của bạn  được kiến lập  từ Ðịa  Tạng, 

 “Hạnh”  của bạn cũng kiến lập từ Ðịa Tạng. Trong tâm địa hàm chứa vô 

lượng trí huệ, vô lượng đức năng, vô lượng tài nghệ, thì bạn mới phát 

huy được. Nếu chẳng rõ tâm địa vốn sẵn đủ kho báu đức năng, dù cho 

bạn  khổ  tu  như  thế  nào  cũng  chẳng  thành  tựu.  Nguyện  ở  đây  là  hạt 

giống.  Kinh  Hoa  Nghiêm  ví  tín tâm  như  hạt giống,  rất  có  đạo  lý.  Bạn 

chẳng tin thì nguyện của bạn sanh từ đâu? 

Nguyện xưng là Bổn Nguyện, hôm trước có nói sơ lược với quý 

vị.  Bổn có hai nghĩa: Trên Sự thì vô lượng kiếp vừa qua, đời nào cũng 

đã từng phát nguyện như vậy, phát nguyện rồi tại sao vẫn chẳng thành 

 Giới Thiệu Đề Kink - Biệt Đề - Tập 2

 25

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tựu?  Nguyện đã phát rồi, nhưng chẳng phát từ tâm địa, chẳng phát từ 

chân tâm bổn tánh. Phát từ đâu? Phát từ tâm ý thức, phát từ vọng tâm; 

vọng tâm là tâm sanh diệt nên nguyện ấy của bạn sẽ diệt. Nếu phát từ 

chân tâm thì nguyện ấy sẽ chẳng diệt, chân tâm chẳng sanh chẳng diệt, 

nguyện này phát xong sẽ chẳng thoái chuyển; phát từ vọng tâm sẽ thoái 

chuyển. Duyên tiêu mất thì nguyện sẽ mất luôn, đời này lại sanh đến cõi 

người,  lại  gặp  được  Phật  pháp,  lôi  kéo  nguyện  lúc  trước  trở  lại,  là 

chuyện như vậy, thế nên mới gọi là Bổn Nguyện, ý này cạn cợt. 

Ý tứ sâu thêm một tầng, Bổn chính là chân như bổn tánh, từ chân 

như bổn tánh phát đại nguyện thì gọi là Bổn Nguyện. Chư vị nên biết 

nếu thực sự là phát đại nguyện từ chân như bổn tánh, bạn sẽ chẳng là 

phàm phu, mà là Pháp Thân đại sĩ như nói trong kinh Hoa Nghiêm. Vì 

bạn biết dùng chân tâm, dùng vọng tâm là phàm phu, dùng chân tâm là 

Bồ Tát. Các bạn đều đã học Bách Pháp Minh Môn, một khóa học trong 

Pháp Tướng Duy Thức nhập môn. Trong Bách Pháp Minh Môn nói đến: 

 “Ðồng Sanh Tánh, Dị Sanh Tánh” , hai thứ này đều là là ý nghĩa của chữ 

Bổn  này.  Dị  Sanh  Tánh  tức  là  dùng  vọng  tâm,  Dị  tức  là  chẳng  giống 

nhau,  chẳng  giống  Phật,  Bồ  Tát,  dùng  tâm  chẳng  giống;  Phật,  Bồ  Tát 

dùng chân tâm, bạn dùng vọng tâm, bạn khác với Phật, Bồ Tát nên gọi là 

Dị  Sanh  Tánh.  Ai  là  Dị  Sanh  Tánh?  Thập  pháp  giới  đều  là  Dị  Sanh 

Tánh. Ðừng nói lục đạo phàm phu, [ngay cả] Thanh Văn, Duyên Giác, 

Bồ  Tát  và  Phật  trong  thập  pháp  giới,  Tạng  Giáo  Phật  và  Thông  Giáo 

Phật nói trong tông Thiên Thai đều là Dị Sanh Tánh. 

Ai là Ðồng Sanh Tánh?  “Ðồng Sanh Tánh”  dùng tâm giống chư 

Phật Như Lai. Nếu dùng lời của Tướng Tông để nói thì:  “Chuyển Tám 

 Thức thành Bốn Trí” , đây tức là dùng chân tâm, đó chính là Ðồng Sanh 

Tánh.  Ðồng là tương đồng với chư Phật, Như Lai, dùng tâm giống với 

tâm Phật, dùng chân tâm. Tâm Phật ví như trăng ngày rằm, nếu bạn biết 

dùng Ðồng Sanh Tánh thì bạn cũng ví như trăng khuyết ngày mồng hai, 

mồng  ba.  Ánh  sáng  trăng  khuyết  tuy  chẳng  giống  như  ánh  trăng  tròn, 

nhưng  đều  là  chân  thật,  đều  là  ánh  trăng  thực  sự,  chẳng  phải  giả.  “Dị 

 Sanh Tánh” , người xưa ví như ánh trăng trong mặt nước, có bóng dáng 

của mặt trăng, đó gọi là Dị Sanh Tánh, nó chẳng giống, chẳng phải thật. 

Tuy là trăng khuyết, như Sơ Trụ Bồ Tát, Thập Trụ Bồ Tát đúng là giống 

như trăng khuyết, đến Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Ðịa, dần dần 

tăng  thêm  ánh  sáng,  đến  quả  địa  Như  Lai  thì  là  trăng  tròn,  tất  cả  đều 

dùng chân tâm. Xây dựng lòng tin từ chân tâm, từ chân tâm phát ra đại 

nguyện,  đó  chính  là  Bổn  Nguyện.  Người  xưa  nói  nguyện  lực  như  vậy 

 Giới Thiệu Đề Kink - Biệt Đề - Tập 2

 26

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

vượt  qua  được  khảo  nghiệm,  mưa  to  gió  lớn  gì  họ  cũng  chẳng  bị  lay 

động;  bất  luận  cảnh  thuận,  cảnh  nghịch  gì  họ  nhất  định  đều  chẳng  bị 

cảnh giới lay động. Tại sao vậy? Nguyện của họ từ chân tâm phát ra, họ 

nương dựa vào chân tâm. Nếu chẳng dựa vào chân tâm,  mà là nguyện 

phát từ vọng tâm, nguyện lực ấy chẳng mạnh, rất yếu, rất dễ bị cảnh giới 

lay chuyển, rất dễ mê mất phương hướng, việc này chúng ta nhất định 

phải biết. 

Chân tâm cũng giống như đại địa, trí huệ đức năng vốn sẵn có đầy 

đủ trong chân tâm ví như căn (rễ), lập nguyện tức là bổn (gốc). Sau đó 

sự hành trì của bạn, chúng ta gọi là khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo 

tác ví như cành cây, nhánh cây, hoa lá, quả trái, tự nhiên sẽ sum xuê, thế 

nên nguyện phải phát từ chân tâm. Chân tâm tuyệt đối phải khẳng định 

kho báu tâm địa của mình, cùng thập phương chư Phật Như Lai không 

hai không khác, bạn phải khẳng định. Từ chỗ này kiến lập lòng tin, từ 

chỗ này phát ra đại nguyện. Tuy chúng ta từ kinh giáo biết được chuyện 

này, nhưng trong đời sống vọng tâm vẫn làm chủ như thường, một vọng 

thì hết thảy đều vọng, không thể nói tâm tôi phát, nguyện tôi phát là chân 

thật, những thứ khác trong sinh hoạt là vọng, chẳng có đạo lý này, một 

chân thì hết thảy đều chân, một vọng thì hết thảy đều vọng. Do đó có thể 

biết chúng ta trong đời sống hằng ngày phải sửa đổi những tập khí hư 

vọng, nếu không dụng công ở những chỗ này thì chẳng gọi là tu hành, đó 

là giả, tu giả chẳng phải chân tu. Chân tu chẳng phải chỉ có Tông Môn 

mới  chú  trọng  đề xướng tu  từ căn bản,  cho  nên  Thiền  Tông thành  tựu 

nhanh chóng, căn bản là tâm địa, Giáo Hạ đâu có lý nào ngoại lệ, Tịnh 

Tông cũng chẳng ngoại lệ. Trong Tịnh Tông nếu dùng chân tâm tu, vãng 

sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  sanh  đến  Thật  Báo  Trang  Nghiêm 

Độ, sẽ chẳng sanh Phương Tiện Hữu Dư Độ, Phàm Thánh Ðồng Cư Độ. 

Nhưng Tịnh Tông đích thực là một pháp môn phương tiện, bất cứ tông 

phái khác, bất cứ pháp môn khác nếu chẳng dùng chân tâm thì nhất định 

chẳng thể thành tựu. Nhưng lợi điểm của Tịnh Tông là ở chỗ này, vọng 

tâm cũng có thể sanh Phàm Thánh Ðồng Cư Độ, việc này cho chúng ta 

tiện lợi rất lớn. Nếu những người chưa đoạn dứt phiền não tập khí có thể 

y  chiếu đạo lý  phương  pháp nói trong kinh  điển  của  Tịnh  Tông  mà  tu 

học cũng có thể thành công, cũng có thể vãng sanh, đây là điểm vô cùng 

thù thắng của Tịnh Tông. 

Thế nên phát nguyện, bạn căn cứ vào gì để phát, bạn phát từ đâu? 

Chúng  ta  không  thể  không  biết.  Chúng  ta  phải  thực  hiện  trong  Sự 

Tướng,  trong  Sự  Tướng  có  thông,  có  biệt.  Thông  nghĩa  là  cộng  đồng, 

 Giới Thiệu Đề Kink - Biệt Đề - Tập 2

 27

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chung,  đại  nguyện  chung  của  hết  thảy  Bồ  Tát,  hết  thảy  chư  Phật,  đây 

chính  là  Tứ  Hoằng  Thệ  Nguyện,  Tứ  Hoằng  Thệ  Nguyện  là  Thông 

Nguyện  (nguyện  chung).  Nguyện  này  xây  dựng  từ  đâu?  Phát  sanh  từ 

đâu? Từ Bát Nhã và Từ Bi trong tự tánh, nếu bạn chẳng có trí huệ bạn 

chẳng phát nổi, chẳng có từ bi cũng phát không nổi. Vì có trí huệ, có từ 

bi, khi nhìn thấy chúng sanh khổ, đặc biệt là chúng sanh trong lục đạo, 

đọa  lạc  trong  sáu  nẻo  lưu  chuyển  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay,  chẳng  có 

cách chi thoát ly. Phật, Bồ Tát nhìn thấy nên phát nguyện  “Chúng sanh

 vô biên thệ nguyện độ” , nguyện này là phát từ chỗ này. 

Trong Tứ Ðế thì y theo Khổ Ðế mà phát, chúng ta phát nguyện có 

phát từ đây không? Chúng sanh thời nay khổ hơn thời xưa không biết là 

gấp  bao  nhiêu  lần.  Những  người  chẳng  giác  ngộ,  tâm  tư  của  họ  ngu 

muội, quán sát thế pháp đều hàm hồ lộn xộn, đều nhìn không rõ. Khoa 

học kỹ thuật chỉ đem lại một số tiện nghi trong sinh hoạt chúng ta, mọi 

phương tiện âm thanh, ánh sáng, hóa chất, điện khí ngày nay, thời xưa 

chẳng có, nhưng bạn  có  nghĩ đến  những tiện nghi  mà  chúng  ta  hưởng 

được từ khoa học kỹ thuật, chúng ta phải trả giá bao lớn! Nếu bạn tư duy 

kỹ càng thì giống như lời người xưa nói: Cái được chẳng bù nổi cái mất. 

Chúng ta đạt được sự thọ dụng rất ít, thời gian rất ngắn ngủi, chúng ta 

phải trả với giá rất đắt, chẳng sánh bằng được. Nói cách khác, chúng ta 

nói rõ hơn, kéo dài thời gian chúng ta chịu khổ trong lục đạo, tăng thêm 

đau khổ trong lục đạo, bạn nói có đáng hay không? Tại sao lại có hiện 

tượng  này?  Ðời  sống  văn  minh  vật  chất  này  tăng  trưởng  tham-sân-si-

mạn  của  chúng  ta,  chẳng  sánh  bằng  thời  xưa;  sinh  hoạt  thời  xưa  thì  ý 

niệm  tham-sân-si-mạn  của  phần  đông  người  ta  cũng  có  nhưng  ít  hơn 

hiện nay. Nói cách khác, thời gian luân hồi của họ có thể rút ngắn, chịu 

khổ trong lục đạo có thể giảm nhẹ, ngày nay chúng ta chẳng vậy. Không 

cần nói chi xa, chỉ nửa thế kỷ về trước đâu có nghe người ta nói địa cầu 

bị  bệnh,  hoàn  cảnh  sinh  thái  chẳng  cân  bằng,  chẳng  nghe  nói  chuyện 

này; không khí ô nhiễm, hoàn cảnh ô nhiễm cũng chẳng nghe đến. Năm 

mươi năm trước, một trăm năm trước chẳng có! Ðâu có những danh từ 

này. 

Hiện nay khoa học kỹ thuật có thể nói là mỗi ngày, mỗi tháng đều 

tiến  bộ  hơn  trước,  nhưng  đem  lại  tai  hại  chẳng  tưởng  tượng  nổi.  Nếu 

những khoa học gia này tự nhiên giác ngộ tai hại này quá lớn, tôi nghĩ họ 

sẽ chấm dứt những khoa học kỹ thuật này, chẳng phát triển nữa, chẳng 

làm nữa.  Một người đầu óc sáng suốt, bình tĩnh mới có thể quán sát ra 

những điều này. Thế nên chúng sanh khổ, văn minh vật chất tuy là tiến 

 Giới Thiệu Đề Kink - Biệt Đề - Tập 2

 28

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

bộ, đời sống chúng sanh còn khổ hơn lúc trước. Trên phương diện hưởng 

thụ vật chất có một chút tiện nghi, nhưng đau khổ trên tinh thần ai cũng 

chẳng tránh khỏi.  Trong xã hội ngày nay, quý vị có rất nhiều của cải, có 

địa vị rất cao vẫn không thể tránh khỏi [đau khổ về mặt tinh thần]; đâu 

được sống nhàn nhã tự tại như người thời cổ! Chúng ta đọc trong cổ văn 

rất nhiều, những người làm quan thời xưa, làm thủ trưởng địa phương, 

công việc của người lãnh đạo chẳng bận lắm, mỗi ngày làm một hai giờ 

thì xong công việc, thời gian còn lại đọc sách, viết văn, hội họa, đi chơi 

đó đây, sống cuộc đời tình thơ ý họa. Ðâu như con người ngày nay phải 

tranh thủ từng giây từng phút, đời sống này thái quá, quá khẩn trương, 

quá đau khổ. Hiểu rõ chân tướng sự thật thì còn chịu đầu thai đến nhân 

gian hay không? Họ sẽ chẳng chịu đến.  Người giác ngộ chỉ có Phật và 

Bồ Tát đến, đến để cứu độ những chúng sanh khổ nạn này, nói thật ra, 

nguyện này trong Tứ Hoằng Thệ Nguyện mới gọi là Bổn Nguyện. 

Muốn  phát  nguyện  độ  chúng  sanh,  tự  mình  nhất  định  phải  làm 

gương  mẫu,  làm  mô  phạm  cho  chúng  sanh,  đó  là  đức  hạnh.  Tại  sao 

chúng sanh thọ khổ? Vì phiền não chẳng đoạn, Kiến Tư phiền não ngày 

càng gia tăng, ngày càng nhiều thêm, quả báo của việc này sẽ chẳng thể 

nghĩ  tưởng  nổi.  Thế  nên  Phật,  Bồ  Tát  phải  làm  một  gương  tốt,  đoạn 

phiền não. Người thế gian phạm lỗi lầm, chẳng biết chân tướng của vũ 

trụ  nhân  sinh,  tăng  trưởng  tham-sân-si-mạn,  không  từ  chối  bất  cứ  thủ 

đoạn  gì  để  làm  chuyện  hại  người  lợi  mình,  chẳng  biết  định  luật  nhân 

quả. Người thế gian thường nói “hại người lợi mình”, thật ra câu này sai 

lầm, vẫn chưa hiểu chân tướng sự thật; nếu hiểu chân tướng sự thật thì 

chúng ta phải biết chẳng có đạo lý này. Hại người nhất định sẽ chẳng lợi 

mình, chỉ có lợi người thì mới lợi mình, đó mới là đạo lý nhất định, làm 

tổn hại cho người làm sao lợi mình được?  Nhưng họ mê hoặc điên đảo, 

cứ tưởng lợi ích của mình nhất định phải xây dựng trên sự tổn thất của 

người khác thì mình mới được lợi, đây là vọng tưởng, tạo tội nghiệp cực 

nặng. Thế nên chúng ta phải phổ biến Liễu Phàm Tứ Huấn cho họ đọc, 

cho họ biết mỗi chúng sanh “một miếng ăn một hớp nước đều đã định 

sẵn”,  nếu bạn dùng thủ đoạn chẳng  chính  đáng để đoạt được  thì đó  là 

trong số mạng của bạn đã có sẵn. Nếu trong số mạng của bạn chẳng có, 

bạn đi giựt người ta thử coi giựt được hay không? Nếu trong mạng của 

bạn chẳng có thì chưa ra tay đã bị cảnh sát bắt rồi. Nói cách khác tất cả 

những gì bạn có thể trộm được, cướp được, hoặc chiếm được đều đã có 

sẵn trong số mạng, chẳng cần những thủ đoạn này cũng có được, đâu cần 

phải cực khổ làm như vậy! Thế nên người sáng suốt thường nói  “Quân

 Giới Thiệu Đề Kink - Biệt Đề - Tập 2

 29

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 tử vui làm người quân tử, tiểu nhân oán trách làm tiểu nhân” , câu này

nói phước báo cả đời là do đời trước tu được, trong số mạng của bạn có 

phước báo này, bất cứ sức  mạnh nào cũng chẳng ngăn được, bạn nhất 

định sẽ được, sẽ chẳng mất, đâu cần làm những thủ đoạn không chính 

đáng này, làm vậy là sai rồi! 

Chư  Phật,  Bồ  Tát  làm  gương  tốt  nhất  cho  chúng  sanh  trong  thế 

gian, bạn dùng thủ đoạn chẳng chính đáng để đạt được, các Ngài dùng 

phương pháp chính đáng cũng được vậy. Tại sao phải làm những chuyện 

hại mình hại người này! Tại sao không làm thêm những chuyện lợi mình 

lợi người!  Phật, Bồ Tát làm như vậy nên mới có nguyện thứ hai:  “Phiền 

 não vô tận thệ nguyện đoạn” . Quan trọng nhất là đoạn cho người khác 

thấy, nhất định phải làm một gương tốt cho xã hội đại chúng, kiến lập 

đức hạnh của mình mới được quảng đại quần chúng kính ngưỡng. Bạn 

có đạo đức thì họ mới chịu học theo bạn, khi bạn khuyên răn thì họ mới 

nghe; nếu đức hạnh của mình có khiếm khuyết thì dù lời của bạn có hay, 

có  tốt  cách  mấy,  người  ta  nghe  xong  cũng  sẽ  hoài  nghi,  chẳng  thể  tin 

tưởng, chẳng thể tiếp nhận. Thế nên chưa độ chúng sanh trước hết phải 

thị hiện đức tướng. 

Tiêu chuẩn của đức hạnh chẳng nhất định, phải coi hoàn cảnh hiện 

tiền, thời đại ngày nay, phần đông chúng sanh trong khu vực này phạm 

những lỗi lầm gì? Dựa trên những vấn đề này mà hạ thủ thì mới có thể 

đạt được hiệu quả. Hiện nay chúng sanh tâm tham nặng, ham muốn danh 

văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, Bồ Tát thị hiện thì đầu tiên phải buông 

bỏ danh văn lợi dưỡng, xả bỏ ngũ dục lục trần, phải bắt đầu từ chỗ này, 

đó gọi là tự lợi và lợi tha, thành tựu cho mình, cảm hóa chúng sanh. Nếu 

chỉ giảng kinh thuyết pháp, tự mình không thể thực hành, người ta nghe 

xong sẽ có nghi hoặc: Bạn nói giỏi như vậy nhưng tại sao không làm? 

Nói cách khác thì bạn sẽ chẳng đạt được hiệu quả độ chúng sanh. Thế 

nên phải tự mình làm được, phải làm trước khi nói thì lúc bạn nói, người 

ta mới không dị nghị. Thấp hơn thì nói trước rồi sau đó mới làm, phải 

thực hiện. 

Hiện nay chúng sanh phiền não nặng, mất gốc, nhà Nho cũng hiểu 

 “Gốc được lập, đạo sẽ sanh”  7, quên  mất bổn, như  vậy  làm  sao được? 

Bổn là gì? Ðịa Tạng Bổn Nguyện, Bổn là  “hiếu thuận cha mẹ, phụng sự 

 sư trưởng” , đó là Bổn. Thế nên chúng ta phải đề xướng Hiếu đạo, phải 

đề xướng  “Tri ân báo ân” , chẳng phải chỉ nói nơi miệng mà thôi, chúng 

7 Nguyên văn: Bổn lập nhi đạo sanh. 

 Giới Thiệu Đề Kink - Biệt Đề - Tập 2

 30

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ta phải làm được. Quan hệ giữa người với người hiện đại chỉ nhìn thấy 

lợi hại, hôm nay đối với tôi có lợi thì chúng ta là bạn bè, tôi cung kính 

bạn, nịnh hót bạn, ngày mai hết lợi rồi thì biến thành người xa lạ, chẳng 

quen biết. Nếu có xung đột quyền lợi thì sẽ là người thù địch, đây là xã 

hội gì vậy? Nếu muốn xã hội này không loạn, không thể nào được! 

Ðề xướng hiếu đạo, đề xướng kỷ niệm tổ tiên, hiện nay trong Phật 

môn còn làm, Thanh Minh cúng tổ tiên, Trung Nguyên, Ðông Chí cúng 

tổ tiên, một năm có ba ngày cúng tế tổ tiên, đề xướng Hiếu đạo. Cả đời 

tôi  phước  mỏng,  đời  trước  chẳng  tu  phước,  như  nhà  Phật  nói   “tu  huệ 

 chẳng  tu  phước” ,  nhưng  tôi  cũng  chưa  đến  nỗi   “La Hán trì bình bát

 trống không” , tôi chưa đến nỗi này, vẫn còn miễn cưỡng có thể duy trì 

no ấm. Nếu tôi có phước báo to lớn, nói cho chư vị biết tôi sẽ chẳng xây 

chùa chiền, tôi sẽ xây Từ Ðường đề xướng Hiếu đạo. Tôi nói lời này đã 

mấy chục năm, hy vọng xây Từ Ðường, xây Tông Từ trăm họ, mỗi năm 

vào ba ngày lễ này cử hành tế lễ long trọng, trong đó tuyên dương Hiếu 

Thân. Hiện nay tế lễ hoàn toàn trở thành hình thức, rất đáng tiếc. Thí dụ 

vào  dịp  Thanh  Minh,  Trung  Nguyên,  Ðông  Chí  chúng  ta  cúng  tổ  tiên, 

đáng lý phải kéo dài bảy ngày.  Vài ngày đầu là để giảng giải Hiếu đạo, 

biểu dương Hiếu đạo, ngày cuối mới cử hành nghi lễ, như vậy mới có ý 

nghĩa. Nếu chỉ làm trên hình thức đầy đủ, còn Hiếu là gì? Ý nghĩa của 

Hiếu ở đâu? Không biết, như vậy rất khó đạt được hiệu quả. 

Quốc  gia  chúng  ta  chọn  ngày  khánh  đản  của  Khổng  Tử  làm  lễ 

Giáo Sư, đây là để kỷ niệm thầy giáo, mỗi năm một ngày. Phàm là tế lễ 

đều phải bảy ngày, để nói rõ tại sao phải tu hiếu đạo? Tại sao phải coi 

trọng  sư  đạo?    Nói  rõ  cho  đại  chúng  biết  thì  buổi  tế  lễ  này  mới  có  ý 

nghĩa, mới chẳng đến nỗi chỉ là hình thức mà thôi. Cho đến những nghi 

thức  bình  thường  trong  nhà  Phật  chúng  ta,  thí  dụ  Tịnh  Tông  Học  Hội 

thành  lập  xong,  Quán  Trưởng  đề  xướng  Tam  Thời  Hệ  Niệm  Phật  Sự, 

nên chúng ta giảng kỹ về Tam Thời Hệ Niệm. Trước khi cử hành Tam 

Thời Hệ Niệm nhất định phải giảng rõ Tam Thời Hệ Niệm.  Muốn lạy 

Lương Hoàng Sám nhất định phải giảng Lương Hoàng Sám rõ ràng từ 

đầu đến cuối, minh bạch, rõ ràng; sau đó khi mọi người bái sám thì cái 

tâm ấy mới tương ứng, mới có thể đạt được hiệu quả. Nếu đối với Lý, 

Sự, cảnh giới trong ấy cái gì cũng không biết, chỉ y theo mô thức ấy mà 

làm thì sẽ chẳng đạt được hiệu quả. Thế nên pháp sám hối này của người 

xưa đích thật là có công dụng chẳng thể nghĩ bàn; người hiện đại chúng 

ta tu pháp sám hối này chẳng được hiệu quả là vì lý do này.  Nếu ai cũng 

hiểu rõ những lý luận, cảnh giới này thì không cần phải giảng giải, chỉ 

 Giới Thiệu Đề Kink - Biệt Đề - Tập 2

 31

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

làm nghi thức này thôi cũng được! Người hiện đại ai nấy đều không biết, 

đối với những nghi thức này đều chẳng hiểu vì vậy nhất định phải lên  

lớp học trước. 

Pháp thế gian và xuất thế gian đều xây dựng trên cơ sở của Hiếu 

đạo, nhà Nho Trung Quốc dùng Hiếu đạo làm cơ sở, Lục Kinh là cước 

chú  của  Hiếu  Kinh.  Cùng  một  đạo  lý,  Ðại  Thừa  Phật  pháp  cũng  được 

xây dựng trên cơ sở của Hiếu đạo, có thể nói hết thảy pháp của Thế Tôn 

giảng suốt bốn mươi chín năm đều là chú giải cho kinh Ðịa Tạng. Nếu 

chư vị thực sự có thể thâm nhập thì sẽ thể hội được ý nghĩa này. 

Hai nguyện này kiến lập từ quán sát Tứ Ðế. Có thể quán sát Tứ Ðế 

là Trí Huệ, có thể phát khởi nguyện này là Từ Bi; Trí Huệ và Từ Bi đều 

xứng  tánh,  xây  dựng  từ  tánh  địa,  đây  gọi  là  Bổn  Nguyện.  Cũng giống 

như Bồ Tát, Bồ Tát dùng cái gì để giáo hóa chúng sanh, giúp đỡ chúng 

sanh lìa khổ được vui? Bồ Tát dùng Ðạo, dùng Diệt. Ðạo này, chư Phật 

Như Lai quá khứ cũng là phàm phu, các Ngài đều từ phàm phu tu tập 

thành  công;  chư  Phật  Như  Lai  từ  phàm  phu  tu  thành  Phật  đạo,  con 

đường này, đạo lộ này là con đường thành Phật (Thành Phật chi đạo). 

Các  Ngài  làm  thế  nào  để  tu  thành  công?  Ðem  kinh  nghiệm  của  họ, 

phương pháp của họ truyền trao cho những phàm phu còn chưa phát tâm, 

phàm phu còn mê hoặc điên đảo này, thế nên  “Pháp môn vô lượng thệ 

 nguyện học” . Trước hết Bồ Tát phải làm gương tu học cho mọi người 

xem, nói với mọi người đây là con đường chánh, đây là chân lý, đây là 

hưởng thụ cao nhất của đời người, bạn phải làm cho họ giác ngộ, làm 

cho họ cùng bạn học tập. 

Bắt đầu học từ đâu? Từ Hiếu thân Tôn sư, pháp thế gian và xuất  

thế gian đều chẳng ngoại lệ. Thế gian hiện nay Hiếu đạo chẳng được đề 

xướng, từ từ sẽ bị tiêu diệt, sẽ bị quên mất. Sư đạo xây dựng trên cơ sở 

của Hiếu đạo, họ chẳng biết Hiếu đạo thì làm sao biết đến Sư đạo? Ðây 

là  chuyện  không thể  xảy  ra.  Thế nên ngày  nay  chúng  ta  thấy  học  sinh 

không tôn trọng thầy giáo cũng chẳng lạ lùng gì, nếu bạn trách mắng các 

em thì bạn sai rồi.  Xem việc chẳng hiếu cha mẹ, chẳng kính sư trưởng 

như một hiện tượng bình thường, hiện đại là thời đại như vậy. Nếu thấy 

một người biết Hiếu thân Tôn sư thì đó là chẳng bình thường, nói cách 

khác thì đó chẳng phải là người phàm. Ai dạy người ấy? Chẳng có người 

dạy,  người  đó  tự  biết,  đó  không  phải  là  người  tái  lai  thì  là  người  gì? 

Người ấy chẳng phải phàm phu, nói cách khác đây là Phật, Bồ Tát tái lai 

ứng hóa đến, phàm phu nhất định sẽ chẳng làm nổi. Phàm phu khi bạn 

dạy họ, họ còn không thể tiếp nhận thì làm sao tự động làm nổi! 

 Giới Thiệu Đề Kink - Biệt Đề - Tập 2

 32

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ngày nay chư Phật, Bồ Tát ứng hóa đến thế gian này là vì lòng đại 

từ mẫn, không những bạn không kính trọng họ, mà còn hủy báng, chà 

đạp, sỉ nhục họ, đây đều là [hoàn cảnh] sóng to gió lớn, Phật, Bồ Tát ứng 

hóa trong đó vẫn như như chẳng động, tại sao vậy? Bổn Nguyện của các 

Ngài là từ chân tâm bổn tánh kiến lập nên. Bất luận bạn chà đạp như thế 

nào, Phật, Bồ Tát thị hiện đến cuối cùng, sẽ có một ngày bạn giác ngộ, 

bạn sẽ hối lỗi, việc này phải dùng thời gian dài để cảm hóa chúng sanh. 

Phật, Bồ Tát biết hết thảy chúng sanh nhất định sẽ được cảm hóa, nhưng 

vì  nghiệp  chướng,  tập  khí  của  họ  quá  nặng,  chẳng  thể  trong  thời  gian 

ngắn giác ngộ được, cần phải có một thời gian dài, cần được dạy dỗ liên 

tục không ngừng, thì họ mới cảm động, mới chịu quay về. Sau đó mới 

hết lòng nỗ lực học tập, đạt đến mức có thể tiếp nối huệ mạng của Phật, 

giúp đỡ chúng sanh, thành tựu mục tiêu giáo học của chúng sanh. 

Bốn chữ  “Hiếu Thân Tôn Sư”  là tánh đức, đức hạnh vốn sẵn có 

trong tự tánh. Nếu bạn minh tâm kiến tánh, bạn nhất định sẽ làm được 

viên mãn; nếu bạn làm không được là vì bạn chưa kiến tánh, bạn còn mê 

hoặc điên đảo. Duy chỉ có tánh đức mới có thể khai phát tự tánh, làm thế 

nào mới có thể minh tâm kiến tánh? Nhất định phải tánh tu mới có thể 

kiến tánh, người hiện đại tu học đến kiến tánh rất khó. Lão pháp sư Ðàm 

Hư trong cuốn Niệm Phật Luận nói cả đời Ngài chưa từng thấy người 

minh tâm kiến tánh, không những chưa thấy qua mà cũng chưa hề nghe 

đến. Ngài nói Ngài đã gặp những người tham thiền đạt được thiền định. 

Tham thiền đạt được thiền định thì quả báo sẽ sanh đến Tứ Thiền thiên, 

việc này đã là siêu lắm rồi nhưng vẫn chưa xuất tam giới. Tham thiền 

phải  minh  tâm  kiến  tánh  mới  xuất  tam  giới  nổi.  Nếu  chẳng  minh  tâm 

kiến tánh, thì chẳng thể xuất tam giới. Ðây là lời của Ngài nói, trong thời 

đại chúng ta hiện nay tham thiền chẳng bằng niệm Phật, niệm Phật có 

thể đới nghiệp vãng sanh, vãng sanh là thoát khỏi tam giới; không những 

thoát  tam  giới,  mà  còn  thoát  khỏi  thập  pháp  giới.  Ngài  là  Tổ  sư  tông 

Thiên Thai, Ngài niệm Phật vãng sanh, lúc vãng sanh ngồi mà ra đi, rất 

hiếm có. Lịch đại tổ sư tông Thiên Thai niệm Phật vãng sanh rất nhiều, 

đại khái là chịu ảnh hưởng của đại sư Trí Giả, đại sư Trí Giả niệm Phật 

vãng sanh. Những tổ sư về sau đều niệm Phật, tuy tu Chỉ Quán nhưng 

chẳng xả niệm Phật, thực sự đắc lực vẫn là niệm Phật.  Nhưng tu học 

Chỉ Quán có thể nâng cao phẩm vị vãng sanh, đây là sự thật.  Người xưa 

thường nói  “Thiền Tịnh song tu” , tông Thiên Thai đích thật là như vậy, 

thật là Thiền Tịnh song tu. 

Thế nên Hiếu đạo rất trọng yếu, rất quan trọng! Lúc trước trong  

 Giới Thiệu Đề Kink - Biệt Đề - Tập 2

 33

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

các buổi giảng chúng ta thường nói chữ Hiếu này, cái phù hiệu này đại 

biểu cho chân tâm bổn tánh của chúng ta. Chỗ hoàn mỹ của chữ Trung 

Quốc trên thế giới rất hiếm thấy, hình tướng của chữ này là hội ý, để cho 

bạn nhìn thấy chữ liền thể hội được ý nghĩa trong ấy, ý nghĩa của phù 

hiệu  này.  Trong  chữ  Hiếu  phía  trên  là  chữ  Lão,  phía  dưới  là  chữ  Tử 

(con), hai chữ này gộp lại thành chữ Hiếu; thuyết minh đời trước và đời 

sau cùng một thể, bổn ý của chữ Hiếu là ở chỗ này. Trên đời trước còn 

có đời trước nữa, quá khứ vô thỉ; sau đời sau còn có đời sau nữa, vị lai 

vô  chung;  vô  thỉ  vô  chung  là  một  thể,  đây  là  nói  theo  chiều  dọc.  Có 

chiều  dọc  thì  đương  nhiên  có  chiều  ngang,  thế  nên  phù  hiệu  này  trên 

thực tế tiêu biểu cho cái gì? Trong Phật pháp có câu:  “Dọc cùng khắp ba 

 đời, ngang trọn khắp thập phương”  8. Thập phương, tam tế là một chẳng 

phải hai,  nói  cách khác, thập phương tam  tế  là  chính  mình, đây  chẳng 

phải là  Pháp  Thân  nói trong  Phật pháp  hay  sao!  Pháp thân tức  là  thập 

phương, tam tế đều là một, chẳng là hai. 

Chữ Hiếu này trong Phật pháp tức là Pháp Thân Lý Thể, thế và 

xuất thế gian hết thảy các pháp đều từ cái thể tánh này, đều là từ hiếu 

sanh ra, nếu không hiếu thì làm sao được! Hiếu tức là nhất tâm, hiếu tức 

là nhất chân, hiếu tức là pháp giới, chúng ta là người tu học Ðại Thừa 

không thể không hiểu vấn đề này. Thế nên tu học dùng nó làm căn bản, 

làm cơ sở, từ đó sanh ra đại từ, đại bi, tức là pháp môn Quán Âm. Mọi 

người biết  Quán  Âm  thiên thủ thiên  nhãn,  ngàn tay  ngàn  mắt  này  tiêu 

biểu cho cái gì? Tiêu biểu cho  “mắt tới, thì tay tới” .  Nhìn thấy chúng 

sanh có khổ thì lập tức giúp đỡ họ, thiên thủ thiên nhãn tiêu biểu cho ý 

nghĩa này. Quán Thế Âm Bồ Tát thiên thủ thiên nhãn, Văn Thù Bồ Tát 

có thiên thủ thiên nhãn hay không? Phổ Hiền Bồ Tát có thiên thủ thiên 

nhãn hay không? Ở hai bên Phật đường của chúng ta cúng Văn Thù, Phổ 

Hiền đều là thiên thủ thiên nhãn, Ðịa Tạng Bồ Tát cũng thiên thủ thiên 

nhãn, bất cứ một tôn Phật, Bồ Tát nào đều là thiên thủ thiên nhãn.  Thiên 

thủ thiên nhãn tiêu biểu cho  “mắt tới thì tay tới” , tiêu biểu cho ý nghĩa 

này, chẳng phải là một ngàn cái tay, một ngàn mắt, thật ra chính là người 

thế gian chúng ta thường nói hai tay vạn năng, quán sát nhập vi hai tay 

vạn năng, tiêu biểu cho ý nghĩa này. Ðây là để cho chúng ta trong đời 

sống sinh hoạt phải nên học theo. 

Ðối  với  chúng  sanh,  mục  tiêu  chung  cực  của  sự  giúp  đỡ  chúng 

sanh, phần đông nói mục tiêu có ba thứ. Mục tiêu thấp nhất là giải quyết 

8 Nguyên văn: Thụ cùng tam tế, hoành biến thập phương. 

 Giới Thiệu Đề Kink - Biệt Đề - Tập 2

 34

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

khó khăn trước mắt của chúng sanh, giúp họ đời này có thể sống cuộc 

đời  hạnh  phúc  mỹ  mãn,  đây  là  mục  tiêu  gần,  bậc  thấp  nhất.  Mục  tiêu 

tầng giữa là giúp cho họ đời sau vẫn còn được phước, không thể nói đời 

này hưởng phước, đời sau đọa tam ác đạo, như vậy là rất đáng thương, 

rất  sai  lầm.  Ðời  này  hưởng  phước,  đời  sau  tiếp  tục  vẫn  phải  hưởng 

phước, càng hy vọng đời sau phước báo lớn hơn đời này một chút, thù 

thắng hơn một chút, đây là  mục tiêu tầng giữa. Mục tiêu cao nhất của 

việc độ chúng sanh là giúp cho họ chứng được Vô Thượng Bồ Ðề viên 

mãn, nói cách khác, giúp họ thành Phật, mục tiêu này mới thực sự đạt 

đến viên mãn. Phật, Bồ Tát giáo hóa chúng sanh, tại sao đặc biệt tán thán 

pháp môn Tịnh Ðộ, ba mục tiêu nói trên đều hàm nhiếp trong pháp môn 

Tịnh Ðộ, thật ra phải nói đây là đại viên mãn. Thế nên hết thảy chư Phật 

tán thán A Di Ðà Phật, tôn Ngài là  “Ánh sáng tôn quý nhất, vua trong 

 các vị Phật” , tức là Ngài giáo hóa chúng sanh, độ chúng sanh, ba mục 

tiêu đều viên mãn. Vả lại đích thật Tịnh Tông dạy người kiến lập trên cơ 

sở của hiếu kính. 

Tịnh Nghiệp Tam Phước dạy trong Quán Kinh, vừa mở đầu liền 

dạy  chúng  ta   “Hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng” .  Người  thời 

xưa hiểu được cho nên làm cha mẹ dạy con cái thì việc nào quan trọng 

nhất? Tôn sư trọng đạo, chẳng dạy gì khác. Thầy giáo dạy học sinh bài 

học quan trọng nhất là  “Hiếu thuận cha mẹ” . Thế nên một đứa trẻ từ nhỏ 

tiếp thu sự giáo dục như vậy, tập từ nhỏ thì sẽ thành thói quen9, tưới tẩm, 

dạy dỗ từ nhỏ, trong tâm địa của nó, trong A Lại Da Thức của nó mọc 

gốc rễ vững chắc, vĩnh viễn chẳng thay đổi, nó có thể tận hiếu. Hiếu bao 

gồm hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian, ở đây chẳng thể nói kỹ. Ở 

nhà có thể hiếu cha mẹ, thương yêu anh em, đây là  “Ðễ” , có thể báo ân 

quốc gia tức là  “Trung” . Thế nên tám đức:  “Hiếu, Ðễ, Trung, Tín, Lễ, 

 Nghĩa, Liêm, Sỉ” , Hiếu là căn bản, bảy đức còn lại đều là Hiếu biểu hiện 

trên các Sự Tướng khác nhau rồi lập nên danh tướng, chứ thật ra chỉ là 

một chữ Hiếu mà thôi. 

Tam Học, Tứ Nhiếp, Lục Ðộ trong Phật pháp, vô lượng vô biên 

pháp môn chỉ là một chữ Hiếu, chánh pháp thế gian và xuất thế gian nhất 

định  được  xây  dựng  trên  cơ  sở  của  Hiếu  đạo.  Khi  xây  dựng  một  đạo 

tràng, đại chúng cùng nhau tu tập, tại sao bộ kinh đầu tiên phải giảng là 

kinh Ðịa Tạng? Cơ sở vật chất của đạo tràng tức là phòng ốc, thiết bị đã 

xây xong, cơ sở vật chất xây xong thì phải xây cơ sở tinh thần, tức là xây 

9  Nguyên văn: Thiếu thành nhược thiên tánh. 

 Giới Thiệu Đề Kink - Biệt Đề - Tập 2

 35

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

dựng  tâm  lý.  Tâm  chánh thì  hạnh  chánh,  sẽ  tương  ứng với  đạo,  tương 

ứng với tâm tánh, với chân tướng của vũ trụ nhân sinh. 

Chỗ đặc biệt thù thắng của Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh, 

Hiếu đạo bắt đầu làm từ chỗ độ mẫu thân, trong thế gian người thân mật 

nhất  là  mẹ,  người  cha  còn  kém  một  chút.  Một  đứa  bé  ra  đời  từng  giờ 

từng phút không rời lòng mẹ. Trong kinh này chúng ta thấy Ðịa Tạng Bồ 

Tát, Ðịa Tạng Bồ Tát tức là người tu học pháp môn Ðịa Tạng này, Ðịa 

Tạng Bồ Tát chẳng phải chỉ có một vị mà thôi. Phàm những ai tu học 

Hiếu Thân Tôn Sư đều là Ðịa Tạng Bồ Tát, phàm những ai tu học Từ Bi 

cứu độ hết thảy chúng sanh khổ nạn đều là Quán Thế Âm Bồ Tát. Chúng 

ta phải hiểu ý nghĩa này.  Chúng ta phải một đời đầy đủ hết thảy [hạnh] 

Bồ Tát thì mới viên thành Phật đạo, đây tức là ý nghĩa chân chánh của 

 “Pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học” .  Chúng  ta  phải  học  sự   “Hiếu 


 Kính”   của  Ðịa  Tạng,  học   “Từ  Bi”   của  Quán  Âm,  học   “Trí  Huệ”   của 

Văn Thù, ngày nay chúng ta nói đến lý trí, phải học  “Lạc Thực”  (biến 

thành hiện thực) của Phổ Hiền Bồ Tát, đây không phải là một thân đầy 

đủ  bốn  đại  Bồ  Tát  ư.  Tứ  Ðại  Bồ  Tát  nếu  phân  tích  kỹ  nữa  tức  là  vô 

lượng vô biên hết thảy Bồ Tát, đây tức là Pháp môn vô lượng thệ nguyện 

học. 

Từ chỗ này chư vị chắc cũng thể hội được kinh Hoa Nghiêm, kinh 

điển Tịnh Tông hay nói  “một tức là hết thảy” , một pháp môn nhất định 

hàm  nhiếp  hết  thảy  pháp  môn.  Ðịa  Tạng  hiếu  kính,  trong  hiếu  kính 

đương nhiên có từ bi, trong hiếu kính có lý trí, hiếu kính lạc thực, một 

Ðịa Tạng tức là đầy đủ Quán Âm, Văn Thù, Phổ Hiền, không phải đều 

đầy đủ hết ư! Phổ Hiền Bồ Tát thực tiễn, trong thực tiễn nhất định phải 

có hiếu hạnh, nhất định phải có từ bi, nhất định có trí huệ, có phải là một 

Bồ Tát đầy đủ hết thảy Bồ Tát chăng! Thế nên mới nói  “một là hết thảy, 

 hết thảy là một” , pháp pháp viên dung, pháp pháp vô ngại, như vậy bạn 

mới biết Phật pháp thật chẳng thể nghĩ bàn. Thế nên chúng ta ở đây thấy 

Ngài vì mẫu thân phát tâm, việc này thân thiết hơn bất cứ việc gì khác. 

Dạy cho chúng ta làm sao sanh khởi tâm hiếu thuận? Ðộ mẹ. Mẹ đối với 

chúng  ta  có  ân  đức lớn  lao  như  vậy,  bất  luận  chúng  ta  ở  phương  diện 

nào,  ở  lúc  nào,  niệm  niệm  chẳng  quên.    Niệm  niệm  chẳng  quên  trong 

tâm vì muốn báo ân mẹ không những chúng ta không thể làm việc sai 

quấy, ngay cả một tâm niệm ác cũng chẳng thể sanh lên, tại sao vậy? Có 

lỗi với mẹ, đó chẳng phải là kỳ vọng của mẹ đối với con. Mỗi năm cử 

hành một buổi tế lễ, đó là đề xướng Hiếu đạo, phát triển Hiếu đạo, dụng 

ý là ở chỗ này, là để làm lợi lạc cho người khác.  “Niệm niệm đều đoạn 

 Giới Thiệu Đề Kink - Biệt Đề - Tập 2

 36

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 ác, niệm niệm đều tu thiện” , đây là vì cái tâm hiếu đối với mẹ ràng buộc 

chúng ta nhất định phải làm như vậy. Bạn xem sức mạnh của chữ Hiếu 

này bao lớn! Thúc đẩy chúng ta trên đường Bồ Ðề luôn luôn tinh tấn, 

chẳng giải đãi. 

Từ chỗ hiếu đối với mẹ liên tưởng đến vị thầy dạy dỗ chúng ta, 

chẳng có thầy thì làm sao chúng ta hiểu được hiếu đạo, thế nên ân đức 

của thầy giáo chẳng thể quên. Cụ Phác viết bốn chữ  “Tri ân báo ân” , 

Thế Tôn nói bốn chữ này trong kinh Ðại Bát Nhã, là pháp môn tu học 

của Nhị Ðịa Bồ Tát.  Trong kinh Ðại Bát Nhã, Nhị Ðịa Bồ Tát có tám 

khoa mục tu học chính,  “Tri ân báo ân”  là một trong tám khoa mục này. 

Trong thời đại ngày nay đặc biệt đáng được đề xướng, xã hội hiện nay 

người vong ân bội nghĩa rất nhiều, vong ân bội nghĩa là tội hạnh, là lỗi 

lầm, khổ báo; tri ân báo ân là chánh hạnh, Bồ Tát hạnh, quả báo là lạc 

báo (quả báo vui sướng), chẳng giống nhau. Ngày nay xã hội đại chúng 

phạm những lỗi lầm gì, chúng ta phải lấy những lỗi này để tìm cách chỉ 

dạy, giúp đỡ họ, như vậy mới đúng.  Vì mẹ mà phát nguyện, như vậy rất 

thân thiết, cách giáo học này làm cho chúng ta thể hội được trí huệ cao 

độ của Thế Tôn, viên mãn trí huệ, thiện xảo phương tiện đạt đến mức 

cùng cực, làm cho chúng ta nghe đến, tiếp xúc đến, chẳng thể chẳng tin, 

không thể không học. Hết thảy những thiện pháp, những thiện hạnh đều 

từ hiếu thuận mẫu thân, cứu độ mẫu thân mà nảy sanh, đây thật là căn 

bản.  Chánh  hạnh  của  chúng  ta  trên  đường  Bồ  Ðề,  thành  tựu  càng  thù 

thắng thì sự hiếu kính mẫu thân càng viên mãn. Thế nên tôi thường nói 

chỉ có một người đạt đến mức hiếu đạo viên mãn, thành Phật; Phật quả 

trong Viên giáo, đạt đến cứu cánh viên mãn. Ðẳng Giác Bồ Tát còn một 

phẩm sanh tướng vô minh chưa phá, hiếu đạo còn khiếm khuyết một  

phần. 

Tại sao chúng ta phát tâm độ chúng sanh? Tại sao phát tâm đoạn 

phiền não? Tại sao phát tâm học pháp môn, thành Phật đạo? Vì báo ân 

mẹ.  Nếu chúng ta chẳng làm vậy thì có lỗi đối với cha mẹ, đặc biệt là 

đối với mẹ. Chánh giáo đại pháp của Như Lai kiến lập trên cơ sở này, 

thế  nên   “tứ  hoằng  thệ  nguyện”   là  nguyện  chung,  bổn  nguyện  của  hết 

thảy chư Phật Như Lai. Ðịa Tạng Bồ Tát đặc biệt dùng  “bi tâm vô cùng” 

hướng về khổ nạn chúng sanh, chúng sanh chịu khổ nạn càng nhiều, thì 

bi  tâm  của  Bồ  Tát  càng  nặng,  thế  nên  trong  kinh  xưng  Ngài  là   “Vĩnh 

 viễn làm U Minh giáo chủ” . U Minh là địa ngục, thệ nguyện của Bồ Tát 

 “Ðịa  ngục  chưa  trống  không,  thề  chẳng  thành  Phật” ,  bi  tâm  đạt  đến 

cùng  cực.  Chỗ  khổ  nạn  ở  Ðịa  Ngục  này,  những  người  thông  thường 

 Giới Thiệu Đề Kink - Biệt Đề - Tập 2

 37

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chẳng chịu đến, người ta không chịu đến nhưng Ngài đến; người khác 

chẳng  chịu thọ  nhận  khổ  nạn  nhưng  Ngài  chịu nhận.  Vào  địa  ngục thì 

trước hết phải hiện thân đồng loại với họ, nếu chẳng hiện thân đồng loại 

thì  làm  sao  có  thể  dạy  dỗ  chúng  sanh!  Phải  tu  hạnh  đồng  loại,  chúng 

sanh trong địa ngục chịu những sự khổ đó, Bồ Tát trong đó cũng phải thị 

hiện chịu đựng những sự khổ ấy, chẳng được đặc thù, chẳng thể ngoại lệ, 

như vậy mới có thể cảm hóa chúng sanh trong địa ngục [để họ có thể] 

giác ngộ, sám hối, quay về. Thế nên nhẫn chịu khổ, chịu nạn, đại từ đại 

bi, đây là Bổn Nguyện của Ðịa Tạng Bồ Tát, người tu học Ðại Thừa sơ 

phát tâm như chúng ta phải học Ðịa Tạng Bồ Tát. Hôm qua tôi nhắc chư 

vị chữ U Minh còn có một nghĩa khác là  “hạ mình thấp xuống” , vĩnh 

viễn ở vị trí thấp hơn người khác, hết lòng nỗ lực tu học giáo hóa chúng 

sanh, danh văn lợi dưỡng hết thảy hưởng thụ đều dâng hiến cho người 

khác,  tự  mình  vĩnh  viễn  ở  nơi  thấp  kém,  đây  là  ý  nghĩa  của  U  Minh. 

Biệt đề của Ðề Kinh giới thiệu đến đây chấm dứt. 

b. THÔNG ĐỀ 

Phía sau có chữ Kinh, Kinh là Thông Ðề.  Hết thảy pháp của chư  

Phật Như Lai nói, chúng ta đều tôn xưng là Kinh. Cách xưng hô này là 

thuận theo tập quán của người Trung Quốc, lúc Phật pháp chưa truyền 

đến Trung Quốc, người Trung Quốc đối với lời giáo huấn của cổ thánh 

tiên hiền đều xưng là  “Kinh” . Như nhà Nho có  “Thập Tam Kinh” , Ðạo 

gia Lão Tử tôn xưng  “Ðạo Ðức Kinh” , Trang Tử tôn xưng  “Nam Hoa

 Kinh” , đối với lời dạy của cổ thánh tiên hiền đều xưng hô như vậy. Sau 

khi Phật pháp truyền đến Trung Quốc, người Trung Quốc tôn kính Phật 

pháp, nên cũng xưng là kinh điển. Căn cứ vào sự giải thích trong kinh 

điển, nguyên văn của Phạn văn gọi là  “tu-đa-la” . Nghĩa của tu-đa-la vốn 

là sợi chỉ, vì thời xưa kinh Phật được viết trên lá Bối, viết xong khoét lỗ 

ở  hai  đầu  rồi  dùng  dây  xỏ  lại,  thế  nên  mới  gọi  là  tuyến  (chỉ).  Người 

Trung Quốc chẳng tôn kính chữ Tuyến này mà tôn xưng là Kinh. 

Chữ  “tu-đa-la”  thông thường có năm nghĩa. 

Ý nghĩa thứ nhất là  “Dũng Tuyền” , giống như nước suối từ mặt 

đất vọt ra, đây là lấy cái ý: Nghĩa thú của Phật nói ra không cùng tận; 

chúng  ta  hiện  nay  gọi  là   “rất  có  sức  nhiếp  thọ” (lôi  cuốn),  càng  đọc 

càng có mùi vị.  Chẳng giống như văn tự của thế gian, nếu chư vị coi 

báo, tạp chí, coi một lần thì không muốn coi thêm lần thứ hai, tại sao? 

Coi xong  một lần thì  mùi  vị hết  rồi,  chẳng  còn nữa,  mùi vị  rất lợt lạt, 

 Giới Thiệu Đề Kink - Thông Đề - Tập 2

 38

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chẳng  nồng.  Những  tác  phẩm  văn  học  hay,  mọi  người  đều  thích  xem, 

thích đọc, nhưng đọc đến mười lần, hai mươi lần, ba mươi lần thì chẳng 

muốn đọc nữa, mùi vị của những cuốn này nồng hơn báo chí, tạp chí rất 

nhiều, nồng đến mức bạn có thể coi mười mấy lần, mấy chục lần. Nhưng 

kinh điển thì không như vậy, mùi vị của kinh điển vĩnh viễn chẳng bao 

giờ phai lạt, chúng ta có thể so sánh. Những tác phẩm văn học trứ danh ở 

Trung  Quốc,  bốn  tiểu  thuyết  lớn:  Tây  Du  Ký,  Thủy  Hử  Truyện,  Tam 

Quốc Diễn Nghĩa, Hồng Lâu Mộng, đây là bốn tiểu thuyết văn nghệ trứ 

danh của Trung Quốc, bạn có thể coi mấy lần? Coi mười lần, hai mươi 

lần thì sẽ chẳng muốn coi nữa. Nói cho chư vị biết tôi coi qua mười lần, 

hai mươi lần, đó là lúc tôi còn đi học. Cuốn sách dầy như vậy tôi nói với 

các bạn đồng học, cuốn sách này tôi coi từ đầu đến cuối lâu lắm là một 

tuần. Từ lớp bốn tiểu học tôi bắt đầu coi tiểu thuyết văn nghệ cổ điển 

Trung Quốc, tôi coi đến lớp một sơ trung (nghĩa là lớp sáu ngày nay) thì 

không coi nữa, những thứ này hết mùi vị rồi. Nhưng Tứ Thư, Ngũ Kinh, 

Cổ Văn bạn coi từ tiểu học đến lúc râu tóc bạc phơ vẫn còn mùi vị, vẫn 

còn hấp dẫn, chẳng giống tiểu thuyết, ý vị vô cùng tận. Mùi vị của kinh 

Phật còn nồng hơn nhiều, nếu chư vị có thể khế nhập vào kinh điển Ðại 

Thừa của Phật, thì sẽ chẳng coi điển tịch thế gian nữa. Trước kia lúc mới 

học, đối với Tâm Lý Học rất hứng thú, tôi tìm được rất nhiều tác phẩm 

trứ danh của  

Trung Quốc, ngoại quốc, nhưng chưa coi hết. Sau này tiếp xúc đến Phật 

pháp, tiếp xúc đến Pháp Tướng Duy Thức trong Phật pháp, coi xong rồi 

so sánh hết thảy Tâm Lý Học trên thế giới với Pháp Tướng Duy Thức, 

thua xa. Mùi vị của Phật pháp nồng hậu, giống như nước suối vọt ra từ 

lòng đất. 

Ý nghĩa thứ hai là  “Xuất Sanh” , có thể sanh hết thảy thiện pháp vi  

diệu. Thế nên đọc kinh Phật xong, tâm của bạn sẽ thiện, hạnh của bạn sẽ 

thiện, tự nhiên sẽ thiện, dẫn dắt tánh đức của bạn hiển lộ, cái thiện này 

chẳng phải học mới có. 

Ý nghĩa thứ ba là  “Thằng Mặc” , thằng mặc dùng lời nói hiện nay 

là tiêu chuẩn, là tiêu chuẩn quyết định giữa chân - vọng, tà - chánh, thị - 

phi, thiện - ác, lợi - hại. Thằng mặc là thí dụ, đại khái ở Trung Quốc hiện 

nay  vẫn  còn,  thợ  mộc  lúc  cưa  cây  dùng  một  sợi  dây  đen  có  phết  mực 

gạch lằn, sau đó cưa theo lằn mực này; hiện nay người Âu Tây chẳng 

dùng vật dụng này, ý nghĩa của nó là tiêu chuẩn. 

Ý nghĩa thứ tư là  “Hiển Thị” , có thể hiển thị chân lý. 

Ý nghĩa thứ năm là  “Kết Man” , kết man nghĩa là thông suốt (quán  

 Giới Thiệu Đề Kink - Thông Đề - Tập 2

 39

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

xuyên) chư pháp, dùng cách nói của chúng ta hiện nay tức là khoa phán, 

cách học chương cú; tổ chức văn tự của nó từ thỉ đến chung một mạch 

tiếp  nối,  mạch  lạc  có  thứ  tự,  là  ý  nghĩa  này.  Văn  tự  kết  cấu  nghiêm 

chỉnh, tư tưởng thể hệ rất rõ ràng. Tu-đa-la có năm ý nghĩa trên đây. 

Còn  có  nhiều  ý  nghĩa,  như  đại  sư  Thanh  Lương  trong kinh  Hoa 

Nghiêm  đã  nói  hết  mười  ý  nghĩa,  Hoa  Nghiêm  dùng  số  mười  tượng 

trưng  cho  viên  mãn.  Chúng  ta  thường  giải  thích  ý  nghĩa  của  kinh  hơn 

phân nửa đều dùng bốn chữ   “Quán - Nhiếp - Thường - Pháp”  để giải 

thích,  phổ  biến  cũng  giảng  được  rất  hoàn  hảo.  “Quán”   tức  là  quán 

xuyên, có nghĩa như kết man, cách thuyết pháp của Phật rất điều lý, thứ 

tự, mạch lạc, đây là cách học khoa phán. Giới học thuật ở Trung Quốc 

thời kỳ sau này có môn học chương cú, thật ra cách học chương cú tức là 

cách học khoa phán biến đổi từ kinh Phật, Phật pháp ảnh hưởng rất sâu 

đậm đối với giới học thuật Trung Quốc. Cách phanh âm (phiên âm) cũng 

học từ chữ cái trong kinh Hoa Nghiêm. Ðây là ý nghĩa của chữ Quán. 

 “Nhiếp”   nghĩa  là  nhiếp  thọ,  tức  là  ý  nghĩa   “dũng  tuyền”   nói  ở 

phía trước, trong đó mùi vị vô cùng tận, có thể nhiếp thọ nhân tâm, làm 

cho bạn tiếp xúc đến, đọc đến muốn bỏ xuống cũng không được, bạn sẽ 

hoan hỷ phi thường, nó có sức mạnh như vậy. Vả lại pháp vị này vĩnh 

viễn chẳng suy thoái, càng thâm nhập thì càng nồng hậu, đây là điều mà 

bất cứ sách vở nào trong thế gian đều chẳng làm được, kinh có sức nhiếp 

thọ vô cùng nồng hậu như vậy.  “Thường”  nghĩa là lý luận và phương 

pháp  nói  trong  kinh  vĩnh  viễn  chẳng  thay  đổi,  siêu  việt  thời  gian  và 

không gian. Ba ngàn năm trước tuân theo lý luận và phương pháp này tu 

học  có  thể  thành  tựu,  hiện  nay  ba  ngàn  năm  sau,  người  hiện  đại  dùng 

những  phương  pháp,  lý  luận  này  cũng  có  thể  thành  tựu,  siêu  việt  thời 

gian. Thời xưa người Ấn Ðộ dùng phương pháp này có thể thành tựu, 

hiện nay  người  Trung  Quốc dùng phương pháp này  cũng có thể  thành 

tựu, siêu việt không gian. Những tác phẩm siêu việt thời gian và không 

gian là chân lý.  “Pháp”   tức  là  pháp  tắc,  quy  củ,  y  chiếu  theo  phương 

pháp  tu  hành,  thì  bạn  nhất  định  thành  công.  Kinh  điển  đầy  đủ  bốn  ý 

nghĩa   “Quán-Nhiếp-Thường-Pháp” .  Chúng  ta  giới  thiệu  Ðề  Kinh  đến 

đây chấm dứt, đề mục của kinh này nói gộp lại là Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn 

Nguyện Kinh. 

Chúng  ta  y  theo  lý  luận  và  phương  pháp  trong  kinh  này  tu  học, 

thành tựu pháp môn Ðịa Tạng cho mình. Dùng cái này làm cơ sở mới có 

thể xây dựng hết thảy Phật pháp Ðại Thừa, xây dựng phương pháp của 

Tịnh Tông; lìa khỏi cơ sở này, nói cho chư vị biết bất luận Phật pháp gì 

 Giới Thiệu Đề Kink - Thông Đề - Tập 2

 40

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

cũng chẳng thể xây dựng. Hết thảy pháp Ðại Thừa, pháp môn Tịnh Ðộ 

được kiến lập trên cơ sở này, rời khỏi cơ sở này thì chẳng có Phật pháp, 

điểm này quan trọng hơn bất cứ gì khác. Thế nên chân chánh học Phật, 

hy  vọng  mình  có  thể  thành  tựu  trong  đời  này  thì  chẳng  thể  chẳng  coi 

trọng pháp môn này, không thể không hết lòng tu học. Cổ đức trước khi 

giảng kinh còn phần  Huyền  Nghĩa, lý  luận trong  đó cũng  mỹ  mãn  phi 

thường, vì thời gian có hạn nên chúng ta phải lược bớt phần này, hình 

như trước kia tôi cũng có giảng qua.  Có lưu lại băng thâu âm hay không 

tôi cũng không nhớ rõ, để lại rất nhiều tài liệu, nếu có thì chư vị có thể 

tìm để tham khảo. 

c. NHÂN ĐỀ 

Kế tiếp chúng ta xem Nhân Ðề, tức là người phiên dịch kinh này. 

Ðời  Ðường,  người  nước  Vu  Ðiền,  Tam  Tạng  Sa  Môn  Thật  Xoa 

Nan Ðà (Siksananda, 652-710) dịch. 

Trong  kinh  Phật,  người  phiên  dịch  rất  quan  trọng,  [ghi  rõ  tên 

người dịch] là để cho chúng ta sanh khởi tín tâm. Kinh Phật được dịch từ 

Phạn văn của Ấn Ðộ, là những lời của đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói lúc 

Ngài còn tại thế. Nói rõ kinh chẳng phải ngụy tạo, chẳng phải do  “giá cơ 

 phù loan” ,  chẳng  phải  thần  tiên  giáng  xuống  [nói  ra],  những  thứ  này 

không thể làm cho người ta tin được. Chuyện phù loan này, lúc tôi còn 

nhỏ  hình  như  lúc  học  tiểu  học,  ở  Phước  Kiến,  tôi  thấy  ở  Phước  Kiến 

phong  tục  phù  loan  rất  thịnh,  thấy  cách  làm  của  họ  tôi  có  thể  tin.  Vì 

người phù loan, phù loan trên cát, cũng rất cầu kỳ. Loan bút, cũng gọi là 

phù cơ, gọi là cơ bút; họ khắc một đầu rồng, lúc lưỡi của rồng hạ xuống 

tức là cán bút. Dùng một cái nia (cái sàng) xúc nhỏ, trang hoàng rất đẹp. 

Người phù loan hơn phân nửa là những người ngoài đường gánh nước, 

bán củi, lúc đó vào trước thời kỳ kháng chiến, phần đông nhà người ta 

không có nước máy [từ ống dẫn nước đến từng nhà], phải mua nước, có 

người chuyên môn gánh nước đi bán, những người này không biết chữ; 

c ̣n có những người bán củi nữa. Họ không có học, mù chữ, cứ tùy tiện 

tìm  những  người  này  ngoài  đường,  nhờ  họ  đến  để  phù  loan.  Cho  nên 

chúng ta đứng kế bên đều nhận ra được những chữ viết trên mặt cát, họ 

viết rất ngay ngắn, chẳng viết tháo tí nào, từng nét từng nét viết ra, đại 

khái từ nửa giờ đến một giờ có thể viết ra mấy chục chữ, xong rồi người 

ta chép những chữ này lại. Tôi rất tin chuyện này, vì bản thân họ chẳng 

biết chữ, đặc biệt là chẳng phải người cố định, tùy tiện tìm đến, tôi rất 

 Giới Thiệu Đề Kinh: Nhân Đề - Tập 2

 41

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tin. Còn ở Ðài Loan nhìn thấy những sự phù loan ấy thì tôi chẳng tin. Tại 

sao? Người phù loan là một người cố định, vả lại bàn cơ này vừa chuyển 

động thì những chữ trong ấy chúng tôi coi một chữ cũng không nhận ra. 

Còn trong vòng nửa giờ miệng họ đọc ra cả một, hai ngàn chữ, thế nên 

thấy [họ làm] như vậy tôi không tin. Ðại khái đó là ngụy tạo, chẳng phải 

thật.  Kinh Phật chẳng phải những loan bút của quỷ thần viết ra, đích thật 

là từ Phạn văn Ấn Ðộ phiên dịch thành. Thế nên có ghi năm phiên dịch, 

có nơi chốn phiên dịch, có người phiên dịch, đủ để chứng minh tánh chất 

chân thật của kinh. 

Trong  đề  này,  “người  dịch” ,  triều  đại  là  đại  biểu  cho  thời  gian, 

đây là đời Ðường, thời đại đời Ðường. Pháp sư phiên dịch chúng ta cũng 

phải biết. Thời xưa công việc dịch kinh chẳng do một người làm, Dịch 

Trường  là  cơ  cấu,  nơi  chốn  dịch  kinh,  do  quốc  gia  xây  dựng.  Người 

tham gia công tác phiên dịch này rất nhiều, công việc phân phối rất kỹ 

càng. Người dịch là người chịu trách nhiệm ở Dịch Trường, giống như 

viện  trưởng  Viện  Dịch  Kinh,  hết  thảy  kinh  dịch  ra  đều  dùng  tên  của 

người này, người này chịu trách nhiệm; giống như vị trưởng quan trong 

một  cơ  quan,  những  người  làm  công  tác  [phiên  dịch]  có  thể  là  người 

dưới quyền  của  vị  này.  Trong  ấy  có  rất nhiều  pháp  sư,  cư  sĩ  tham  gia 

công tác dịch kinh; khi kinh được dịch xong, dùng tên của người này vì 

họ  chịu  trách  nhiệm.  Cũng  như  tổ  chức  trong  chánh  phủ,  trưởng  quan 

trong  chánh  phủ,  một  người  thị  trưởng  ký  những  văn  kiện,  thông  cáo, 

những thứ này đều do thơ ký, nhân viên, khoa trưởng soạn ra bản thảo, 

ông thị trưởng này coi xong, chấp thuận, đóng dấu, ghi tên của ông ta, 

ông chịu trách nhiệm. Chúng ta phải hiểu việc này, không nhất định là 

do ông ta phiên dịch. 

Vị pháp sư này là người nước Vu Ðiền (Khotan), Vu Ðiền hiện  

nay là Tân Cương, vào đời Ðường là một nước nhỏ ở Tây Vực. Chỗ này 

nói rõ quê quán của pháp sư, ông là người nước đó, ông xuất hiện vào 

thời nào; Ðường là đại biểu cho thời đại, Vu Ðiền là quê quán của ông. 

 “Tạm  Tạng  Sa  Môn”   là  đại  biểu  cho  trình  độ  học  vấn  của  pháp  sư. 

Thông thường được gọi là Tam Tạng Pháp Sư, lão nhân gia khách khí 

chẳng dám xưng pháp sư, chỉ xưng là Sa Môn. Sa môn là một danh từ 

xưng hô rất khiêm tốn, dùng ngôn ngữ hiện nay tức là  “học sinh” , vẫn 

còn đang học tập, chẳng dám xưng là Sư (thầy), chỉ xưng là học sinh, địa 

vị bình đẳng với mọi người, mọi người đều là đồng học.  “Tam Tạng” 

chữ này nhất định phải ghi ra, nếu chẳng thông đạt Tam Tạng thì không 

có tư cách dịch kinh, pháp sư dịch kinh nhất định phải thông đạt Tam 

 Giới Thiệu Đề Kinh: Nhân Đề - Tập 2

 42

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Tạng thì mới có tư cách dịch kinh; người này đều phải thông suốt Tam 

Tạng Kinh, Luật, Luận. Sa Môn là Phạn ngữ, ở Ấn Ðộ phàm là người 

xuất gia đều xưng là Sa Môn, không nhất định phải là Phật giáo.  Những 

người xuất gia tu hành trong những tôn giáo khác như Bà La Môn giáo, 

Du Già, Số Luận, đều xưng là Sa Môn. Sau khi danh xưng Sa Môn được 

truyền  đến  Trung  Quốc  thì  biến  thành  danh  xưng  chuyên  dùng  của 

những người xuất gia trong nhà Phật, ý nghĩa của chữ này là  “Siêng tu

 giới-định-huệ, tiêu diệt tham-sân-si” , như vậy thì xưng là Sa Môn. Ðây 

là cách xưng hô khiêm tốn của pháp sư. 

 “Thật Xoa Nan Ðà”  cũng là Phạn văn dịch âm, có nghĩa là  “Hỷ 

 học” , hoan hỷ học tập.  “Dịch”  là phiên dịch, chữ này không nói nhiều 

nữa, là Thật Xoa Nan Ðà đại sư dịch ra bộ kinh này. Ở Trung Quốc pháp 

sư còn dịch một bộ hiện nay mọi người đều đọc tụng, đó tức là Bát Thập 

Hoa  Nghiêm,  tám  chục  quyển  Hoa  Nghiêm  cũng  là  do  lão  nhân  gia 

phiên dịch, thế nên Ngài có cống hiến rất lớn đối với Phật Giáo Trung 

Quốc.  Ở  nơi  đây  chúng  ta  đọc  kinh,  đối  với  đại  ân  đại  đức  của  người 

truyền pháp này, chúng ta cũng không thể quên ân, nếu không có Ngài 

phiên dịch thì chúng ta sẽ chẳng đọc được bộ kinh này. Chẳng có tổ sư 

đại đức truyền qua nhiều đời thì chúng ta cũng chẳng có duyên gặp được 

kinh này, thế nên đối với lịch đại tổ sư chúng ta phải dùng tâm biết ơn để 

đối đãi. Cảm ơn nhất định phải báo ân, báo ân tức là phải hết lòng nỗ lực 

học  tập, đây  mới  là chân  thật   “trên đền bốn ân  nặng” ;  có thể  báo  ân, 

nhất định có thể  “dưới cứu độ ba đường khổ” , thế nên báo ân, độ khổ là 

một sự việc. Hạnh báo ân này của bạn làm cho người khác nhìn thấy, có 

thể sanh khởi cảm phát, có thể giác ngộ, quay về, sửa sai đổi mới, thì sẽ 

đạt được hiệu quả chân thật của sự độ hóa chúng sanh. 

Kinh văn của kinh này tổng cộng có mười ba phẩm, thứ nhất là  

phẩm Tựa, nhưng tên của phẩm này gọi là  “Ðao Lợi Thiên Cung Thần 

 Thông  Phẩm” .  Trong  phẩm  kinh  này  đức  Phật  nói  rõ  cho  chúng  ta, 

Thích Ca Mâu Ni Phật biểu diễn cho chúng ta xem, Ngài ở thế gian này 

thị hiện tu học, thành đạo, dạy học, đó gọi là chuyển pháp luân, độ chúng 

sanh. Duyên phận giáo hóa chúng sanh gần đến chung kết thì đức Phật 

phải thị hiện diệt độ, trước lúc ấy đặc biệt vì chúng ta thị hiện báo ân mẹ. 

Chúng ta thấy trong kinh, sau khi đức Thế Tôn ra đời, mẹ của Ngài liền 

qua đời và sanh lên cõi trời Ðao Lợi, nên Ngài phải lên cung trời Ðao 

Lợi thuyết pháp cho mẹ nghe. Trụ trên trời Ðao Lợi hết ba tháng, thuyết 

pháp cho mẫu thân, tức là thuyết bộ Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh 

này. Pháp hội trên trời Ðao Lợi kỳ này vô cùng thù thắng! Thế Tôn vì 

 Giới Thiệu Đề Kinh: Nhân Đề - Tập 2

 43

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chúng ta nói ra nhân địa đời quá khứ của Ðịa Tạng Bồ Tát, những công 

án, nhân duyên của Ngài độ mẫu thân, đây là như người ta thường gọi 

 “cố sự” . Hy vọng chúng ta nghe xong có thể cảm phát, học tập theo Ðịa 

Tạng Bồ Tát, đặt nền móng vững chắc cho cơ sở tu học Ðại Thừa, đây là  

nghĩa thú của phẩm kinh này. 

C. PHẦN TỰA  

PHẨM THỨ NHẤT: THẦN THÔNG TRÊN CUNG TRỜI ÐAO 

LỢI 

忉利天宮神通品第一

Bây giờ chúng ta coi kinh văn. Ðoạn mở đầu kinh văn: 

 Như thị ngã văn, nhất thời Phật tại Ðao Lợi thiên, vị mẫu thuyết 

 pháp. 

如是我聞。一時佛在忉利天。為母說法。

 (Tôi nghe như vầy, một thuở nọ đức Phật tại cung trời Ðao Lợi vì 

 mẹ thuyết pháp.) 

Ðoạn  mở  đầu  ở  đây  khác  với  những  kinh  khác.  “Như  thị  ngã 

 văn” , bốn chữ này nói một cách đơn giản là do người kết tập kinh nói ra, 

do  tôn  giả  A  Nan  nói  ra.  “Như  thị”   bộ  kinh  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn 

Nguyện này là do  “Ngã” , Ngã (tôi) tức là tôn giả A Nan tự xưng, đích 

thân nghe Phật nói, chẳng phải là nghe người khác nói lại. Giống như Lý 

Trưởng Giả10 trong [cuốn chú giải] kinh Hoa Nghiêm nói tôn giả A Nan 

vì chúng ta lập lại bộ kinh này, mỗi chữ mỗi câu đều giống như Phật đã 

nói, là Phật đã nói, nhất định chẳng dám xen một tí tư tưởng của mình 

vào trong ấy, đó là ý nghĩa của bốn chữ  “Như thị ngã văn” .  “Nhất thời” 

thật ra thời gian này rõ ràng phi thường, ba tháng trước khi đức Phật diệt 

độ. Nhưng vẫn dùng chữ  “nhất thời”  tốt,  “nhất thời”  lúc có cảm ứng 

đạo giao, lúc thầy trò tâm đồng, chí hợp, thế nên ý nghĩa của chữ  “nhất 

 thời”   vô  cùng  sâu  đậm,  vô  cùng  viên  mãn!  Nếu  ghi  chép  năm,  tháng, 

ngày, giờ thì pháp môn này được kể là đã qua rồi, sẽ chẳng trở lại;  “nhất 

 thời”  là một chữ sống động, chẳng chết cứng. Giống như đại sư Thiên 

10 Lý Trưởng Giả ở đây là ngài Táo Bá Lý Thông Huyền (635-730). Tác phẩm chú 

giải kinh Hoa Nghiêm của ông gọi là Hoa Nghiêm Kinh Hợp Luận. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 44

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Thai  Trí  Giả,  lão  nhân  gia  đọc  kinh  Pháp  Hoa,  trong  lúc  không  hay 

không biết thì Ngài nhập định, trong định Ngài nhìn thấy đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni ở núi Linh Thứu giảng kinh Pháp Hoa, Ngài còn ngồi nơi đó, 

nghe một chốc lát. Sau khi xuất định nói với người khác, pháp hội giảng 

kinh Pháp Hoa của Thế Tôn ở núi Linh Thứu còn chưa giải tán. Thật đó, 

cũng  giống  như  Thế  Tôn  trong  kinh  Pháp  Hoa  nói:   “Thế  gian  tướng 

 thường  

 trụ” . 

Thời cận đại, Ái Nhân Tư Thản (Einstein) cũng nói quá khứ, hiện 

tại, vị lai tồn tại cùng lúc. Hiện nay vấn đề ở chỗ nào? Làm sao đột phá 

thời  gian  quá  khứ,  hiện  tại,  và  vị  lai?  Hiện  nay  khoa  học  gia  biết  quá 

khứ, hiện tại, vị lai tồn tại cùng lúc, nhưng chẳng có phương pháp gì để 

đột phá. Nếu đột phá được thì bạn có thể trở về quá khứ, và cũng có thể 

đi vào tương lai, nói cách khác chuyện gì trong quá khứ, vị lai bạn đều 

biết  rõ  ràng.  Họ chẳng biết dùng  phương  pháp gì đột phá,  muốn dùng 

máy  móc  khoa  học  [nhưng không được].  Trên  thực tế  Phật  pháp dùng 

công  phu  thiền  định,  định  lực  của  bạn  càng  sâu,  thì  bạn  đột  phá  càng 

rộng. Chúng ta thể hội đến định lực của đại sư Trí Giả có thể đột phá hai 

ngàn năm, thời đại của Ngài đại khái cách đời chúng ta hiện nay khoảng 

một ngàn bốn trăm năm, cách đức Phật Thích Ca Mâu Ni khoảng gần hai 

ngàn  năm,  cỡ  một  ngàn  bảy,  tám  trăm  năm.  Ngài  có  thể  đột  phá  một 

đoạn thời gian dài như vậy, có thể nhìn thấy Thế Tôn còn đang thuyết 

pháp ở núi Linh Thứu, hiện nay người ta nói đi ngược thời gian, Ngài có 

thể đi về quá khứ, việc này chứng minh  “nhất thời”  có đạo vị.  “Nhất 

 thời”  là lúc nhất tâm bất loạn, nhất tâm bất loạn tức là thiền định. 

Hiện nay tại sao chúng ta không thể trở về quá khứ? Chẳng thể đi 

vào tương lai? Tâm của chúng ta tạp loạn, vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước quá nhiều, cho nên khả năng này đã mất. Chư vị phải biết khả năng 

này là bản năng đáng lý có sẵn; bản năng đáng lý có sẵn hiện nay chẳng 

còn nữa, bị mất. Thế nên Phật dạy chúng ta tu thiền định, pháp môn Tịnh 

Tông dạy chúng ta niệm Phật, nhất tâm bất loạn. Khi bạn đạt được nhất 

tâm bất loạn, nói chính xác hơn là bạn được Sự Nhất Tâm Bất Loạn thì 

ba  ngàn  năm  trước  và  ba  ngàn  năm  sau  chẳng  thành  vấn  đề,  bạn  nhất 

định sẽ biết. Nếu đạt được Lý Nhất Tâm  Bất Loạn, tận hư không trọn 

khắp pháp giới, chuyện quá khứ vị lai bạn đều biết hết, khả năng của bạn 

sẽ tương đương với chư Phật Như Lai. Thế nên  “nhất thời”  là chính xác, 

chữ này đáng được chúng ta tán thán. 

Ðược rồi, hôm nay chúng ta giảng đến đây thôi. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 45

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Tập 03 (Số 14-12-03) 



Xin mở kinh trang số một: 

 Như thị ngã văn, nhất thời Phật tại Ðao Lợi thiên, vị mẫu thuyết 

 pháp. 

如是我聞。一時佛在忉利天。為母說法。

 (Tôi nghe như vầy, một thuở nọ đức Phật tại cung trời Ðao Lợi vì 

 mẹ thuyết pháp.) 

Trong  đoạn  này  chúng  ta  giảng  đến   “nhất  thời” ,  ý  nghĩa  của 

 “nhất thời”  cần phải bổ sung một chút. Trong Phật pháp, thời gian có 

hai  cách  nói:  Một  là   “Sát  Na  Tế” ,  Phật  nói  đây  là   “thật  thời” ,  tức  là 

chân thật, là chân tướng của thời gian. Ngoài ra còn có một danh từ gọi 

là  “Tam Ma Da” , có nghĩa là  “trường thời” , ngày nay chúng ta gọi là: 

Tướng tiếp nối. Trong kinh Kim Cang có nói:  “Như lộ, diệc như điện” , 

lộ là sương, chúng ta biết thời gian rất ngắn, buổi sáng có sương, khi mặt 

trời mọc thì sương tan. Dùng việc này để ví cho  “trường thời” , ví cho

tướng tương tục; điện (ánh chớp) ví cho thời gian chân thật. Thời gian 

chân thật trong kinh Hoa Nghiêm, phẩm Thập Ðịnh gọi là  “sát-na-tế”  11

(trong khoảng một sát-na), đó mới là thật. 

11  Sát  na  (khana  hoặc  ksana),  dịch  nghĩa  là  Tu  Du  (trong  khoảnh  khắc),  Niệm 

Khoảnh (trong khoảng một niệm), tức là khoảng thời gian để một niệm dấy lên và 

mất đi, rất ngắn ngủi. Có nhiều cách giải thích chữ này:  

1. Theo Câu Xá Luận, quyển 12: Một trăm hai mươi sát na gọi là một Đát Sát Na 

(tat-ksana), sáu mươi Đát Sát Na là một  Lạp Phược (lava), ba mươi  Lạp Phược là 

một Mâu Hô Lật Đà (muhūrta). Ba mươi Mâu Hô Lật Đà là một ngày đêm. Như vậy, 

Sát Na tương đương khoảng 0.013 giây. 

2. Theo Ma Ha Tăng Kỳ Luật, quyển 17, Sát Na còn gọi là Niệm, cứ 20 Niệm là một 

Thuấn, hai mươi Thuấn là một Đàn Chỉ (khảy ngón tay), 20 Đàn Chỉ là một La Dự 

(Lạp Phược), hai mươi La Dự là một Tu Du, ba mươi Tu Du là một ngày đêm. Như 

vậy, một Niệm tương đương với 0.018 giây. 

3. Theo Đại Trí Độ Luận, quyển 83, sáu mươi niệm là một Đàn Chỉ. 

4. Có thuyết lại cho Niệm là đơn vị lớn hơn Sát Na, như trong Nhân Vương Kinh nói 

thì chín mươi sát na là một niệm, còn Vãng Sanh Luận lại nói sáu mươi sát na là một 

niệm. 

5. Cũng theo Nhân Vương Kinh (bản dịch của ngài Cưu Ma La Thập) thì một sát na 

gồm chín trăm lần sanh diệt, còn Vãng Sanh Luận Chú lại cho rằng một sát na có 

một trăm lẻ một lần sanh diệt. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 46

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Chúng ta rất khó cảm nhận được quan niệm  “sát-na-tế” . Hiện nay 

khoa học tiến bộ, dùng máy móc khoa học để quan sát chúng ta mới cảm 

nhận  được  chút  ít.  Nhưng  thật  ra   “sát-na-tế”   chính  là  như  trong  kinh 

thường  nói:   “Sanh  diệt  đồng  thời” ,  vì  thời  gian  sanh  diệt  của  nó  quá 

ngắn ngủi, lục căn chúng ta chẳng thể cảm nhận được. Những gì lục căn 

của chúng ta có thể cảm nhận, nói cách khác, phải là thời gian tương đối 

dài.  Vừa  mới  kích  thích  liền  phản  ứng  tức  thời,  tuy  là  nói   “lập  tức” 

nhưng  cũng phải  trải  qua  thời  gian  rất dài.  Nếu  nói  là   “sát-na-tế  sanh 

 diệt”  thì chúng ta hoàn toàn cảm nhận không được. Không những phàm 

phu lục đạo chúng ta, người cõi trời thông minh hơn con người, cảm ứng 

linh  mẫn  hơn  nhiều  nhưng  cũng  chẳng  cảm  nhận  tới,  thậm  chí  Thanh 

Văn, Duyên Giác, Quyền Giáo Bồ Tát [cũng không được]. Trong kinh 

Phật nói với chúng ta Bát Ðịa Bồ Tát mới có thể nhìn thấy A Lại Da, A 

Lại Da thuộc về  “sát-na-tế” , phải có công phu định lực sâu như Bát Ðịa 

Bồ Tát mới cảm nhận đến  “sát-na-tế” . Sát-na sanh diệt, trong kinh Phật 

thường dùng  “chẳng sanh chẳng diệt”  để hình dung. Nếu không có sanh 

diệt thì nói  “chẳng sanh chẳng diệt”  là thừa, chẳng có ý nghĩa gì hết; 

thật ra chẳng sanh chẳng diệt nghĩa là đích thật có sanh, có diệt, nhưng 

vừa sanh đã diệt mất rồi, hầu như sanh diệt đồng thời, cho nên mới gọi là 

 “chẳng  sanh  chẳng  diệt” ;  lời  nói  này  mới  có  ý  nghĩa,  sanh  diệt  đồng 

thời,  thời  gian  ngắn  ngủi  đến  cùng  cực.  Nói  thật  ra  khoa  học  kỹ  thuật 

hiện  nay  tuyệt  chẳng  thể  đo  lường  thời  gian  ngắn  ngủi  này  được,  thời 

gian máy móc có thể đo lường được đã rất dài rồi. 

Ðây là chữ  “nhất thời”  nói trong kinh, chữ này hoàn toàn là chân 

thật, chúng ta phải lắng lòng thể hội. Nếu hiểu được  “nhất thời”  thì bạn 

sẽ hiểu được  “hết thảy pháp chẳng sanh chẳng diệt” , được vậy thì chẳng 

lo sợ sanh tử nữa, bạn hiểu được  “Phàm những gì có tướng đều là hư 

 vọng” .  Tướng  hư  vọng  chẳng  sanh  chẳng  diệt,  đó  mới  là  chân  tướng, 

nhưng chúng ta chẳng thấy được, Bát Ðịa Bồ Tát trở lên mới nhìn thấy. 

 “Nhất thời”  ở đây nếu muốn nói trên sự tướng thì chính là lúc cơ duyên 

đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng kinh thành thục, đó gọi là  “nhất thời” . 

Cách  nói  này  cũng  viên  mãn  phi  thường,  hết  thảy  kinh  đều  dùng  chữ 

này, nhân duyên Phật giảng bộ kinh này đã thành thục rồi. 

Nhân duyên lần này vô cùng đặc biệt, thù thắng, chỗ giảng kinh 

cũng rất hy hữu, Phật ở tại cung trời Ðao Lợi chứ chẳng phải ở chỗ khác. 

 “Phật”  là chủ thành tựu, người chủ giảng trong pháp hội này, Bổn Sư 

Còn nhiều thuyết khác nữa, nhưng đều cùng chia sẻ chung một đặc tính: Sát na cực 

ngắn ngủi, không thể cảm nhận được bằng giác quan thông thường. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 47

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Thích Ca Mâu Ni Phật. Chữ  “tại”  rất hoàn hảo, đặc biệt là nói trên sự 

tướng. Nói  “tại”  cũng là lời chân thật! Người thế gian chúng ta có rất 

nhiều  sự  hiểu  lầm,  [nhiều  khi  có]  một  quan  niệm  sai  lầm  cả  đời  cũng 

chẳng biết. Chúng ta cử ra vài thí dụ đơn giản, buổi sáng thức dậy rửa 

mặt, mặt cần phải rửa hay không? Các bạn nói mặt cần phải rửa không? 

Nói rửa mặt là sai rồi, rửa những chất dơ trên mặt chứ chẳng phải rửa 

mặt.  [Cũng  như  nói]  giặt  quần  áo,  quần  áo  cần  giặt  không?  Chỉ  giặt 

những bụi bặm trên quần áo. Các bạn nghĩ xem chúng ta có bao nhiêu 

quan niệm sai lầm. Chùi bảng đen trong phòng học, bảng đen cần phải 

chùi hay không?  Chùi là chùi bụi phấn chứ đâu phải là chùi bảng đen, 

bảng đen chùi một cái thì sơn đen tróc mất, đâu còn gọi là bảng đen nữa. 

Thế mới biết trong đời sống hằng ngày bạn nghĩ xem có bao nhiêu quan 

niệm sai lầm, sai quá chừng, ai cũng sai nhưng cứ nghĩ như vậy là đúng. 

Ðến lúc đức Phật nói sự thật ra, mình nghe xong cảm thấy kỳ lạ. 

Chữ  “tại”  là lời nói chân thật, nếu nói bạn  “trụ”  là không đúng, 

bạn làm sao trụ? Hôm nay dọn lại đây, ngày mai dọn tới chỗ kia, đâu có 

trụ, chỉ nói thân thể lúc bấy giờ ở tại đâu, nói như vậy mới đúng. Thế 

nên mới nói  “Phật tại” . Thật ra chúng ta cũng  “tại” , hôm nay tại Tân 

Gia Ba, hiện nay tại Tịnh Tông Học Hội, tối nay tại Cư Sĩ Lâm, đều là 

 “tại” .  “Trụ”  là ở đó chẳng động; thường di động thì  gọi là  “tại” . Chữ 

 “trụ”  trong Phật pháp là gì? Tâm an trụ. Bạn trụ trong cung điện lâu các, 

Phật ở nơi đây gọi cung điện lâu các là từ bi, tâm an trụ trong từ bi, tâm 

an trụ trong chánh giác, đó gọi là  “trụ” , vĩnh viễn chẳng rời khỏi thì gọi 

là  “trụ” . Thân luôn luôn di động thì gọi là  “tại” , cho nên trên sự tướng 

thì gọi là  “tại” . 

Lần này Phật ở đâu? Tại  “Ðao Lợi thiên” , tầng trời thứ hai trong 

Dục Giới. Người thế gian biết có thiên, biết có thiên thần, rất cung kính 

thiên thần,  xưng  Ngài là  Thượng  Ðế, người  Trung  Quốc xưng  Ngài là 

Ngọc Hoàng Ðại Ðế, đại khái đều là Ðao Lợi thiên chủ. Họ không biết 

bên ngoài cõi trời còn cõi trời khác. Phật nói với chúng ta thế giới Sa Bà 

có  hai  mươi  tám  tầng  trời,  số lượng  trong  mỗi  tầng  cũng  vô  lượng  vô 

biên, từ dưới lên trên có hai mươi tám tầng chia thành Tam Giới: Dục 

Giới,  Sắc  Giới,  Vô  Sắc  Giới.  Dục  Giới  là  cõi  còn  dục  vọng,  ăn  uống, 

nam nữ, vẫn chưa đoạn dứt nhưng càng lên cao thì càng mỏng dần. Ðến 

Sắc Giới thì dục vọng này chẳng còn nữa, chúng ta thường nói người ở 

cõi trời Sắc Giới chẳng còn những thứ: Tiền tài, sắc đẹp, tiếng tăm, ăn 

uống, ngủ nghỉ này nữa. Người cõi Sắc Giới chẳng cần ăn uống, cũng 

chẳng cần ngủ nghỉ, vĩnh viễn tỉnh thức; chẳng cần ăn uống, dùng thiền 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 48

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

duyệt  làm  thức  ăn  nhưng  họ  còn  sắc  thân,  có  sắc  tướng.  Ðến  Vô  Sắc 

Giới là cõi phàm phu cao cấp nhất trong lục đạo, ngay cả thân thể này họ 

cũng chẳng cần nữa. Trước khi Phật pháp truyền đến Trung Quốc, đời cổ 

Trung  Quốc  xuất  hiện  một  người  có  đại  trí  huệ,  Lão  Tử.  Lão  Tử  nói: 

 “Tôi có niềm ưu tư to lớn vì tôi có cái thân này”  12.  Tôi có âu lo lớn lao, 

đó là gì? Vì có thân này là một sự phiền lụy, phiền phức. Ngài có sự giác 

ngộ như vậy, có lẽ Lão Tử đã sanh lên cõi Vô Sắc Giới, vì Ngài chán 

ghét thân thể, sắc tướng này. Ở cõi Vô Sắc Giới thì sắc tướng chẳng còn 

nữa. Một số người chúng ta thường nói đến  “Linh Giới”  chắc là nói về 

Vô Sắc Giới thiên, trong cõi ấy rất tự tại vì chẳng có sắc tướng. Trên đây 

là cách phân loại, phân chia thành tam giới, hai mươi tám tầng trời, đây 

là một phạm vi trong sự giáo hóa của đức Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni có sanh tử hay không? Nói cho chư vị 

biết, chẳng có. Chỉ là ứng hóa, Ngài xuất hiện ở thế gian này, là dùng 

ứng thân xuất  hiện. Chúng ta nhìn thấy  Ngài  có  sanh,  có  diệt,  thực sự 

Ngài diệt xong là đến tinh cầu khác, đến chỗ khác lại xuất hiện giáo hóa 

chúng sanh, đây là hiển thị sự đại tự tại. Phật có rất nhiều cách giải thích 

cho chữ  “Thân” , kinh Hoa Nghiêm nói có mười Thân, thông thường thì 

chúng ta nói ba Thân; ba thứ nói kỹ thì chia thành mười thứ, mười thứ 

quy  nạp  lại  thì  thành  ba.  Thứ  nhất  là   “Pháp Thân” ,  là  chân  thân,  hết 

thảy thân đều sanh từ thân này. Do đó pháp thân là thân căn bản nhất, có 

thể sanh hết thảy vạn pháp, có thể hiện thân tướng của chúng ta, có thể 

hiện tướng cõi nước, sơn hà đại địa, tất cả thân tướng đều từ pháp thân 

biến hiện thành. Thứ hai là  “Trí Thân” , cũng gọi là  “Báo Thân” , là thân

trí huệ, nghĩa là trí huệ của Ngài đã khai mở, trí huệ đã hiện tiền, đối với 

hết  thảy  vạn  sự  vạn  vật  trong  vũ  trụ  nhân  sinh  chẳng  gì  không  biết, 

chẳng gì không thể. Thứ ba là  “Ứng Hóa Thân” , có hai ý nghĩa. Ứng 

Thân  là  tùy  loại  hiện  thân,  nên  dùng  thân  gì  để  được  độ  thì  Ngài  liền 

hiện thân ấy. Thế nên Phật đến nhân gian, đến cõi nào, Ngài chẳng có 

chướng ngại, vô cùng tự tại, muốn đến thì đến, muốn đi thì đi, đến đi tự 

do. 

Chẳng  giống  phàm  phu  chúng  ta,  chúng  ta  mang  Nghiệp  Báo 

Thân, chẳng tự do tí nào, hoàn toàn chịu sự chi phối của nghiệp lực. Nói 

chịu  nghiệp  lực  khống  chế  thì  mọi  người  khó  hiểu,  chúng  ta  nói  cách 

khác, chịu vận mạng khống chế, chịu vận mạng chi phối thì mọi người 

dễ  hiểu,  thế  nên:   “Tất  cả  đều  là  vận  mạng,  nửa  điểm  cũng  chẳng  do 

12 Nguyên văn: Ngô hữu đại hoạn, vi ngô hữu thân. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 49

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 người” ,  bạn  nói  như  vậy  có  khổ  không?  Mạng  là  gì?  Mạng  chính  là 

nghiệp, nghiệp báo. Trước kia tạo thiện nghiệp, đời này được thiện báo, 

quá khứ tạo ác nghiệp, đời này chịu quả báo chẳng thiện, thế nên những 

thọ  dụng  cả  đời  này,  ngạn  ngữ  có  câu:   “Một  miếng  ăn,  miếng  uống, 

 chẳng gì là không định sẵn”  13, tức là đạo lý này, đúng là nửa điểm - một 

tí gì cũng chẳng do người. 

Nhưng Phật, Bồ Tát đến thế gian này, quý Ngài đến đầu thai và 

cũng thị hiện chết đi, quý Ngài sanh tử tự tại, không phải do nghiệp lực 

mà là nguyện lực. Ở thế gian này muốn sống cuộc đời như thế nào thì 

sống như thế ấy, muốn ở bao nhiêu năm thì ở bấy nhiêu, sanh tử tự tại. 

Lúc nào muốn ra đi, đi đến đâu, quý Ngài hiểu rõ ràng, minh bạch, đến 

đi  tự do,  đó gọi  là  nguyện lực thọ thân,  là  nguyện  lực chứ  chẳng phải 

nghiệp lực. Chúng ta phải hiểu những đạo lý này rồi sau đó mới biết nên 

học Phật như thế nào, làm thế nào chuyển nghiệp lực của chúng ta thành 

nguyện lực, bản lãnh của chư Phật, Bồ Tát là ở chỗ này. Các Ngài có thể 

chuyển, chúng ta cũng có thể chuyển, bắt đầu chuyển từ đâu? Phải bắt 

đầu  chuyển  từ  tâm,  sau  khi  tâm  chuyển  thì  thân  sẽ  chuyển;  nếu  nói 

chuyển từ thân, tâm chẳng chuyển thì không được, chuyển như thế nào 

cũng chẳng giống, nhất định phải chuyển từ tâm. 

Tâm  thì  phải   “trụ”   chứ  chẳng  phải   “tại” . Trong kinh Hoa

Nghiêm, Bồ Tát có Thập Trụ, đó là nói về trụ, là  “tâm trụ”  chứ không 

phải  “thân trụ” . Bồ Tát trụ chỗ của Phật trụ, như vậy mới đúng. Trong 

kinh Phật nói với chúng ta có bốn chỗ trụ, bốn chỗ này đều chính xác. 

Hai thứ đầu vẫn còn ở trong lục đạo, chưa ra khỏi lục đạo.  “Thiên trụ” 

tức là đời sau nhất định có thể sanh đến trời Dục Giới. Trời Dục giới có 

sáu tầng, sau này sẽ giới thiệu cho chư vị biết. Thiên trụ tức là tâm an trụ 

tại thập thiện nghiệp đạo, bố thí, trì giới, tu thập thiện nghiệp đạo thì đời 

sau bạn nhất định sẽ sanh lên trời, phước báo lớn hơn nhân gian chúng ta 

rất nhiều, hưởng phước trời. Thứ hai là  “Phạm Trụ” , Phạm Trụ tức là tu 

thiền  định, tu  tâm  thanh  tịnh, hết  thảy  dục  niệm  đạm  bạc,  đối  với  ngũ 

dục lục trần coi rất lợt lạt, trong tâm tràn đầy  “từ - bi - hỷ - xả” .  “Từ”  là

vui với người, đem khoái lạc cho người, giúp người khoái lạc;  “Bi”  là

làm cho người bớt khổ, chúng sanh có khổ, giúp họ giải quyết khổ nạn; 

 “Hỷ”  là nhìn thấy người khác được phước, được chuyện tốt, nhất định 

chẳng có tâm đố kỵ, chỉ sanh tâm hoan hỷ;  “Xả”  là có thể buông xuống 

vạn  duyên.  Tâm  thường  an  trú  tại  từ  -  bi  -  hỷ  -  xả,  sanh  đến  trời  Sắc 

13 Nguyên văn: Nhất ẩm nhất trác, mạc phi tiền định. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 50

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Giới,  hai  cái   “trụ”   trong  Tam  Giới  này  kể  ra  còn  chính  đáng.  Nhưng 

người  chúng  ta  hiện  nay  không  như  vậy,  hiện  nay  tâm  người  an  trụ  ở 

đâu? An trụ ở tham-sân-si-mạn, như vậy thì không xong rồi! An trụ tại 

tham-sân-si-mạn; an trụ tại giết hại, trộm cắp, dâm dục, nói dối thì quả 

báo sẽ ở ba đường ác. Thế nên họ chẳng phải  “Thiên trụ” , chẳng phải 

 “Phạm  Trụ” , mà là  “Quỷ  trụ,  Ðịa  ngục  trụ,  Súc  sanh  trụ” ,  họ  làm 

những thứ này. Chúng ta đối với những Lý, Sự này rõ ràng, minh bạch, 

phải biết tâm an trụ ở đâu, sau này sanh ra hậu quả gì, vô cùng dễ sợ. 

Thứ ba là  “Thánh trụ”  tức là trụ ở tâm Bồ Ðề. Thánh giả là Tiểu 

Thừa: Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát. Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát 

tuy chẳng đồng nhưng họ có một điểm giống nhau, tức là tâm nhất định 

trụ tại Tam Tam Muội14, đây là điểm tương đồng. Thứ tư là  “Phật trụ” , 

trụ ở chỗ Phật trụ, nếu nhập vào cảnh giới này thì bạn sẽ là quả vị Thập 

Trụ Bồ Tát. Chân chánh học Phật nhất định phải an tại chỗ Phật trụ, Phật 

trụ  ở  đâu?  “Ðại  Tam  Không  Tam  Muội” :  Không,  Vô  Tướng,  Vô 

Nguyện; Vô Nguyện cũng gọi là Vô Tác. Nếu thực hiện trong Tịnh Tông 

thì an trụ ở  “Niệm Phật Tam Muội” , đối với những cảnh giới khác sâu 

rộng vô cùng, chúng ta rất khó cảm nhận, không bằng y theo lời dạy của 

Phật,  chúng  ta  để  tâm  an  trụ  tại   “Niệm  Phật  Tam  Muội” ,  chuyện  này 

tương đối dễ học tập.  “Niệm Phật là nhân, thành Phật là quả” , việc này 

thực sự là hiếm có, thù thắng khôn sánh. Trên đây nói về ý nghĩa của hai 

chữ  “tại và trụ” . 

Hôm nay  “Phật tại Ðao Lợi thiên” , ở Ðao Lợi thiên làm gì?  “Vị 

 mẫu thuyết pháp” . Phải y theo cách nói trong Tăng Nhất A Hàm, pháp 

hội kỳ này là do Ðế Thích thiên vương, tức là Ðao Lợi thiên chủ khải 

thỉnh. Ðao Lợi thiên chủ rất thông minh, rất có trí huệ, Ngài nói quá khứ 

hết thảy chư Phật đều đã đến Ðao Lợi thiên thuyết pháp cho mẹ, báo ân 

sanh dưỡng  của  mẹ,  Thế  Tôn thành  Phật rồi, đương  nhiên  cũng  chẳng 

14 Tam Tam Muội có nhiều cách hiểu:  

1.  Theo  kinh  Tăng  Nhất  A  Hàm,  quyển  16,  là  Không  tam-muội,  Vô  Tướng  tam-

muội, và Vô Nguyện tam-muội. 

2. Theo Câu Xá Luận, quyển 28 thì là Hữu Tầm Hữu Tư tam-muội, Vô Tầm Duy Tư 

tam-muội, và Vô Tầm Vô Tư tam-muội. 

3. Theo Thành Thật Luận, quyển 12 thì là Nhất Phận Tu tam-muội (tu Định không tu 

Huệ, hoặc tu  Huệ không tu Định), Cộng Phận Tu tam-muội (tu cả Định  lẫn Huệ), 

Thánh Chánh tam-muội (tức nhập thánh vị, chứng Diệt Đế). 

4. Theo Pháp Hoa Kinh Huyền Nghĩa, quyển 4, thì là Chân Đế tam-muội, Tục Đế 

tam-muội, Trung Đạo tam-muội. 

Thông thường, tam tam-muội được hiểu theo cách giải thích thứ nhất. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 51

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ngoại  lệ.  Thế  Tôn  nhận  lời  mời  của  Ðao  Lợi  thiên  chủ,  đến  Ðao  Lợi 

thiên mở ra pháp hội này.  Nhân duyên này rất sâu, câu chuyện cũng rất 

dài, kể chuyện thì sẽ ngưng trệ việc giảng kinh, cho nên chúng ta lược 

bớt câu chuyện này, nhưng cũng không thể không biết. 

Mẫu  thân  của  Phật  là  Ma  Gia  phu  nhân,  nói  thật  ra  cũng  là  đại 

quyền thị hiện, đều là Phật, Bồ Tát tái lai. Mỗi người lúc tu nhân, phát 

nguyện  chẳng  giống  nhau,  Ngài  phát  nguyện  đời  đời  kiếp  kiếp  làm 

người nữ để làm mẹ của Phật, Ngài phát nguyện này. Thế nên con của 

Ngài là Phật, phước báo của mẹ sẽ rất lớn, đây là biểu diễn cho chúng ta 

xem. Phước báo lớn nhất, hoàn toàn dựa vào phước thì chỉ có thể sanh 

đến cõi trời Ðao Lợi, từ trời Dạ Ma trở lên thì không thể. Chư vị xem 

trong nhà Phật nói đến Phật sự siêu độ Lương Hoàng Sám vô cùng thù 

thắng. Lương Hoàng tức là Lương Võ Ðế, Lương Võ Ðế khải thỉnh Bảo 

Chí Công làm Phật sự siêu độ cho phu nhân cho nên gọi là Lương Hoàng 

Sám. Lúc phi tử của vua còn sống, bà tạo nhiều ác nghiệp nên đọa vào ác 

đạo.  Bảo  Chí  Công  là  một  cao  tăng  đắc  đạo,  Bảo  Chí  Công  là  ai?  Là 

Quán Thế Âm Bồ Tát hóa thân đến, bạn xem như vậy còn nói gì nữa! 

Quán Thế Âm Bồ Tát đích thân đến chủ trì pháp hội này, chủ trì pháp sự 

siêu độ này, cũng chỉ có thể siêu độ phi tử của vua đến cõi trời Ðao Lợi. 

Chư vị phải biết, chư Phật Như Lai siêu độ thì chỉ siêu độ đến trời Ðao 

Lợi, muốn lên trên nữa thì tự mình phải có công phu tu hành, nếu chẳng 

có công phu tu hành thì không được. Thế nên hiểu được chân tướng sự 

thật này, thời gian chúng ta còn sống phải hết lòng tu hành, nếu chẳng tu 

hành mà chỉ nhờ người khác siêu độ, bản lãnh có cao tới đâu thì chỉ có 

thể đến trời Ðao Lợi mà thôi. Nếu siêu độ Phật sự là do phàm phu chủ trì 

thì hiệu quả sẽ rất yếu ớt, chỉ có thể nói là làm vẫn tốt hơn không làm. 

Có hiệu quả gì rất khó nói. Ngày nay bạn đi đâu tìm được cao tăng chân 

chánh đắc đạo, Phật, Bồ Tát hay người tái lai. Thế nên phải hiểu đạo lý 

này rồi sau đó tự chúng ta mới thực sự nắm chắc lấy thời gian, một tấc 

quang âm là một tấc mạng quang, phải hết lòng nỗ lực. 

Phước báo lớn như người mẹ của Phật thì cũng chỉ sanh đến trời 

Ðao Lợi. Lên trên nữa cần phải có công phu định lực, cần có tâm thanh 

tịnh, tâm thanh tịnh thành tựu công đức chân thật. Công đức ít, kém cỏi, 

chưa đoạn Dục, chưa đoạn tâm niệm ham  muốn thì sanh đến tầng trời 

thứ  tư  của  cõi  Dục  Giới,  nhà  Phật  gọi  là   “Vị  Ðáo  Ðịnh” ,  bạn  tu  định 

chưa đủ trình độ nhưng cũng có tu. Thí dụ Tứ Thiền, cõi Tứ Thiền cần 

công  phu  thiền  định  một  trăm  điểm  thì  mới  đến  Tứ  Thiền;  cõi  Tam 

Thiền cần chín chục điểm, Nhị Thiền cần tám chục điểm, Sơ Thiền cần 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 52

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

bảy chục điểm. Nếu công phu của bạn dưới sáu chục điểm thì chẳng đến 

Sắc Giới nổi. Nhưng bạn cũng có công phu, công phu thiền định của bạn 

có khoảng sáu mươi điểm, năm mươi điểm, bốn mươi điểm, bạn cũng có 

công phu, chẳng phải là không điểm. Nếu bạn chẳng tu, chỉ chuyên tu 

phước, tu thập thiện nghiệp đạo, tu bố thí, trì giới, chẳng có công phu 

định lực, chẳng xả bỏ tâm niệm tình dục, thì chỗ bạn sanh đến sẽ là Tứ 

Vương thiên và Ðao Lợi thiên. Có một chút công phu định lực, tâm địa 

có một ít thanh tịnh mới có thể sanh đến cõi trời Dạ Ma, Ðâu Suất, Hóa 

Lạc, Tha Hóa Tự Tại. Càng lên trên thì phước báo của mỗi tầng càng lớn 

hơn, thọ mạng càng dài hơn, chân chánh là hưởng phước vô tận. Nhưng 

thọ mạng có dài hơn thì cũng có lúc hết quả báo, tức là có lúc sẽ hưởng 

hết; sau  khi hưởng hết  thì  cũng  phải lưu chuyển  theo nghiệp.  Thế  nên 

sanh  lên  trời  chẳng  phải  là  pháp  cứu  cánh,  chẳng  bằng  niệm  Phật  cầu 

sanh Cực Lạc thế giới, sanh đến Cực Lạc thế giới là vô lượng thọ, nói 

cách khác vĩnh viễn chẳng sanh, chẳng tử. Không những trời Dục Giới 

chẳng sánh bằng, trời Sắc Giới, Vô Sắc Giới đều chẳng thể sánh bằng. 

Thế nên hết thảy chư Phật tán thán A Di Ðà Phật, tán thán Cực Lạc thế 

giới, đạo lý là ở chỗ này. 

Câu kinh  “vị    mẫu    thuyết    pháp” ,  tuy  pháp  hội  này  là  do  Ðế 

Thích thiên chủ khải thỉnh, nhưng ý nghĩa rất sâu. Thứ nhất là vì tránh 

miễn cho một số người hiểu lầm Phật pháp. Học Phật, đặc biệt là phát 

tâm cạo đầu xuất gia, hình như là từ đó trở đi chẳng còn lo cho cha mẹ 

nữa, người thế gian cho vậy là chẳng có hiếu. Ðặc biệt là người Trung 

Quốc thường nói:  “Có ba chuyện bất hiếu, chẳng có con nối dõi là lớn 

 nhất” . Cha mẹ mong bạn nối dõi giòng họ, một khi bạn xuất gia thì việc 

nối  dõi  tông  đường  sẽ  đoạn  mất,  làm  sao  chẳng  có  lỗi  với  cha  mẹ,  tổ 

tiên! Người đời chẳng biết xuất gia là đại hiếu, đây là ý nghĩa thứ nhất. 

Ý  nghĩa  thứ  hai  là  làm  gương  mẫu  cho  tứ  chúng  đệ  tử  học  Phật:  Tứ 

chúng  gồm  xuất  gia,  tại  gia,  nam  chúng,  nữ  chúng,  khơi  gợi  tư  tưởng 

hiếu  kính  của họ,  làm  cho  họ  chân  chánh  thể  hội điều thứ  nhất   “Hiếu 

 dưỡng cha mẹ”  trong Tam Phước. Trong nhà Phật dù xuất gia thì cũng 

không thể không lo cho cha mẹ, chẳng có đạo lý này. Nhưng hình thức 

hiếu dưỡng chẳng giống nhau, hết lòng tu trì, phụng hành theo lời Phật 

dạy, dùng công đức ấy hồi hướng cho cha mẹ; cha mẹ có thể được chư 

Phật hộ niệm, thiện thần bảo hựu, đây mới là chân hiếu. Người thế gian 

hiếu thuận cha mẹ, mướn vài người giúp việc để chăm sóc cho đời sống, 

còn đệ tử Phật nhờ thiên long thiện thần chăm sóc cho cha mẹ còn châu 

đáo hơn những người giúp việc. Nếu bạn chẳng có tu trì thì thiên long 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 53

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thiện thần chẳng bảo hựu bạn, sẽ khinh chê bạn. Nếu bạn chân chánh tu 

hành, có đạo có đức cảm động đến thiên thần, họ tự nhiên đến chiếu cố; 

bạn chẳng cần phải cầu họ, cũng chẳng phải thông báo cho họ, [họ cũng] 

tự nhiên chiếu cố. Tại sao vậy? Vì tôn kính bạn, tôn kính cha mẹ bạn, thế 

nên có ý nghĩa này. 

CHỨNG TÍN TỰ 

Lại xem đoạn kinh tiếp theo: 

 Nhĩ thời thập phương vô lượng thế giới bất khả thuyết bất khả 

 thuyết nhất thiết chư Phật, cập Ðại Bồ Tát Ma Ha Tát, giai lai tập hội. 

爾時十方無量世界不可說不可說一切諸佛。及大菩薩

摩訶薩。皆來集會。

 (Lúc  đó  hết  thảy  chư  Phật  và  Ðại  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  bất  khả 

 thuyết bất khả thuyết từ mười phương vô lượng thế giới đều đến tham dự 

 pháp hội.) 



Ðoạn kinh trên là Phát Khởi Tự của kinh này. Kinh này tổng cộng 

gồm  mười  ba  phẩm,  phẩm  thứ  nhất  là  phẩm  Tựa,  nhưng  chẳng  gọi  là 

phẩm Tựa mà gọi là Phẩm Ðao Lợi Thiên Cung, trên thực tế phẩm này 

là phẩm Tựa. Ý nghĩa trong phần tựa vô cùng châu toàn viên mãn, phía 

trước có sáu thứ thành tựu, đây là Chứng Tín Tự; từ đoạn kinh này về 

sau là Phát Khởi Tự. Ðoạn Phát Khởi Tự nói với chúng ta vô cùng rõ 

ràng, hàm nhiếp cả  “Giáo, Lý, Hạnh, Quả” ; trong Khoa Chú đoạn này 

được gọi là  “Quả Nhân Tập Tán”  (Cùng khen ngợi quả và nhân). Chúng 

ta phải đặc biệt chú ý những chỗ như vậy, phải biết học tập như thế nào, 

khi  Phật  thuyết  pháp  thì trước hết  phơi bày  quả  báo  ra  cho  mọi người 

thấy, từ quả báo này sanh khởi lòng tin. Sau đó mới giải thích quả báo 

hình  thành  như  thế  nào,  giảng  về nhân  cho  bạn  thì  bạn  sẽ  hết  lòng  để 

nghe, bạn rất muốn biết tại sao. Ðây là thiện xảo phương tiện của việc 

thuyết  pháp,  chúng  ta  phải  biết.  Thế  nên  mới  nói   “Quả  Nhân”   chứ 

chẳng nói  “Nhân Quả” . 



Vừa  mở  đầu  thì  hiện  lên  cái  gì?  Dạy  bạn  xem  những  nhân  vật 

tham  gia  đại  hội  này,  đây  là   “Quả” .  Ðây  là  người,  người  là   “quả 

 người” , do quả đức của Ngài cảm động nhiều người như vậy đến tham 

gia pháp hội. Trước khi Phật giảng kinh thì hiện tướng lành, hiện các thứ 

hào  quang,  những tướng  lành này  là   “Lý” .  Văn  Thù Bồ  Tát nhìn  thấy 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 54

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

hiện tượng này nên sanh khởi nghi hoặc, đây là tiêu biểu  “Hạnh” . Thế 

Tôn và Bồ Tát một người hỏi, một người đáp, Văn Thù hỏi, Thế Tôn trả 

lời,  đây  là   “Giáo” . Cho nên  trong phần Tựa  chúng ta  thấy   “Giáo, Lý, 

 Hạnh,  Quả” ,  lần  tụ  hội  này  là  quả  báo.    Giống  như  trong  kinh  Hoa 

Nghiêm  vừa  mở  đầu  trước  lúc  giảng  kinh  thì  nói  về  y  báo,  chánh  báo 

trang nghiêm của Tỳ Lô Giá Na Phật, bày quả báo ra cho bạn thấy. 

Chỗ này hiện ra sự chẳng thể nghĩ bàn, chư vị có thấy kinh văn 

như vầy trong kinh nào không?  “Nhĩ thời” , lúc Phật lên cung trời Ðao 

Lợi thuyết pháp cho mẹ,  “mười phương vô lượng thế giới, bất khả thuyết 

 bất khả thuyết hết thảy chư Phật” , chư vị có từng thấy trong kinh nào 

ghi lúc Phật giảng kinh, hết thảy chư Phật đều đến nghe? Chưa từng thấy 

bao  giờ.  Quang  cảnh  này  làm  sao  tưởng  tượng  được  nổi!  Kinh  Hoa 

Nghiêm cũng chẳng có trường hợp này, kinh Vô Lượng Thọ cũng chẳng 

có, vô cùng hy hữu!  Không thể hàm hồ, lơ là lướt qua. Thường thường 

chúng ta nói câu:  “Một Phật ra đời, ngàn Phật ủng hộ” , đó là chư Phật 

hóa  hiện  thành  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát  tới  để  giúp  đỡ  Phật 

hoằng hóa; còn chỗ này không phải vậy, chư Phật dùng thân phận của 

Phật đến. Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni hôm nay giảng kinh Ðịa Tạng Bồ 

Tát  Bổn  Nguyện,  hết  thảy  chư  Phật  đều  đến  tham  dự  nghe  giảng,  số 

người đến là  “vô lượng thế giới, nói không xuể, kể không xiết hết thảy 

 chư Phật và Ðại Bồ Tát Ma Ha Tát” ; Ðại Bồ Tát Ma Ha Tát này theo 

Phật cùng đến, tháp tùng theo chư Phật. Số chư Phật đã nói không xuể, 

kể không xiết, vậy thì số Bồ Tát còn nhiều hơn nữa, tất cả đều đến dự 

hội. Ðoạn kinh này tuyệt đối không thể hàm hồ, lơ là lướt qua, bạn phải 

nghĩ kỹ Thế Tôn suốt đời giảng kinh bốn mươi chín năm, giảng hơn ba 

trăm hội, không có hội nào thù thắng như vậy. Ðây là những người tham 

dự pháp hội, là  “Quả” , một phần trong Giáo, Lý, Hạnh, Quả của kinh. 



Vì sao họ đều đến? Chẳng có một vị Phật nào không báo ân mẹ, 

hôm  nay  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  chẳng  giảng  pháp  nào  khác,  mà 

giảng pháp Ðịa Tạng. Thuyết minh hết thảy chư pháp đều nương vào đại 

địa  để  sanh  khởi,  đây  là  căn  bản.  Ðịa  Tạng  tiêu  biểu  cho  cái  gì?  Tiêu 

biểu  “Hiếu Thân Tôn Sư” , thế nên khi giảng pháp  “Hiếu Thân Tôn Sư” 

thì hết thảy chư Phật nhất định đích thân đến tham gia, chư Phật đến để 

làm  “ảnh hưởng chúng” . Ðao Lợi thiên vương trong hội này làm công 

đức chủ, phước báo của Ngài đã tu quả thật rất lớn: Thỉnh Phật đến cung 

trời Ðao Lợi giảng kinh Ðịa Tạng, phước báo này rất lớn. Thế nên hết 

thảy chư Phật Như Lai đều đến đầy đủ, một vị cũng không sót, là một 

nhân duyên vô cùng hy hữu! Ðến để làm gì? Ðề xướng Hiếu đạo. Vừa 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 55

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

gặp mặt liền tán thán đức Phật Thích Ca Mâu Ni, ý tán thán đó cũng viên 

mãn đến cùng cực. 

PHÁT KHỞI TỰ 

 Tán thán Thích Ca Mâu Ni Phật, năng ư ngũ trược ác thế, hiện  

 bất khả tư nghị đại trí huệ thần thông chi lực, điều phục cang cường 

 chúng sanh tri khổ lạc pháp. 

讚歎釋迦牟尼佛。能於五濁惡世。現不可思議大智慧

神通之力。調伏剛強眾生知苦樂法。

 (Tán thán đức Phật Thích Ca Mâu Ni có thể ở trong đời ác ngũ 

 trược  hiện  sức  đại  trí  huệ  thần  thông  không  thể  nghĩ  bàn,  điều  phục 

 chúng sanh ương ngạnh, biết được pháp khổ pháp vui.) 

Nói ra lời này chẳng dễ, nếu không phải là chư Phật Như Lai đích 

thân tuyên thuyết, nói cho chư vị biết, Bồ Tát cũng chẳng nói được. Tại 

sao vậy? Các Ngài còn chưa vào cảnh giới này thì làm sao nói ra được! 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni xuất hiện vào thời đại gì? Ngũ trược ác thế. 

Ðến xã hội hiện nay của chúng ta có thể nói là ngũ trược ác, hầu như 

phàm phu ngu muội vô tri nhất cũng đã cảm biết được. Năm mươi năm, 

một trăm năm về trước, phải là người có trí huệ cao độ mới có thể cảm 

biết  hiện  tượng  ngũ  trược  ác  thế  này,  phần  đông  người  thường  không 

cảm giác được; [họ nghĩ] thế gian chẳng tệ, rất tốt, sinh sống rất vui vẻ; 

họ  chẳng  cảm  giác  được  sự  trược  ác  này,  “Trược”   nghĩa  là  ô  nhiễm. 

Nửa thế kỷ trước chúng ta chưa từng nghe danh từ hoàn bảo (bảo hộ môi 

trường, hoàn cảnh) ở đâu cả, nói cách khác sự ô nhiễm của môi trường 

còn có thể chịu đựng được.  Ðợi đến lúc phát động bảo hộ môi trường có 

nghĩa là ô nhiễm môi trường đã đến mức làm cho người ta chịu không 

nổi, chánh phủ địa phương trên toàn thế giới đều bắt đầu đề xướng. Nói 

cách khác, mức độ trược ác này đã đến mức khá nghiêm trọng nên mới 

có danh từ này xuất hiện. 

 “Ngũ”   là  năm  loại  lớn,  năm  loại  ô  nhiễm  nghiêm  trọng,  trong 

kinh  Phật  gọi  là   “Ngũ  Trược  Ác  thế” .  Trong  Ngũ  trược,  thứ  nhất  là 

 “Kiếp Trược” , Kiếp là nói về thời gian, ngày nay chúng ta gọi là thời đại 

(tạm dịch cho chữ “niên đầu”) chẳng tốt, là nói về thời tiết nhân duyên. 

Nói thật ra, thời gian có ô nhiễm gì đâu! Ðây là  một thời đại ô nhiễm 

trầm trọng, chính là nghĩa này. Nói thật ra, thời đại ô nhiễm là bốn thứ ô 

nhiễm kể sau đây. Thứ hai là  “Kiến Trược” , Kiến là kiến giải, tư tưởng, 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 56

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

kiến giải sai  lầm,  nhà  Phật  gọi  là tà tri  tà  kiến,  có  cái  nhìn sai  lầm  về 

chân tướng của vũ trụ nhân sinh, đó là ô nhiễm trên kiến giải. Kế đó là 

 “Phiền Não Trược” , dùng cách nói hiện nay nghĩa là ô nhiễm tư tưởng. 

Hai thứ này hợp lại chính là ô nhiễm tâm lý, ô nhiễm tinh thần, việc này 

rất nghiêm trọng! Từ ô nhiễm tâm lý, ô nhiễm tinh thần nhất định sẽ dẫn 

đến  sinh  lý  và  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  ô  nhiễm,  đó  gọi  là   “Chúng Sanh

 Trược” , nói theo ngôn ngữ hiện nay thì đó chính là hoàn cảnh sinh hoạt 

ô nhiễm. Ngày nay sinh thái của địa cầu mất quân bình, khí hậu bất bình 

thường, tai nạn dồn dập, đều thuộc về  “Chúng Sanh Trược” . Sau cùng

là  “Mạng Trược” , dùng ngôn ngữ hiện đại để nói tức là sinh lý ô nhiễm. 

Dùng ngôn ngữ hiện đại để giải thích Ngũ Trược thì hai thứ đầu là kiến 

giải  ô  nhiễm,  tư  tưởng  ô  nhiễm,  hợp  lại  chính  là  tâm  lý  ô  nhiễm,  tinh 

thần ô nhiễm; chúng sanh trược chính là hoàn cảnh sinh hoạt ô nhiễm, 

mạng trược là sinh lý ô nhiễm, tất cả đều gọi là  “Trược” . 

 “Ác”  là thập ác, hết thảy chúng sanh chẳng làm việc thiện. Thân 

tạo  “sát sanh, trộm cắp, tà dâm” ; miệng tạo  “vọng ngữ”  tức là không 

nói  thật,  lừa  gạt  người  khác,  “lưỡng  thiệt”   tức  là  ly  gián  thị  phi,  “ác

 khẩu”  tức là nói lời độc ác,  “ỷ ngữ”  tức là nói lời bóng gió, lường gạt 

chúng sanh, tạo ra những khẩu nghiệp này; còn ý nghiệp, trong tâm có 

 “tham, sân, si, mạn” , những thứ này là Ác.  Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

xuất hiện trong thời đại Trược, Ác này. 

 “Hiện”   là  thị  hiện,  thị  hiện  đại  trí  huệ  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Câu 

này nói Phật xuất hiện ở thế gian này, làm ra một hình dáng cho chúng 

sanh coi, hình dáng gì? Hình dáng đại trí huệ. Hiện nay chúng ta gọi là 

 “làm thầy, làm mô phạm” , làm người dẫn đầu cho xã hội đại chúng, làm 

gương, làm mô phạm cho xã hội đại chúng. Ngài có thể thị hiện trong 

đời ác ngũ trược này, hết thảy chư Phật đều tán thán, tán thán Phật trong 

đời trược ác làm ra một gương tốt cho những chúng sanh khổ nạn này. 

 “Thần thông chi lực”  bốn chữ này nói về biểu hiện bên ngoài của 

Ngài.  “Bất khả tư nghị đại trí huệ”  là nói về biểu hiện bên trong. Biểu 

hiện bên ngoài chính là giúp đỡ xã hội, hết thảy chúng sanh, nói về khả 

năng của Ngài mạnh mẽ.  “Thông”  là thông đạt, chẳng có gì Ngài chẳng 

biết. Hết thảy sự vật, đạo lý, nhân quả, hiện tượng, biến hóa trong thế 

gian, chẳng có gì là không biết, chẳng có gì là không thể, đó gọi là  “thần 

 thông” .  “Thần”  nghĩa là thần kỳ, khó trắc lường nổi, vượt quá tri thức 

của  phàm  phu.  Thần  thông  này  chẳng  phải  là  bảy  mươi  hai  phép  biến 

hóa của Tôn Ngộ Không, không phải ý này, nếu nghĩ vậy thì bạn hoàn 

toàn  hiểu  lầm.  Sự  việc  gì  Phật  đều  thông  suốt,  nói  cách  khác,  các  thứ 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 57

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nghi  nan  tạp  chứng  trong  xã  hội  chúng  ta  ngày  nay  Phật  chẳng  có  gì 

không  biết,  Ngài  có  khả  năng  giúp  đỡ  chúng  ta  giải  quyết  những  khó 

khăn này. 

 “Ðiều phục cang cường chúng sanh” . Cư sĩ Duy Ma đã từng nói: 

 “Chúng  sanh  ở  cõi  Diêm  Phù  Ðề  cang  cường,  khó  giáo  hóa” .  “Cang

 cường”  là tánh ương ngạnh, chấp trước cứng chắc, rất khó tiếp nhận lời 

dạy dỗ của Phật. Chúng ta có thể nhìn thấy việc này trong xã hội hiện 

thực, họ bài xích Phật pháp, gây chướng ngại cho sự giáo học Phật pháp, 

hiển  thị  tánh  ương  ngạnh.  Họ  không  chịu  nghiên  cứu  Phật  pháp,  Phật 

pháp rốt cuộc là gì? Họ cũng chẳng biết; ghép vô một chữ mê tín, tiêu 

cực, lạc hậu thì liền bỏ xó qua một bên, chẳng biết đây là của báu, thực  

sự có thể giải quyết vấn đề của ngũ trược ác thế. 

Bốn chữ sau cùng này rất tài tình:  “Tri khổ lạc pháp” , nói ra bốn 

chữ này chẳng dễ. Chúng sanh khổ, tại sao khổ? Chúng sanh mong cầu 

sự  vui,  tại  sao  không  đạt  được  sự  vui?  Có  người  nào  trên  cả  thế  giới 

không chịu khổ! Có ai không mong cầu khoái lạc! Khổ từ đâu đến? Lạc 

từ đâu đến?  Chẳng ai biết. Làm sao lìa khổ? Làm sao được vui? Những 

lý luận và phương pháp này chẳng có ai biết. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

biết được, trong kinh đức Phật dạy rất rõ ràng, rất minh bạch, nếu chúng 

ta muốn lìa khổ, được vui, kinh điển Ðại Thừa chỉ dẫn hoàn hảo nhất, 

chỉ đạo, hướng dẫn chúng ta, mục tiêu của sự giáo học Phật pháp chính 

là dạy chúng ta lìa khổ, được vui. Chư Phật tán thán đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni cũng để  “Quả”  ở phía trước, làm cho người ta chú ý. Hai đoạn 

kinh này không có câu nào chẳng làm lông tóc dựng đứng, vô cùng hy 

hữu! Có người nào mở pháp hội có thể làm cho hết thảy chư Phật Như 

Lai đều đến nghe, người nào có thể nhìn được chư Phật Như Lai, được 

sự  tán  thán  chẳng  thể  nghĩ  bàn  như  vậy.  Chư  Phật  tán  thán  đức  Phật 

Thích Ca, tức là chư Phật hỗ tương tán thán, chúng ta phải hiểu đạo lý 

này, Phật Phật đạo đồng. Nói cách khác, chỉ có chư Phật Như Lai mới 

chịu thị hiện trong ngũ trược ác thế, đây chính là tinh thần của Ðịa Tạng 

Bồ Tát,  “Tôi không vào địa ngục, ai vào địa ngục!” , địa ngục là chỗ khổ 

nhất. Những chúng sanh khổ nạn này, tôi không giúp họ thì ai giúp họ! 

Chỗ càng nhiều khổ nạn, bi tâm của Phật, Bồ Tát càng nặng, càng muốn 

đến đó để dạy dỗ, giúp đỡ mọi người, chỉ cần những chúng sanh khổ nạn 

này chịu tiếp nhận, Phật, Bồ Tát liền tới; nếu không chịu tiếp nhận, Phật, 

Bồ Tát muốn giúp đỡ cũng chẳng có cách gì. Có thể tin, có thể giải, có 

thể học thì Phật, Bồ Tát nhất định sẽ xuất hiện trong thế gian này. 

Ngày nay tại sao lại đến Tân Gia Ba giảng hội kinh này? Tại sao  

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 58

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

không giảng ở chỗ khác? Chúng ta chẳng thiên vị, chẳng có tâm riêng tư, 

và  cũng  chẳng  tham  ái  địa  phương  này.  Hoàn  toàn  là  do  duyên  ở  địa 

phương này thành thục. Duyên gì? Người ở địa phương này có thể tin, 

có thể giải, có thể hành; địa phương này đầy đủ bốn điều kiện Tín, Giải, 

Hạnh,  Chứng.  Trong  mười  mấy  năm  nay  chúng  ta  ở  địa  phương  này 

hoằng  dương  Tịnh  Ðộ,  khuyên  mọi  người  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, trong những năm này, ở Tân Gia Ba, Mã Lai 

Á,  lúc  nào  cũng  có  thể  nghe  đến  người  niệm  Phật  vãng  sanh,  thường 

luôn nghe đến. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên vô cùng nhiệt tâm, lúc lâm chung 

các đồng tu niệm Phật hơn phân nửa đều mời cư sĩ Lý Mộc Nguyên trợ 

niệm,  lo  hậu  sự  cho  họ,  ông  đã  thấy  được  tướng  lành  quá  nhiều,  quá 

nhiều! Ngày nay Lý cư sĩ phát tâm như vậy là do ông ta đã nhìn tận mắt, 

nghe tận tai, niệm Phật vãng sanh bất thoái thành Phật là thật, chẳng phải 

giả.  Bởi  vậy  nên  ông  ta  làm  thật  hết  lòng,  rất  nhiệt  tâm  như  vậy,  tín 

nguyện của ông chẳng phải phát suông đâu, là đã nhìn thấy sự thật nên 

mới phát khởi đấy. 

Chỉ có Phật mới thấu triệt pháp khổ vui trong lục đạo tam đồ, biết  

được triệt để, được rốt ráo, cho nên Phật có khả năng giúp đỡ chúng ta 

giải quyết vấn đề, giúp chúng ta lìa khổ được vui. Tuyệt đối không thể 

xem thường hai đoạn kinh này, đây là vô thượng diệu pháp của chư Phật 

Như Lai khác miệng đồng âm tuyên thuyết, chúng ta có thể coi như tổng 

cương lãnh của đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện trong thế gian giảng 

kinh hơn ba trăm hội, thuyết pháp bốn mươi chín năm. Phật xuất hiện 

trong thế gian để làm gì? Để làm việc này. 



Sau khi tán thán, chư vị hãy xem tiếp kinh văn: 

 Các khiển thị giả vấn tấn Thế Tôn. 

各遣侍者問訊世尊。

 (Mỗi vị đều sai thị giả đến vấn an Thế Tôn.) 

Ðây  là  lễ  mạo,  Phật  phái  thị  giả  đến  vấn  an  đức  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni. Lễ tiết, đây cũng làm một hình dáng cho người ta coi,  “Lễ”  này

chẳng thể bỏ. Người chẳng có lễ thì sẽ chẳng ở yên trong thế gian được, 

nhưng hiện nay người ta đều coi thường lễ tiết. Nếu coi thường lễ tiết thì 

nói thật ra dù tu học Phật pháp có giỏi cách mấy, quả báo sẽ ở đâu? Quả 

báo sẽ chẳng ở cõi người, hơn phân nửa là ở cõi quỷ. Ðến đoạn nói về 

quỷ vương ở phía sau, nói rõ nhân của những quỷ vương này thì quý vị 

sẽ  hiểu.  Tu  hành  Phật  pháp  giỏi  vô  cùng,  nhưng  cống  cao  ngã  mạn, 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 59

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chẳng có lễ tiết, quả báo sau này sẽ đến quỷ đạo làm quỷ vương. Trong 

kinh Hoa Nghiêm giảng về những vị làm thế chủ, khí thế gian chủ, thần 

núi,  thần  cây,  thần  hoa,  thần  nước,  những  vị  này  sẽ  có  khuynh  hướng 

như vậy. Phật pháp được xây dựng trên cơ sở  “Hiếu Kính” , khuyên chư 

vị đồng tu phải giác ngộ, có  “Hiếu Thân Tôn Sư”  thì chúng ta mới có 

thể hướng về Phật đạo, đi về Cực Lạc thế giới, nếu chẳng có ý niệm này 

thì tuy tu học Phật pháp nhưng sẽ đến quỷ đạo làm quỷ vương. Nếu tốt 

hơn nữa thì bạn có thể đến thiên đạo; thiên đạo thì có trời Dục Giới, trời 

Sắc Giới không được, nhất định phải biết. Ở đây là dạy Lễ, dạy Kính. 

 Thị thời Như Lai hàm tiếu, phóng bách thiên vạn ức đại quang  

 minh vân. 

是時如來含笑。放百千萬億大光明雲。

 (Bấy giờ, Như Lai mỉm cười, phóng ra trăm ngàn muôn ức vầng 

 mây sáng rỡ lớn.) 

Chỗ  này  nói  về  Phật  hiện  tướng lành.  Trong   “quang minh vân” 

(vầng mây sáng) hiển lý, phóng quang. Chúng sanh lợi căn nhìn thấy hào 

quang đều hiểu hết những lời dạy của Phật, chẳng cần phải dùng lời nói, 

 “quang minh”  tiêu biểu cho trí huệ,  “trăm ngàn muôn ức vầng mây sáng 

 rỡ lớn”  chính là vô lượng vô biên trí huệ, trong vòng sát-na-tế toàn bộ 

đều hiện ra, chẳng cần thời gian dài, trong vòng sát-na liền phơi bày vô 

lượng vô biên trí huệ trước mặt hết thảy đại chúng.  “Thị thời”  tức là lúc 

chư Phật Như Lai tán thán, phái thị giả đến vấn an đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni, Thế Tôn mỉm cười. Phóng quang là tiêu biểu pháp, hào quang 

này từ đâu ra? Trong Chân Như bổn tánh vốn có đầy đủ Bát Nhã quang 

minh, Phật vì chúng sanh thuyết pháp căn cứ vào chỗ này. Phật thuyết 

hết thảy pháp bắt đầu từ đâu? Từ trong tự tánh vốn sẵn đủ Bát Nhã thể 

hiện ra, hôm nay nói chỗ y cứ của hết thảy pháp, biểu hiện ra một lượt 

cho mọi người coi. 

 “Bách thiên vạn ức”  nói chẳng hết, cho nên sau đó lược nêu ra vài 

điều, nếu nói kỹ thì nói không hết, giản lược nêu ra mười điều. Tuy là 

giản lược nêu ra, chư vị phải biết cũng giống như cách tiêu biểu pháp 

trong kinh Hoa Nghiêm, bất cứ câu nào cũng đầy đủ trăm ngàn muôn ức 

quang minh vân, một tức là hết thảy, hết thảy tức là một. Thế nên khi 

chúng ta nghe kinh, nghe pháp, nếu người giảng dùng tâm chân thành, 

tâm  cung  kính,  thì  liền  cùng  quang  minh  của  Phật  khởi  tác  dụng  cảm 

ứng, Phật quang sẽ soi rọi đạo tràng đó cũng giống như đại quang minh 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 60

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

vân chiếu soi trên không trung của đạo tràng [tại cung trời Ðao Lợi] này. 

Phía dưới người nói, người nghe sanh vô lượng hoan hỷ, chẳng phải do 

người ấy giảng hay, nói khéo, chẳng phải vậy, người hiện nay gọi đó là 

từ  trường  chẳng  giống  nhau,  đây  là  sự  gia  trì  của  Phật,    từ  bi  gia  trì, 

quang minh nhiếp thọ. 

Nói về câu đầu tiên: 

 Sở vị Ðại Viên Mãn Quang Minh Vân. 

所謂大圓滿光明雲。

 (Ðó là vầng mây sáng Ðại Viên Mãn.) 

 “Ðại Viên Mãn” , đây là điểm giống nhau trong những vầng mây 

khác nhau. Viên mãn tức là một chút khiếm khuyết đều chẳng có, chính 

là toàn thể tánh đức tỏ lộ. Tại sao hết thảy chúng sanh có thể khởi cảm 

ứng đạo giao? Tâm chúng sanh và tâm Phật không hai không khác. Sai 

khác ở đâu?  Chúng sanh còn mê, Phật đã giác. Khi giác là tâm tánh, khi 

mê cũng là tâm tánh, tâm tánh chẳng có giác, mê. Trong hết thảy chúng 

sanh,  thường  nói  đến  hữu  tình  chúng  sanh,  chúng  ta  ngày  nay  gọi  là 

động  vật,  chúng  sanh  hữu  tình  trong  chín  pháp  giới;  ngoài  hữu  tình 

chúng sanh còn có vô tình chúng sanh, ngày nay chúng ta gọi là thực vật, 

khoáng  vật,  đều  từ  trong  tự  tánh  biến  hiện  ra.  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói: 

 “Hữu Tình và Vô Tình cùng viên mãn Chủng Trí”  15. Viên là viên mãn, 

đồng viên chủng trí tức là đồng thời thành Phật, là ý như vậy. Tại sao? 

Cùng một pháp thân, cùng một thể tánh.  [Đối với] người giác ngộ, núi 

sông đại địa đều là tự thân, cùng mình là một thể, thế nên sẽ quan hoài 

vô điều kiện, yêu thương, bảo vệ vô điều kiện, đó gọi là đại từ đại bi, thế 

nên  câu  tiếp  sẽ là   “Ðại  Từ  Bi  Quang  Minh  Vân” .    Phải biết  Phật  như 

vậy, chúng ta cũng như vậy. Hôm nay Phật hiển hiện chẳng thể nghĩ bàn, 

vô  lượng  vô  biên  tự  tánh  quang  minh;  hôm  nay  chúng  ta  hiện  ra  vô 

lượng  vô  biên  phiền  não  vô  minh,  chúng  ta  biến  thành  nông  nỗi  này, 

hoàn  toàn  phản  nghịch  với  tánh  đức,  biến  thành  một  chúng  sanh  đáng 

thương  xót.  Thế  nên  tự  mình phải giác  ngộ, phải quay  về,  phải  thọ  trì 

đọc tụng, y giáo phụng hành, người như vậy mới thực sự quay về. Vừa 

quay về thì cùng đại quang minh vân của Phật khởi tác dụng cảm ứng 

đạo giao. 

15 Nguyên văn: Tình dữ vô tình đồng viên chủng trí. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 61

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Ðại Từ Bi Quang Minh Vân. 

大慈悲光明雲。

 (Vầng mây sáng Ðại Từ Bi.) 

 “Từ  Bi”   là  chỗ  nương  dựa  cho  sự  phát  tâm  của  chúng  ta.  Tứ 

Hoằng thệ nguyện  “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”  nương dựa vào 

cái gì mà phát tâm? Nương dựa vào tâm từ bi. Quang Minh Vân ở đây 

tiêu biểu cho đức năng viên mãn của chân tâm tự tánh, Bát Nhã trí huệ 

vốn có. Chư Phật, Bồ Tát, Bồ Tát ở đây là chỉ cho Pháp Thân đại sĩ; khi 

chưa chứng Pháp thân thì tánh đức chưa hiển lộ, chẳng có quang minh 

vân; các Ngài có đại từ bi, chẳng thể thêm quang minh vân. Thêm quang 

minh vân thì tối thiểu phải là Pháp Thân đại sĩ, phá một phẩm vô minh, 

chứng một phần Pháp Thân, thực sự cùng tâm cùng nguyện, cùng đức 

cùng  hạnh  với  Phật,  thì  trong  đoạn  này  hiển  lộ  chẳng  sót,  đây  là  sự 

tướng. Tứ hoằng thệ nguyện phát khởi từ chỗ này. Ðịa Tạng Bồ Tát phát 

nguyện này viên mãn, rốt ráo,  “địa ngục chẳng không, thề chẳng thành 

 Phật” , từ bi đến cùng cực! Chúng sanh khổ nạn trong địa ngục Ngài đều 

độ,  huống  chi  là  những  chúng  sanh  khác,  đây  gọi  là  phổ  độ  chín  giới 

chúng sanh. 

Khoảng thời gian sau khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ và 

trước khi Di Lặc Bồ Tát giáng sanh quá dài. Trong thời gian dài như vậy 

chẳng  có  Phật  ra  đời,  cái  khổ  của  chúng sanh  chúng  ta  không  thể  nào 

tưởng tượng nổi. Phật, Bồ Tát chẳng có tâm từ bi sao? Có chứ, phải làm 

sao? Trong thời gian này Phật giao phó sự nghiệp giáo hóa chúng sanh 

cho Ðịa Tạng Bồ Tát. Lúc Phật chẳng ở thế gian thì Ðịa Tạng Bồ Tát đại 

diện cho Phật Thích Ca, Thế Tôn chẳng nhờ Bồ Tát khác, mà nhờ Ðịa 

Tạng Bồ Tát. Do đó có thể biết sau khi đức Phật diệt độ, khi Bồ Tát Di 

Lặc  chưa  xuất  thế,  dùng  phương  pháp  gì  để  giáo  hóa  hết  thảy  chúng 

sanh? Dùng Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh, đây là lời phó chúc của 

Thế Tôn. Ðịa Tạng Bồ Tát nhận sự ủy thác của Thế Tôn, chẳng cô phụ 

đức Phật Thích Ca, Ngài đích thật đảm đương trách nhiệm này, từ bi đến 

cùng cực! Chúng ta phải dùng  “Ðại Từ Bi Quang Minh Vân”  phát tâm

Bồ Ðề, thượng cầu hạ hóa, độ mình, độ chúng sanh. Câu thứ ba: 

 Ðại Trí huệ Quang Minh Vân. 

大智慧光明雲。

 (Vầng mây sáng Ðại Trí huệ.) 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 62

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ðây là chỗ y cứ cho sự tu hành của chúng ta. Bất luận tu học pháp  

môn nào, không có trí huệ thì không thể thành tựu, nhất định phải nương 

vào  trí  huệ,  trí  huệ  từ  đâu  có?  Nói  cho  chư  vị  biết,  trí  huệ  nhất  định 

chẳng do sự học hỏi, ghi nhớ mà có. Tôi nghe rất nhiều, đọc nhiều, nhớ 

nhiều, đó là thông minh của thế gian, trong kinh Phật gọi là Thế Trí Biện 

Thông. Trong Phật đạo,  “thế trí biện thông”  là một trong tám nạn, nếu 

bạn gặp phải thì rất khó, tại sao? Kẹt vào Sở tri chướng, những gì bạn 

biết trở thành chướng ngại, chướng ngại bạn minh tâm kiến tánh, chướng 

ngại  bạn  đạt  được  định,  chướng  ngại  bạn  khai  trí  huệ.  Trí  huệ  từ  đâu 

đến? Trí huệ nhất định phải được từ thiền định, thiền định từ đâu đến? 

Thiền định nhất định được từ Trì giới. Ðây gọi là Tam Vô Lậu Học. Tuy 

Ðại thừa pháp môn chẳng coi trọng giới luật trên hình thức, Ðại thừa nói 

đến Tâm Ðịa Giới pháp, còn thù thắng hơn hình thức, phải làm thực sự! 

Thiền định là tâm thanh tịnh, sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần bên 

ngoài,  “ngoài  không  trước  tướng,  trong  không  động  tâm” ,  đó  gọi  là 

thiền định, đó là chân chánh tu thiền định. Nếu lục căn chúng ta tiếp xúc 

với cảnh giới lục trần, vẫn còn bị cảnh giới bên ngoài thu hút, vẫn còn 

khởi tâm động niệm, vậy là hỏng bét rồi! 



Công phu chân chánh, tu hành chân chánh ở đâu? Chính là dụng 

công ở chỗ sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần, chúng ta dùng công phu 

niệm Phật, phương pháp này rất tốt.  “Niệm đầu”  16 vừa động, thì dùng A 

Di Ðà Phật chuyển liền, chuyển thành A Di Ðà Phật, trong đó Tam học: 

Giới, Ðịnh, Huệ đầy đủ cùng lúc. Nếu bạn có thể chuyển thì bạn tuân thủ 

pháp, đây là Trì giới. Nhìn thấy cảnh giới bên ngoài thuận tâm thì khởi 

tham ái, tâm tham vừa động thì A Di Ðà Phật chuyển trở lại, đó là Trì 

giới. Thấy hoàn cảnh không vừa ý, trong tâm không ưa thích thì liền A 

Di Ðà Phật chuyển lại. Nếu bạn có thể chuyển trở lại, tiếp nhận sự giáo 

huấn của Phật, Phật dạy chúng ta làm như vậy, chúng ta làm như vậy, đó 

là Trì giới. Sau khi chuyển trở lại, đối với hết thảy cảnh giới đều không 

để ý nữa, quay về niệm Phật, đó là tu Ðịnh. Nhất tâm xưng niệm A Di 

Ðà Phật, Huệ ở trong đó. Thế nên [nhiều người] chẳng biết sự tu học của 

Tịnh Tông thù thắng, hoàn thành Giới - Ðịnh - Huệ tam học ngay trong 

một niệm, viên mãn đầy đủ. Sau đó xử sự, đãi người, tiếp vật, thiện ý tự 

nhiên sẽ sanh ra, thế nên công phu tu hành của bạn sâu cạn chẳng có tơ 

hào ẩn dấu được, đều bộc lộ trên gương mặt, âm thanh, từng cử chỉ, từng 

động tác của bạn, công phu tu hành của bạn làm sao ẩn dấu được? Trong 

16 Niệm đầu có nghĩa là một niệm, hoặc nói theo hòa thượng Trí Tịnh là “móng ý” (ý 

vừa dấy khởi lên). 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 63

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ngoài như nhau. Ẩn dấu là đối với người ngu mà nói, người ngu chẳng 

nhìn thấy nên mới bị bạn gạt, người chân chánh có trí huệ thì không dấu 

nổi, vừa tiếp xúc liền hiểu rõ.  Thế nên  “đại trí huệ”  là chỗ nương dựa 

của sự tu hành của chúng ta. Câu thứ tư: 

 Ðại Bát Nhã Quang Minh Vân. 

大般若光明雲。

 (Vầng mây sáng Ðại Bát Nhã.) 

Ý nghĩa của Bát Nhã và trí huệ có khi giống nhau, nhưng hai chữ 

này  gộp chung  một chỗ thì ý nghĩa đương nhiên  có  sai khác. Bát  Nhã 

như  trong  kinh  Bát  Nhã  nói:   “Thật  Tướng  Bát  Nhã,  Quán  Chiếu  Bát 

 Nhã, Văn Tự Bát Nhã” . Ðại trí huệ ở phía trước chúng ta giải nghĩa là 

Huệ trong Giới - Ðịnh - Huệ; nhưng Ðịnh nhất định phải có Giới,  “Ðịnh 

 cộng  Giới” ,  người  có  Ðịnh  sẽ  chẳng  phạm  lỗi.  Người  có  Huệ  gọi  là 

 “Ðạo cộng Giới” , Trì giới ở trong đó còn cao minh hơn nữa. Do đó Huệ 

giống như ba tầng lầu, tầng thứ ba nhất định bao gồm hai tầng dưới, tầng 

dưới chẳng bao gồm tầng trên, Giới chẳng bao gồm Ðịnh, Ðịnh chẳng 

bao gồm  Huệ; Ðịnh nhất định sẽ bao gồm Giới; Huệ nhất định sẽ bao 

gồm Giới và Ðịnh. Bát Nhã, ở đây chúng ta y theo cách nói của kinh Bát 

Nhã,  Thật  Tướng  Bát  Nhã  là  Thể.  Thật  tướng  vô  tướng,  cũng  tức  là 

chẳng có Phân biệt trí, Thật trí, đối với hết thảy pháp rõ ràng, minh bạch 

nhưng trong đó chẳng có phân biệt. Phân biệt còn không có, thì đâu có 

chấp trước! Thế nên được gọi là Thật Tướng Bát Nhã. Thật tướng tức là 

chân tướng, người đó hiểu rõ chân tướng, chúng ta thường gọi là hiểu rõ 

chân tướng của vũ trụ nhân sinh rốt ráo triệt để, trí huệ này được gọi là 

 “Thật Tướng Bát Nhã” . 

Thật Tướng Bát Nhã khởi tác dụng gồm có hai loại: Một là  “Tự 

 thọ  dụng” , hai là  “Tha  thọ  dụng” .    Tự  thọ  dụng  là   “Quán  Chiếu  Bát 

 Nhã” ,  dùng  cách  nói  hiện  nay  tức  là  sống  một  đời  sống  có  trí  huệ  cao 

tột, hoặc giống như những Pháp Thân đại sĩ đã chứng quả, các Ngài sống 

đời  sống  viên  mãn  trí  huệ,  tương  ứng  với  quang  minh  vân.  Phàm  phu 

chúng ta có thể sống đời sống cao đẳng trí huệ, đó là rất hiếm có, như 

vậy bạn mới hiểu được Quán Chiếu. Tổng cương lĩnh của Quán Chiếu, 

trong  kinh  Kim  Cang,  Phật  dạy:   “Phàm  những  gì  có  tướng  đều  là  hư 

 vọng” . Thế nên đối với hết thảy pháp tướng, họ có thể không phân biệt, 

không chấp trước, có thể tùy duyên mà không phan duyên, cái gì cũng 

được,  cái  gì  cũng  tự  tại,  mỗi  ngày  sinh  hoạt  thanh  tịnh,  khoái  lạc  vô 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 64

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

cùng! Tùy cảnh ngộ đều an lạc, phú quý có sự khoái lạc của phú quý, 

nghčo  hčn  có  sự  khoái  lạc  của  nghčo  hčn;  phú  quý,  nghčo  hčn  lŕ  sự 

tướng, khoái lạc đều bằng nhau, đều bình đẳng, đều sinh hoạt rất viên 

mãn, đều được khoái lạc. Ðây là Quán Chiếu Bát Nhã, sự thọ dụng của 

chính mình.  “Văn  Tự  Bát  Nhã”   tức  là  lợi  tha,  Tha  thọ  dụng,  giúp  đỡ 

người khác. Trong Văn Tự bao gồm diễn nói, nói cách khác Quán Chiếu 

bao gồm sự tướng, tức là làm ra hình dáng cho người ta coi, ngày nay 

chúng ta gọi là  “thân giáo” , Văn Tự Bát Nhã là  “ngôn giáo” . Do đó có 

thể biết Thật Tướng Bát Nhã là  “ý giáo” . Thân, ngữ, ý đều giáo hóa hết 

thảy  chúng  sanh, đều giúp đỡ hết thảy  chúng sanh.  Trong  Thật  Tướng 

tuy nói là ý giáo, nhưng chẳng có niệm đầu của Ý; nếu có niệm đầu của 

Ý thì không phải là Thật Tướng Bát Nhã trí huệ. Bát Nhã là  “tức tướng 

 ly  tướng,  ly  tức  đồng  thời”   (chính  ngay  nơi  tướng  mà  lìa  tướng,  cùng 

một lúc vừa là  “lìa” , vừa là  “chính là” ), như vậy mới có thể phá trừ hết 

thảy mê hoặc. Câu thứ năm: 

 Ðại Tam Muội Quang Minh Vân. 

大三昧光明雲。

 (Vầng mây sáng Ðại Tam Muội.)  

 “Tam  Muội”   là  Phạn  ngữ,  là  dịch  âm  từ  tiếng  Ấn  Ðộ,  nghĩa  là 

Chánh Thọ, hưởng thụ chánh thường (hưởng thụ một cách chánh đáng, 

đúng mực, hợp lý). Phật nói sự hưởng thụ của lục đạo chúng sanh chẳng 

chánh  thường.    Các  thứ  hưởng  thụ  được  quy  nạp  thành  năm  loại  lớn, 

thân có hai loại: Khổ thọ và Lạc thọ. Khổ thì vô lượng vô biên, Lạc cũng 

vô lượng vô biên, dùng hai loại này bao gồm hết cả. Tâm lý, chúng ta 

gọi là Tinh thần. Thân thể bằng xương thịt có hai loại  “Khổ”  và  “Lạc” 

này. Tâm lý có hai loại:  “Buồn”  và  “Vui” . Ðó là bốn loại: Khổ và Lạc là 

tương đối, Buồn và Vui cũng tương đối. Sau cùng còn một loại lớn, thân 

chẳng có khổ và lạc, tâm lý chẳng có buồn và vui, như vậy rất tốt, trạng 

thái này gọi là Xả thọ, tổng cộng là năm loại này. Xả thọ rất tốt, nhưng 

thời gian rất ngắn, không kéo dài được, tạm thời thân xả bỏ khổ, lạc, tâm 

xả bỏ buồn, vui, chỉ là tạm thời. Nếu Xả Thọ này có thể duy trì mãi thì 

gọi là Tam Muội, tức là Chánh Thọ , thế nên Tam Muội cũng được dịch 

là Thiền định, chư Phật Như Lai vĩnh viễn trong Xả Thọ . Tây Phương 

gọi  là  Cực  Lạc  thế  giới,  chúng  ta  cứ  dùng  cách  suy  nghĩ  sai  lầm  của 

chúng ta để hạn cuộc cái lạc của Tây Phương, cứ tưởng cái lạc này là lạc 

trong khổ - lạc, như vậy là sai rồi! Chẳng phải lạc trong khổ - lạc; khổ, 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 65

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

lạc hai bên đều xả bỏ hết, đó là chân lạc! Thế nên tới Tây Phương Cực 

Lạc thế giới, năm thứ Thọ: Khổ, lạc, buồn, vui, xả này đều chẳng có, đó 

mới gọi là Cực Lạc thế giới. Chúng ta phải hiểu ý nghĩa này. 

 “Ðại Tam Muội”  có thể phá hết thảy chướng ngại. Khoa học gia 

hiện đại biết thế gian này có rất nhiều chướng ngại, thí dụ họ phát hiện 

không gian ba chiều, chúng ta hiện nay đang sống trong không gian ba 

chiều này, họ biết có không gian bốn chiều, năm chiều. Lão cư sĩ Hoàng 

Niệm  Tổ  nói  ông  đã  coi  báo  cáo  khoa  học,  ông  nói  khoa  học  gia  đã 

khẳng định tối thiểu có mười một chiều không gian tồn tại. Nếu y theo 

cách nói của Phật pháp thì không hẳn như vậy thôi đâu, chúng ta làm sao 

biết được? Chúng ta biết những không gian nhiều chiều khác nhau này 

hình thành như thế nào, chúng ta hiểu được đạo lý này. Phật nói những 

không  gian  này  là  do  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  biến  hiện  ra, 

chúng ta biết hết thảy chúng sanh có vô lượng vô biên vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước, cho nên thời gian, không gian sẽ có vô lượng vô biên 

chiều, đâu thể chỉ có mười một chiều, hai chục chiều thôi đâu! Ðây là 

thật, chẳng phải giả. Cho dù trong không gian ba chiều, hoàn cảnh sinh 

sống hiện nay của chúng ta, trong đó vẫn còn rất nhiều chướng ngại. Nói 

ba chiều, bốn chiều là nói theo cách phân chia đại khái, cũng giống như 

cách nói mười pháp giới trong nhà Phật. Chúng ta gọi mỗi pháp giới là 

một chiều thì đó là mười chiều không gian, cộng thêm Nhất chân pháp 

giới thì là mười một chiều. Nhưng mỗi pháp giới lại có rất nhiều [pháp 

giới  nhỏ  ở  trong  ấy],  đếm  chẳng  hết.  Nếu  bạn  thực  sự  đạt  được  Tam 

Muội, an trú trong Tam Muội, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước đều dứt 

hết  thì  sẽ  phá  được  tất  cả  giới  hạn  này.  Công  phu  thiền  Định  cạn  sâu 

chẳng đồng, Ðịnh cạn thì đột phá một tầng, hai tầng, Ðịnh sâu hơn thì có 

thể  đột  phá  nhiều  tầng  hơn,  chúng  ta  biết  những  tình  hình  này  rất  rõ 

ràng. 

Trong thế gian có một số người tu Ðịnh, có một cụ kể cho tôi nghe 

vào thời thế chiến thứ nhì vừa qua, trong thời gian chiến tranh ấy cụ ở 

Giang Tây, ở đó có một vị đạo sĩ, đạo sĩ này có thần thông, nói thật ra là 

có công phu định lực. Nhà cụ ở hơi thấp, đạo sĩ này kêu cụ dọn nhà và 

nói chỗ đó vài ngày nữa sẽ bị ngập nước. Ðạo sĩ cũng ở vùng gần đó, cụ 

bèn sai người dò xem đạo sĩ này có dọn hay không? Cụ thấy đạo sĩ dọn 

nhà  nên  cụ  cũng dọn  theo.  Quả đúng như  vậy,  hoàn toàn  phù  hợp  với 

thời gian đạo sĩ này đã nói. Một dấu hiệu báo trước gì cũng chẳng có, kết 

quả  là  núi  lở,  chỗ ấy  bị  ngập,  từ đó  cụ  mới biết vị  đạo sĩ  này  có thần 

thông. Sau đó không lâu vị đạo sĩ nói ông ấy nhìn thấy chỗ nào đó xảy ra 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 3

 66

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chiến tranh, nói ra phương hướng, đại khái là cách bao xa, ông đã nhìn 

thấy được. Cụ này là một người lính, là một quan lính cao cấp, cụ nói vị 

đạo sĩ này nói không đúng, cụ chẳng nghe tin này. Kết quả là ba tháng 

sau, người Nhật bất thình lình tấn công Trân Châu Cảng (Pearl Harbor, 

Hawaii), cùng với phương vị, tình huống, khoảng cách, ba tháng trước 

ông đã nhìn thấy rồi. Do đó có thể biết thời gian quá khứ, hiện tại, tương 

lai đều tồn tại đồng thời. Ðó là công phu định lực nhỏ, chẳng phải đại 

định, có thể đột phá thời gian ba tháng, sự việc ba tháng sau ông có thể 

thấy. Ông ở một căn nhà nhỏ trong núi sâu, ông có thể nhìn thấy Hạ Uy 

Di, Trân Châu Cảng ở cách đó mấy ngàn dậm, đây là công phu định lực 

nhỏ thôi. Hiện nay ngoài thị thành có lưu thông  “Thánh kinh mật mã”  17, 

ông ta có thể nhìn thấy ba ngàn năm sau, công phu định lực của ông này 

còn sâu hơn vị đạo sĩ kể ở trên. Ðạo sĩ này chỉ có thể nhìn thấy cảnh giới 

vài tháng, vài năm, vài ngàn dặm thôi. Tam Muội chẳng thể nghĩ bàn, có 

thể đột phá hết thảy chướng ngại. 

Như Lai đã đoạn dứt vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, nên năng 

lực của Ngài viên mãn, tận hư không trọn khắp pháp giới chẳng có gì 

không biết, chẳng có gì không thể, chúng ta hiểu được đạo lý này; từ đó 

chúng ta mới tin tưởng lời Phật nói, lời Ngài nói là thật chẳng phải giả, 

Ngài đích thật có năng lực này. Ngài có năng lực này, chúng ta cũng có. 

Ngày nay chúng ta mất hết năng lực này là vì chúng ta không có Ðịnh, 

trong tâm mỗi ngày vọng tưởng, phân biệt, chấp trước cả đống, thiệt thòi 

là ở chỗ này, chúng ta nhất định phải giác ngộ, phải hiểu rõ. 

Ðược rồi, hôm nay chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 04 (Số 14-12-04) 

Xin mở kinh. Hôm qua giảng đến đoạn Thế Tôn phóng quang hiện 

tướng  lành,  trong  mười  thứ  quang  minh  vân  này  chúng  ta  giảng  đến 

 “Ðại Tam Muội Quang Minh Vân”  thứ năm.  Bây giờ chúng ta bắt đầu 

từ quang minh vân thứ sáu: 

 Ðại Cát Tường Quang Minh Vân. 

大吉祥光明雲。

 (Vầng mây sáng Ðại Cát Tường.) 

17 Thánh Kinh mật mã là một giả thuyết chủ trương mỗi một chữ trong Thánh Kinh 

Thiên Chúa Giáo nếu được sắp xếp theo một trình tự nào đó sẽ nói lên những sự kiện 

sẽ xảy ra trong tương lai. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 67

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 “Cát Tường”  ở thời cổ Trung Quốc là một chữ thông dụng trong 

việc  hỏi  thăm,  chúc  tụng.  Cát  tường  là  gì?  Cổ  đức  nói  đây  là  một  từ 

 “nghĩa lợi” , tức là chúng ta đáng được, đều có thể đạt được một cách 

viên mãn. Còn những gì không đáng được, nếu bạn muốn đạt được thì 

đó là tai họa, đó gọi là bất nghĩa. Chúng ta dùng tài vật để thí dụ, những 

đồ vật bất nghĩa trong Phật pháp là đồ trộm cắp, bạn chẳng nên có, bất 

luận là dùng thủ đoạn gì, nếu bạn đạt được thì tội lỗi rất nặng. Thế nên 

 “Cát tường”  là đáng được, bạn có thể đạt được viên mãn, đây là nghĩa 

lợi, nghĩa tức là đáng được. 

Câu này nói rõ đây là  “đức”  đáng được. Trong Phật pháp, Ðại Bồ 

Ðề, Ðại Niết Bàn là những gì chúng ta muốn đạt được, trí huệ đức năng 

vốn sẵn có trong tự tánh là những gì chúng ta muốn đạt được, cùng với 

trí huệ và công đức của quả địa chư Phật chẳng hai, chẳng khác, chúng 

ta hiểu được ý nghĩa này. Dù là chính mình, chúng ta lấy phàm phu để 

nói, tánh đức của chúng ta chẳng khai mở, trong thế gian này chẳng phải 

chỉ một đời này thôi, mà đời đời kiếp kiếp phước báo của chúng ta có thể 

nói đều là tu được (nhờ tu mới được), chẳng xứng tánh. Khi kiến tánh thì 

trong tự tánh của bạn có trí huệ, phước báo mới có thể hiện tiền, phước 

báo đó mới là chân thật, giống như nước suối tuôn trào, lấy hoài chẳng 

hết,  dùng  hoài  chẳng  cạn,  đó  là  phước  báo  xứng  tánh.  Trước  lúc  kiến 

tánh thì phước đức này là do tu mà được, tu được thì sẽ dùng hết, ở đây 

chúng ta nêu một thí dụ cho mọi người dễ hiểu. Tánh đức ví như tài sản 

của  bạn,  có  gia  nghiệp,  trong  nhà  có  mỏ  vàng,  trong  mỏ  vàng  trữ  vô 

cùng phong phú, đời đời kiếp kiếp đều dùng chẳng hết. Nhưng hiện nay 

cái mỏ vàng này bị đá bít kín, chẳng thể sử dụng, một đồng cũng chẳng 

có, muốn có cơm ăn phải đi làm công, bạn kiếm chút ít tiền để sống qua 

ngày, trong nhà tuy có tài sản ức vạn nhưng bạn chẳng sử dụng được. 

Bát  Nhã,  trí  huệ,  công  đức,  của  cải  trong  tự  tánh  chúng  ta  cũng 

giống như mỏ vàng này vậy, chưa được khai thác, cho nên hiện nay phải 

cực  khổ  đi  làm  chuyện  vặt  để  kiếm  chút  tiền,  phước  báo  này  hưởng 

chẳng hết. Vả nữa, phải đi làm một cách đúng lý đúng pháp, nếu đầu cơ 

cầu  may,  làm  chuyện  phi  pháp  thì  bạn  sẽ  phạm  tội.  Khi  phạm  tội  thì 

những gì bạn đáng có nhưng không có được, lại còn bị pháp luật trừng 

phạt, đạo lý này cũng giống vậy. Thế nên chúng ta ở thế gian này phải 

hiểu rõ, những gì chúng ta chẳng đáng được thì nhất định không thể lấy. 

Chữ  “đạo tặc”  trong nhà Phật, ý của chữ đạo là không cho mà lấy, bất 

luận là dùng thủ đoạn gì, bạn chiếm được những tài vật chẳng hợp pháp 

là họa chứ chẳng phải là phước, nhất định phải hiểu điểm này. Cho dù 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 68

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

những của cải trong số mạng có sẵn chúng ta cũng phải giác ngộ, sự thọ 

dụng trong sinh hoạt đời này nói thật ra rất ít. Chúng ta đừng nghĩ đến cả 

đời, nghĩ đến cả đời thì dễ phạm nhiều lỗi lầm. Người chân chánh giác 

ngộ sẽ nghĩ như thế nào? Một ngày, sự thọ dụng của tôi ngày hôm nay, 

tuyệt đối không nghĩ về ngày mai, nghĩ về ngày mai thì bạn sẽ có vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước, thì bạn sẽ sai lầm, chỉ tưởng ngày hôm nay, 

chẳng có ngày mai. Những gì cần dùng hôm nay còn dư lại đều bố thí 

cho người khác, có phước cùng hưởng với hết thảy chúng sanh. Nếu bạn 

hỏi ngày mai phải tính sao? Ngày mai sẽ có nhiều hơn. Tại sao lại càng 

nhiều hơn? Người này đang trồng phước, khi trồng phước thì phước báo 

sẽ  vĩnh  viễn  tăng  trưởng  thêm,  nó  sẽ  chẳng  tiêu  mất.  Chúng  ta  thấy 

người thế gian, ở khắp nơi trên thế giới có thể thấy những người có tiền 

cắm  cúi  tích  trữ,  liều  mạng  để  gia  tăng  của  cải  của  mình,  đối  với  sự 

nghiệp phước lợi của xã hội, nhìn thấy người nghèo khổ một cắc cũng 

không chịu cho. Nhưng trải qua vài năm thì họ xảy ra sai sót, nhà tan cửa 

nát, tài sản của họ đều tiêu hao mất hết. Hiện tượng này cổ kim trung 

ngoại đều có, chỉ cần lưu ý một chút thì thế gian hiện nay ngày càng rõ 

ràng. Tại sao không đem số còn dư đi tu phước? Ðây chính là mê hoặc 

điên  đảo.    Chúng  ta nói  đến   “Cát  tường”   nhất  định  phải  hiểu  ý  nghĩa 

này. Tánh đức thì chúng ta tạm thời không bàn, trên tu đức biết mình tu 

như  thế  nào,  làm  sao  tu  mới  được  phước  lợi  to  lớn,  kinh  này  dạy  cho 

chúng ta biết. Phía dưới thứ bảy là: 

 Ðại Phước Ðức Quang Minh Vân. 

大福德光明雲。

 (Vầng mây sáng Ðại Phước Ðức.) 

Thêm vào ba chữ Quang Minh Vân đều là xứng tánh. Phước Ðức 

là trợ đạo, trong Bồ Tát Hạnh từ Bố Thí đến Thiền Ðịnh đều thuộc về trợ 

đạo. Do trợ duyên của Bố thí, Trì giới, Nhẫn nhục, Tinh tấn, Thiền định 

mới thành tựu trí huệ vô lậu. Thí dụ không có năm thứ đầu, cho dù có trí 

huệ, trí huệ này là hữu lậu, trí huệ hữu lậu trong Phật pháp gọi là thế trí 

biện thông, chẳng phải trí huệ Bát Nhã. Tại sao đức Phật đặc biệt chú 

trọng  tu  phước?    Lúc  chúng  ta  thọ  Tam  Quy,  “Quy  y  Phật,  Nhị  Túc 

 Tôn” , chữ Nhị ở đây là Phước và Huệ; Túc là viên mãn. Sau khi thành 

Phật, cả hai phước đức và trí huệ đều viên mãn, trong phước đức chẳng 

ai sánh bằng cho nên xưng là tôn quý nhất. Do đó có thể biết đức Phật 


tuyệt chẳng phản đối người ta tu phước, mà còn khuyến khích người ta 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 69

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tu phước, tại sao vậy? Tu đạo là một công việc tương đối chẳng dễ dàng, 

nhân duyên chướng đạo rất nhiều, lúc bạn tu học chướng ngại cho việc 

chứng đạo rất nhiều; phước đức có thể bảo hộ chánh pháp, có thể chân 

chánh hộ trì bạn. Chúng ta nói thiên long quỷ thần hộ pháp đến để hộ 

cho pháp của bạn, họ dựa vào cái gì để hộ pháp của bạn? [Là vì] thấy 

bạn  có  phước,  có  đức,  nếu  bạn  chẳng  có  phước  đức,  không  tu  phước 

đức, mỗi ngày khấu đầu chắp tay, người ta chẳng đếm xỉa đến bạn thì 

dựa vào gì để hộ pháp cho bạn! Nếu bạn chịu tu bố thí, người ta khâm 

phục bạn, tán thán bạn; bạn chịu trì giới, người ta tôn kính bạn. Cho nên 

chúng ta yêu cầu chư Phật hộ niệm, long thiên ủng hộ, chẳng phải mỗi 

ngày khấu đầu, mỗi ngày cầu họ, cấu kết với họ, nịnh hót họ, không thể 

được! Chỉ cần mình hết lòng y theo lời Phật dạy mà làm, chẳng cần phải 

cầu Ngài, chẳng cần để ý, tự nhiên sẽ được hộ trì. Tại sao vậy? Ngài tôn 

kính bạn, bạn nổi bật trong đại chúng, người ta tạo nghiệp, bạn tu phước, 

là đạo lý như vậy, chúng ta phải hiểu rõ. 

Trên hình thức thì chúng ta làm theo nghi thức, thật ra đây là làm 

cho đại chúng xem, dùng phương thức này khơi gợi đại chúng, làm cho 

những  chúng  sanh  mê  hoặc  điên  đảo  này  giác  ngộ,  hồi  đầu,  thế  nên 

những  nghi  thức  này  nên  làm  trang  nghiêm,  long  trọng,  đạo  lý  là  như 

vậy.  Tuy  xã  hội  đại  chúng  chẳng  nhìn  thấy,  nhưng  chúng  ta  làm  nghi 

thức này trang nghiêm, long trọng thì quỷ thần nhìn thấy. Do đó có thể 

biết tất cả hình thức đều là để phổ độ hết thảy chúng sanh, đó chỉ là bên 

ngoài; có bề ngoài thì phải có nội dung bên trong, bên trong là chân tu. 

Nội tâm thanh tịnh, bình đẳng, giác, biểu hiện ở bên ngoài là lục độ vạn 

hạnh,  thành  tựu  phước  báo  chân  thật  rộng  lớn.  Phước  báo  có  thể  trừ 

chướng ngại, có thể giúp chúng ta khai trí huệ, ngạn ngữ thế gian thường 

nói:  “Phước chí tâm linh” , phước báo của người này đến thì họ vô cùng 

thông minh. Lúc bình thường coi họ ngu khờ, nhưng khi phước báo hiện 

tiền thì họ sẽ đột nhiên thông minh, lời này có đạo lý. Tu định là nguyên 

nhân chủ yếu để khai huệ, tu phước là trợ duyên, giúp đỡ bạn khai huệ, 

thế nên phải phước huệ song tu. Câu kế là: 

 Ðại Công Ðức Quang Minh Vân. 

大功德光明雲。

 (Vầng mây sáng Ðại Công Ðức.) 

 “Công đức”  khác với phước đức. Chúng ta thường gọi phước đức 

là phước báo, phước báo có thể cùng hưởng với người khác, công đức 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 70

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thì không thể. Công đức là gì?  “Công”  là sự tu học của bạn có công phu, 

khi tu học có công phu thì bạn nhất định có thâu hoạch; chữ  “đức”  này

cùng nghĩa với chữ  “được”  (đắc), bạn nhất định có được thâu hoạch. Thí 

dụ trì giới có công, tu giới được rất tốt, có công; thiền định là đức, nhờ 

Giới được Ðịnh.  Giữ Giới có tốt cách mấy nhưng không thể đắc Định, 

công phu cứ thiếu một chút. Giữ Giới được rất tốt, tại sao không được 

Định? Cổ đức nói rất hay, tự mình tu hành rất tốt, nói theo cách nói hiện 

nay: Rất đáng kiêu ngạo, như vậy là hỏng rồi! Bạn nghiên cứu kinh điển, 

nghiên cứu rất hay, rất đáng kiêu ngạo; giảng kinh trên giảng đài, giảng 

rất hay, rất đáng tự hào, một khi vừa ngạo mạn thì hỏng rồi, công đức 

liền mất hết. Ngạo là gì? Phiền não, trì giới đến sau cùng phiền não hiện 

tiền.  Trong  Ðàn  Kinh,  Lục  Tổ  đại  sư  Huệ  Năng  dạy  rất  hay:   “Nếu  là 

 người  chân  chánh  tu  đạo  chẳng  nhìn thấy  lỗi người  thế gian” ,  bạn trì 

giới phải trì đến lúc chẳng thấy lỗi người khác thì sẽ được Định, bạn trì 

giới  sẽ  biến  thành  công  đức.  Trì  giới  được  Định  là  công  đức;  trì  giới 

chẳng được Định là phước đức. Thế nên trì giới có hai loại, một là công 

đức, hai là phước đức. Nhờ trì giới mà được Định. 

Tu Ðịnh cũng vậy, tu Ðịnh có thể khai trí huệ thì Ðịnh này biến 

thành công đức, như vậy thì có công. Tu Ðịnh mà chẳng thể khai trí huệ, 

thì Ðịnh này là thiền định thế gian, tu được tốt cách mấy, Tứ Thiền Bát 

Ðịnh. Chư vị phải biết Tứ Thiền Bát Ðịnh đều chưa khai trí huệ, không 

xuất nổi Tam Giới, chúng ta nhất định phải hiểu đạo lý này.  Người tu 

hành rất dễ khởi Tăng Thượng Mạn, đó tức là như người hiện nay nói 

 “đáng  được  kiêu  ngạo” ,  người  ta  chẳng  biết  tôi,  tôi  cao  hơn  người  ta 

một bậc. Chỉ cần có tâm niệm này thì công đức của bạn hoàn toàn mất 

hết. Ðại công đức có thể diệt tội, có thể diệt ác, có thể sanh thiện, công 

đức có thể diệt ác, sanh thiện.  Nếu tu học mà Ác còn tăng trưởng, Thiện 

chẳng thể sanh, vậy là hoàn toàn sai lầm, điều này chúng ta không thể 

không biết. 



Cương  lãnh,  nguyên  tắc  tu  hành  của  nhà  Phật  chú  trọng  ở   “tu

 quán” . Nhà Thiên Thai nói:  “Tam Chỉ Tam Quán” , chúng ta niệm Phật 

cũng chẳng tách lìa nguyên tắc tu quán. Quán là gì? Quan niệm. Tu quán 

tức là sửa đổi những quan niệm sai lầm lúc trước của chúng ta trở lại, đó 

gọi  là  tu  quán.  Nói  chung,  tu  học  có  ba  giai  đoạn,  trong  Tông  Môn 

thường  nói.  Thứ  nhất  là   “Quán  Chiếu” ,  quán  chiếu  là  gì?  Thường 

thường nhắc nhở những quan niệm giác ngộ, thời thời khắc khắc nhắc 

nhở, đó là quán chiếu. Công phu quán chiếu đắc lực rồi, trong Tịnh Ðộ 

Tông  chúng  ta  tức  là   “công  phu  thành  phiến” ,  có  công  phu  này  nhất 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 71

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

định  được  sanh  Tịnh  Ðộ.  Tại  sao  vậy?    Niệm  niệm  có  thể  chẳng  mê, 

niệm niệm đều đề khởi quán chiếu, trong Tịnh Ðộ Tông chúng ta tức là 

một câu Phật hiệu, khi tâm địa vừa động niệm, lục căn tiếp xúc cảnh giới 

lục  trần,  trong  tâm  khởi  lên  một  tâm  niệm.  Tâm  niệm  chẳng  ra  ngoài 

thiện - ác, thuận theo ý tứ của mình thì khởi tâm tham, chẳng hợp ý tứ 

mình thì khởi sân khuể, sẽ động tâm niệm này, khi chẳng nghịch chẳng 

thuận thì khởi niệm vô ký, như vậy đều chẳng tốt. Thế nên khi lục căn 

tiếp xúc cảnh giới lục trần, tánh cảnh giác rất cao, ý niệm vừa khởi thì 

liền A Di Ðà Phật, liền chuyển thành A Di Ðà Phật lập tức, trong Tông 

Môn  gọi  đó  là  công  phu  quán  chiếu.  Cổ  đức  có  nói :  “Chẳng  sợ  niệm 

 khởi,  chỉ  sợ  giác  chậm” .  Tâm  niệm  vừa  khởi  lên,  không  sao  hết,  phải 

cảnh giác cho nhanh, lập tức đề khởi Phật hiệu, thay đổi tâm niệm này, 

đây là công phu quán chiếu. Lúc công phu quán chiếu sâu thì tự nhiên 

vọng tưởng, tâm niệm sẽ chẳng khởi, công phu thật có thể khống chế, sẽ 

chẳng khởi nữa, đây tức là Sự Nhất Tâm Bất Loạn, trong Tông Môn gọi 

là  “Chiếu Trụ” , là được Định, thiền định hiện tiền. 

Ðến  công  phu  thượng  tầng  là   “Chiếu  Kiến” ,  chúng  ta  đọc  Tâm 

Kinh: “Quán Tự Tại Bồ Tát chiếu kiến ngũ uẩn giai không” , Chiếu Kiến, 

kiến là trí huệ khai mở, từ Định khai Huệ, trong Tịnh Tông chúng ta tức 

là Lý Nhất Tâm Bất Loạn, tức là chiếu kiến.  “Chiếu kiến ngũ uẩn giai 

 không” ,  ngũ  uẩn  giai  không  tức  là  chân  tướng  sự  thật  của  vũ  trụ  nhân 

sinh, nhìn thấy hết thảy pháp trong vũ trụ, chân tướng là  “vô sở hữu, bất 

 khả đắc” . Đức Phật nói hai câu này trong kinh Ðại Bát Nhã lập đi lập lại 

mấy trăm lần, thế nên bạn xem sáu trăm quyển kinh Ðại Bát Nhã xong, 

không nhớ những thứ khác, đều quên hết nhưng ấn tượng [của sáu chữ 

này] rất sâu đậm! Chỉ cần bạn nhớ sáu chữ này thì bạn đã tìm được tinh 

tủy của sáu trăm quyển kinh Ðại Bát Nhã. Thế Tôn thuyết pháp đích thật 

có sự khéo léo (xảo diệu) của Ngài, sẽ làm cho bạn ghi nhớ những điểm 

chính yếu. Tại sao vô sở hữu, bất khả đắc? Kinh Kim Cang nói:  “Phàm

 những  gì  có  tướng  đều  là  hư  vọng” .    “Tất  cả  pháp  hữu  vi,  như  mộng, 

 huyễn, bọt,  bóng” .  Phẩm  Thập  Ðịnh  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  nói  càng 

thấu triệt hơn, chân tướng sự thật là gì? Sát-na-tế, đây mới là chân tướng 

sự thật. Sát-na-tế tức là chẳng sanh chẳng diệt, nếu bạn thực sự thấu triệt, 

minh bạch, khế nhập cảnh giới này, thì xin chúc mừng bạn, bạn thật là 

tài giỏi. Tại sao vậy? Bạn chứng được quả vị Vô Sanh Pháp Nhẫn, Vô 

Sanh  Pháp  Nhẫn  tức  là  hiểu  rõ  sát-na-tế,    hết  thảy  pháp  chẳng  sanh 

chẳng diệt, sanh diệt đồng thời. Kinh Lăng Nghiêm nói:  “Ngay nơi đó 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 72

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 hiện ra, cũng từ nơi đó diệt hết”  18, tức là sát-na-tế, thế nên mới vô sở 

hữu, thế nên mới bất khả đắc, đây là chân tướng sự thật. Nếu bạn tưởng 

là có sở hữu, tưởng là có sở đắc thì đó là vọng tưởng. Chúng sanh trong 

thập  pháp  giới,  đừng  nói  lục  đạo,  đều  chẳng  tách  lìa  vọng  tưởng.  Thế 

mới biết cửa ải vọng tưởng này rất khó phá, phá được cửa ải vọng tưởng 

này  thì  bạn  sẽ  vượt  thoát  thập  pháp  giới,  bạn  sẽ  nhập  vào  Nhất  Chân 

pháp giới. Thế nên công đức nhất định phải tu, phước đức cũng phải tu. 

Phước đức chú trọng trên sự tướng, công đức chú trọng trên tâm địa. 

Xem tiếp câu thứ chín: 

 Ðại Quy Y Quang Minh Vân,  Ðại Tán Thán Quang Minh Vân. 

大歸依光明雲。大讚歎光明雲。

 (Vầng mây sáng Ðại Quy Y, vầng mây sáng Ðại Tán Thán.) 

Quy y nói ở đây tức là quay về tự tánh, đó gọi là  “Ðại Quy Y” , 

Quy y Tam Bảo, nói thật ra nhà Phật nói quy y Tam Bảo, lý luận là y cứ 

trên câu này. Trong Tam Bảo, thứ nhất là Phật Bảo, Phật Bảo là Tự Tánh 

Giác,  Tự  Tánh  biến  trọn  khắp  pháp  giới,  thế  nên  ở  đây  dùng   “Quang

 Minh Vân”  để hiển thị. Phàm phu mê mất Tự Tánh, chiêu cảm vô lượng 

vô  biên  tai  nạn.    Chúng  ta  dùng  một  thí  dụ  để  nói,  viên  mãn  Tánh  - 

Tướng,  Tánh  tuy  chẳng  có  Tướng  nhưng  có  thể  hiện  hết  thảy  Tướng, 

những Tướng được hiện là Tướng phần của Tự Tánh, Tánh - Tướng là 

một, nhất định chẳng phải hai.  Chúng ta lấy Tự Tánh hiện Tướng ví như 

một thân thể, như vậy thì chư vị dễ hiểu; trong thân thể có một bộ phận 

giác ngộ, nhưng có một bộ phận mê hoặc. Bộ phận nào đang mê hoặc? 

Không  nhất  định.  Một  chỗ  nào  trên  thân  thể  sanh  ghẻ,  có  mủ,  loét  ra, 

sưng  lên  giống  như  một  bộ  phận  chúng  sanh  đang  mê  hoặc.  Cánh  tay 

này sanh ghẻ, lở loét, còn cánh tay kia mau mau giúp đỡ, cánh tay kia là 

Phật, Bồ Tát, cánh tay này là chúng sanh, [cả hai] đều là một thể. Chúng 

sanh không biết tận hư không, trọn khắp pháp giới đều là chính mình; 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước chính là bệnh độc, một chỗ trên thân 

mình  sanh  ghẻ,  lở  loét,  chính  mình  chịu  khổ.  Thế  nên  chúng  sanh  thọ 

khổ thì Phật thọ khổ; chúng sanh được vui thì Phật được vui; đều là một 

thể cả. 



A Di Ðà Phật là ai? Tự tánh Di Ðà. Tỳ Lô Giá Na là ai? Tự tánh 

Tỳ Lô Giá Na, chẳng phải ai khác, đều là chính mình. Ai biết được? Thế 

18 Nguyên văn: Ðương xứ xuất sanh, đương xứ diệt tận. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 73

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nên nói thật cho bạn biết, bạn sợ quá chừng, đều không tin, còn hủy báng 

Phật, còn tạo tội nghiệp nặng hơn. Thế nên có rất nhiều lời chân thật đức 

Phật chẳng nói, nói ra bạn sẽ sợ, bạn sẽ chẳng tin, không thể tiếp nhận. 

Nếu chúng ta quả nhiên tỉnh ngộ, hư không pháp giới đều là chính mình, 

lòng đại từ đại bi của bạn đối với bất cứ người nào, bất cứ chuyện gì, bất 

cứ vật gì đều thương mến, lòng thương ấy, lòng quan tâm chăm sóc ấy, 

lòng giúp đỡ ấy tự nhiên sẽ sanh lên, còn phân chia ta - người nữa sao! 

Bạn  cung  kính tôi, tán thán tôi, tôi thương  mến  bạn, giúp đỡ  bạn;  bạn 

hủy báng tôi, chà đạp tôi, sĩ nhục tôi, tôi vẫn thương mến bạn, vẫn giúp 

đỡ bạn. Tại sao vậy? Bạn mê, tôi chẳng mê. Người chẳng mê thì biết là 

một thể, người mê thì chia ra thành tôi, chia ra thành họ, cũng giống như 

trên thân thể bị bệnh, bị ghẻ vậy, những tế bào này mê hoặc điên đảo, 

chẳng thể điều hòa cùng với cả thân thể, chẳng hòa với mọi người; hòa 

thì khỏe mạnh, không hòa thì sẽ sanh bệnh. 

Chư Phật Như Lai tán thán đức Phật Thích Ca Mâu Ni xuất hiện 

trong  Ngũ  Trược  Ác  thế,  dạy  dỗ  chúng  sanh  ương  ngạnh,  khó  dạy,  ý 

nghĩa  của  câu  này  vô  cùng    sâu  rộng!  Nhóm  chúng  sanh  ương  ngạnh, 

khó dạy này cũng giống như một bộ phận trên thân thể bị sưng mủ vậy, 

cùng với mọi người chẳng hòa, họ ở đây phân chia ta và người, chính họ 

đang  chịu  khổ  chịu  nạn,  đọa  địa  ngục,  biến  thành  ngạ  quỷ,  phải  chịu 

những tội khổ này.  Vốn là chẳng có, vốn là chẳng đáng có, họ nhất định 

phải tạo tác, nhất định phải thọ chịu, đâu có cách chi nữa! Chẳng có biện 

pháp.  Những gì Phật  có thể giúp  đỡ là dạy  dỗ,  giảng dạy,  nói  rõ  chân 

tướng sự thật, chúng ta tự mình phải giác ngộ, nhất định phải quay về, 

quay  lại  là  bến  bờ.  Quy  chính  là  quay  về,  Y  chính  là  nương  tựa,  phải 

nương  tựa  tánh  đức,  ở  đây  dùng   “Quang Minh Vân”   để  tượng  trưng, 

trong kinh Hoa Nghiêm dùng  “Ðại Phương Quảng”  để tượng trưng. Ðại 

Phương  Quảng  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  chính  là  Quang  Minh  Vân nói 

trong kinh này. Chư vị phải hiểu đoạn này, mười câu này, Quang Minh 

Vân này hàm nhiếp toàn bộ kinh Hoa Nghiêm, kinh Hoa Nghiêm hàm 

nhiếp toàn bộ Phật pháp. Vô lượng vô biên pháp môn do mười phương 

ba đời hết thảy tất cả chư Phật giảng đều bao hàm trong mười thứ Quang 

Minh Vân này, một pháp cũng chẳng sót, chúng ta phải thể hội ý nghĩa 

này. 

Quy y Pháp, Pháp là Tự Tánh Chánh, Tự Tánh Chánh là gì? Tự 

tánh vốn có sẵn trí huệ Bát Nhã. Tự Tánh Giác là  “Căn Bản Trí” , Tự 

Tánh Chánh là  “Hậu Ðắc Trí” , chúng ta gọi là  “Quyền Trí” . Khi xử sự, 

đãi người, tiếp vật chúng ta phải từ chỗ này cảm nhận, khế nhập, sau đó 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 74

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thực hiện trong đời sống, công việc, trong khi xử sự, đãi người, tiếp vật, 

chúng ta sẽ khế nhập cảnh giới Phật. Nhập cảnh giới Phật thì tự nhiên sẽ 

siêu việt thập pháp giới, lục đạo luân hổi thì khỏi nói vì đã siêu việt thập 

pháp giới rồi. Chúng ta khởi tâm động niệm, những gì mình làm, mình 

tạo  cùng  Pháp  Thân  đại  sĩ  chẳng  hai  chẳng  khác,  chúng  ta  tuy  chưa 

chứng Pháp Thân nhưng cùng Pháp Thân đại sĩ thực sự giống nhau, đây 

chính là  “đại tâm phàm phu”  nói trong kinh Hoa Nghiêm. Ðại tâm phàm 

phu  niệm  Phật  vãng  sanh,  nói  cho  chư  vị  biết,  nhất  định  sẽ  sanh  Thật 

Báo  Trang  Nghiêm  Độ,  bốn  cõi,  ba  bậc,  chín  phẩm  chúng  ta  đều  có 

phần. Đại sư Thiện Ðạo dạy rất hay, cổ đức trước thời đại sư Thiện Ðạo 

thường  nói  bốn  phẩm  thượng:  Thượng  Thượng  phẩm,  Thượng  Trung 

phẩm, Thượng Hạ phẩm, Trung Thượng phẩm, họ nói bốn phẩm thượng 

này đều là Bồ Tát vãng sanh, phàm phu không có phần.  Đại sư Thiện 

Ðạo là A Di Ðà Phật tái lai, Ngài dạy chúng ta:  “Chín phẩm vãng sanh 

 đều  ở  tại  duyên,  gặp  duyên  chẳng  giống  nhau” ,  lời  này  nói  rất  hay! 

Chúng ta là phàm phu, gặp duyên thù thắng thì chúng ta sẽ sanh phẩm 

Thượng Thượng, Bồ Tát nếu chẳng gặp duyên này thì họ vãng sanh có 

thể chỉ được phẩm Trung Hạ, là do gặp duyên chẳng đồng, chẳng phải 

do chuyện khác. Như vậy mới là pháp bình đẳng, phù hợp với giáo nghĩa 

của đề kinh: Thanh Tịnh, Bình Ðẳng, Giác, thế nên chúng ta đọc kinh, 

nghiên giáo sẽ không uổng phí. 

Hiện nay thời gian của tôi hơi ít một chút, phải giảng bốn bộ kinh 

cùng lúc, ở đây ba bộ, tại Hương Cảng giảng Tứ Thập Hoa Nghiêm. Tôi 

nói tuy lạc thật (biến thành hiện thật) trong đời sống hiện tại, nhưng tôi 

coi những chú sớ của cổ đại đức, tôi coi rất hết lòng, tôi sẽ không nhất 

định nói theo họ, nhưng những gì tôi giảng nhất định khế hợp với ý tứ 

của  họ.  Nếu  giảng  theo  chú  sớ  của  người  xưa,  người  hiện  nay  nghe 

không  hiểu,  chẳng  thể  tiếp  nhận,  cũng  làm  chẳng  nổi.  Chúng  ta  phải 

chân  chánh  hiểu  nghĩa  kinh,  sách  của  người  xưa  có  thể  cung  cấp  cho 

chúng ta tham khảo, coi họ nói như thế nào. Sau đó coi hiện nay là thế 

giới như thế nào, chúng sanh hiện nay có căn cơ gì, bệnh của họ ở tại 

đâu? Họ cần những gì? Chúng ta có được sự khải thị của kinh điển, chú 

sớ của cổ đại đức, suy cũ ra mới, chúng ta giúp đỡ chúng sanh khổ nạn 

hiện nay. 

Ngày nay giải quyết vấn đề xã hội, giải quyết vô lượng vô biên tai 

nạn do người tạo ra cũng vậy, tai nạn tự nhiên cũng vậy, đều phải làm 

một sự chuyển biến to lớn từ trong tâm, đó là nhất định phải thương yêu 

người đời, mở rộng tâm thương yêu mình để thương yêu hết thảy chúng 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 75

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

sanh, được vậy thì hết thảy tai nạn đều tiêu trừ. Chỉ biết mình, chẳng biết 

người khác, thậm chí làm những chuyện tổn người lợi mình, đây là lời 

người thế gian nói, người mê hoặc điên đảo nói. Người chân chánh minh 

bạch  nhìn  thấy  cái  gì?  Tổn  hại  người  nhất  định  sẽ  chẳng  lợi  mình, 

chuyện tổn hại người sẽ tổn hại mình, chư vị phải biết như vậy. Cái gì 

mới thực sự là lợi mình? Lợi người mới thực sự là lợi mình, lợi ích xã 

hội mới thực sự lợi ích gia tộc của bạn. Người thế gian mê hoặc điên đảo 

chẳng biết đạo lý này, chẳng biết chân tướng sự thật, tại sao vậy? Vì cả 

xã hội, cả thế giới là những tế bào trong thân thể của mình, chỉ lo cho bộ 

phận này, không lo cho bộ phận kia thì bộ phận kia sẽ sanh bệnh. Bạn 

phải lo cho hết thảy, ăn uống, nơi chốn, cư trú, hấp thụ dinh dưỡng, mỗi 

bộ phận trong thân thể đều phải đạt đến. Cung cấp thức ăn không đồng 

đều thì sẽ sanh bệnh, có bộ phận hấp thụ dinh dưỡng rồi, còn bộ phận 

khác thiếu thì tứ đại sẽ chẳng điều hòa.  Dùng thí dụ này để nói cả thế 

giới cũng vậy, chỉ lo cho quốc gia của mình, chẳng màng đến quốc gia 

khác, kết quả khi quốc gia khác bị nạn, chúng ta cũng chịu liên lụy. Hiện 

nay mọi người từ từ thấy được sự thật này, nhưng vẫn chưa biết quay về, 

chưa biết nguyên nhân căn bản ở chỗ nào! Thế nên Phật pháp trước tiên 

mở rộng tâm lượng của chúng ta, “tâm bao trùm hư không, lượng gồm 

 thâu các cõi nhiều như cát” , như vậy mới thực sự quy y Chánh; tự tánh 

vốn sẵn có chánh tri chánh kiến, y cứ cho hết thảy xử sự, đãi người, tiếp 

vật trong đời sống. 

Thứ ba là Quy Y Tăng, Tăng có nghĩa là Tịnh. Nói theo cách hiện 

nay là xã đoàn, đoàn thể. Phật pháp xưng bốn người là  “chúng” , dùng

cách nói hiện nay tức là một đoàn thể nhỏ. Bốn người trở lên cùng chung 

sinh hoạt, làm việc, thì đây là một đoàn thể nhỏ. Người trong đoàn thể 

này đều tu Lục Hòa Kính thì được gọi là Tăng Ðoàn, gọi là Tăng Chúng. 

Ai cũng tu Lục Hòa Kính, ai cũng có tâm địa thanh tịnh viên mãn, đây là 

Tăng Ðoàn đáng được người tôn kính trong hết thảy đoàn thể ở cõi trời, 

cõi người. Tại sao vậy? Họ hòa hợp, hòa mục, người Trung Quốc thời 

xưa cũng nói  “Hòa vi quý”.  Luận Ngữ nói : “Lễ chi dụng, hòa vi quý” , 

Hòa là tôn quý nhất,  “Chúng trung tôn” , tôn nghĩa là đáng được người 

ta tôn kính, là một đoàn thể rất tôn quý. Ðoàn thể này càng lớn, số người 

càng  nhiều,  ý kiến bất  hòa thì  chẳng  là Tăng  Ðoàn,  chẳng  là  đoàn thể 

được mọi người tôn kính. Ý kiến từ đâu tới? Ý kiến đều là vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước, chư vị nghĩ thử coi đúng không? Chẳng phải chân 

thật, trong tự tánh vốn chẳng có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 

Ý nghĩa của mười câu này rất sâu, bắt đầu bằng  “Ðại Viên Mãn” , 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 76

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

kết  thúc  bằng   “Ðại  Tán  Thán” ,  đúng  là  viên  mãn  đến  cùng  cực.  Tám 

câu ở giữa thì  “Từ Bi”  là chỗ chúng ta phát tâm nương tựa,  “Trí Huệ”  là

chỗ y chiếu cho chúng ta tu hành,  “Bát Nhã”  phá hết thảy mê hoặc điên 

đảo,  “Tam Muội”  trừ hết thảy chướng ngại,  “Cát Tường”  là đức đáng 

được,  “Phước Ðức”  là đức trợ đạo,  “Công Ðức”  là diệt ác sanh thiện, 

 “Tam Bảo”  là chỗ quy y chân thật, đây là đại cương của tánh đức viên 

mãn, sau cùng tổng kết bằng  “Tán Thán” . Ai tán thán? Những người đối 

với Sự Lý này chẳng hiểu, chẳng rõ ràng, thì làm sao tán thán nổi! Có 

năng lực tán thán, có tư cách tán thán là chư Phật Như Lai, các Ngài hiểu 

rõ triệt để, thế nên chư Phật Như Lai tán thán thành tựu của bạn, tán thán 

bạn đã thực sự quay về. Ở đây chúng ta nhất định phải biết chúng sanh 

và Phật vốn chẳng hai, thế nên chư Phật Như Lai lễ kính chúng sanh, chỉ 

có  chúng  sanh  coi  thường  Phật,  Bồ  Tát,  chẳng  kính  trọng.  Hủy  báng 

Phật,  Bồ  Tát,  chẳng tin  Phật,  Bồ  Tát,  vu khống  Phật,  Bồ  Tát,  [nhưng] 

Phật, Bồ Tát tuyệt chẳng vì vậy mà xa lìa chúng sanh, sẽ vĩnh viễn ở nơi 

đó  quan  hoài,  vĩnh  viễn  thương  mến.  Phật  chẳng  xa  lìa  chúng  sanh, 

chúng  sanh  quay  lưng  xa  lìa  Phật,  Bồ  Tát,  đây  là  chân  tướng  sự  thật. 

Ngày nay chúng ta học Phật, phải học Phật, Bồ Tát, phải học cách dụng 

tâm, học cách hành trì của Phật, Bồ Tát, chẳng thể học theo chúng sanh, 

nếu học chúng sanh thì chúng ta cũng sẽ luân hồi lục đạo, đã luân hồi vô 

lượng kiếp rồi, khổ chẳng thể tả, vẫn còn muốn tiếp tục nữa sao? Trước 

kia  chẳng  gặp  kinh  Ðại  Thừa  là  chướng  nạn,  chẳng  có  duyên  để  giác 

ngộ, chẳng có duyên để quay về. Ngày nay gặp được, đích thật là nhân 

duyên hiếm hoi từ vô lượng kiếp. Ðã gặp rồi thì phải quý tiếc, phải từ đó 

quay về, chẳng tiếp tục tạo nghiệp luân hồi nữa, buông xuống hết thảy 

thân tâm thế giới, y giáo phụng hành, thật thà niệm Phật, như vậy mới 

tốt. Ðoạn phía dưới: 

 Phóng như thị đẳng bất khả thuyết quang minh vân dĩ. 

放如是等不可說光明雲已。

 (Phóng  ra  những  vầng  mây  sáng  chẳng  thể  nghĩ  bàn  như  vậy 

 xong.)

Câu này là tổng kết. Ðoạn trước Thế Tôn phóng quang, hiển thị 

Lý Thể sở chứng của mình, tức là hiển thị tánh đức viên mãn; Phật có, 

chúng  sanh  cũng  có.  Phóng  quang  hiện  tướng  lành,  nói  thật  ra  chỉ  có 

Pháp Thân đại sĩ mới hiểu rõ, vừa nhìn thấy pháp luân viên mãn do Thế 

Tôn,  mười  phương hết thảy  chư  Phật  Như  Lai  nói  xong, liền tức  khắc 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 77

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tiếp nhận viên mãn, [chuyện này chỉ có] Pháp Thân đại sĩ mới làm được! 

Thập  pháp  giới  chúng  sanh  nhìn  thấy,  cảm  thấy  hy  hữu,  hoan  hỷ  tán 

thán, nhưng chẳng biết ất giáp gì cả, chẳng biết rốt cuộc là có ý nghĩa gì? 

Họ đều chẳng hiểu, vậy thì phải làm sao? Ngài thuyết pháp, không nói 

thì chúng ta làm sao hiểu!  Thế nên: 

 Hựu xuất chủng chủng vi diệu chi âm. 

又出種種微妙之音。

 (Lại phát ra những âm thanh vi diệu.) 

Do đó có thể biết phóng quang hiện tướng lành độ người thượng 

thượng căn, phát âm thanh vi diệu là để độ người trung hạ căn. Người 

trung hạ căn nhìn thấy hào quang chẳng hiểu được hàm ý trong đó, nhất 

định phải yêu cầu đức Phật thuyết pháp. Chỗ này nói:  “Phát ra những 

 âm thanh vi diệu” , chư vị phải ghi nhớ, đây là nói với chúng sanh trong 

thế  giới  Sa  Bà,  thế  giới  chúng  ta  đúng  như  lời  của  Văn  Thù  Bồ  Tát: 

 “Chân giáo thể của chỗ đó, thanh tịnh ở tại âm thanh và lắng nghe”  19. 

Trong hội kinh Lăng Nghiêm, Thế Tôn để Văn Thù Bồ Tát tuyển chọn 

pháp Viên Thông cho chúng ta, tức là tuyển chọn pháp môn nào thích 

hợp nhất cho căn tánh của chúng sanh ở thế gian này. Văn Thù Bồ Tát 

tuyển chọn  “Quán Thế Âm Bồ Tát Nhĩ Căn Viên Thông Chương” , nói rõ

chúng sanh thế giới Sa Bà nhĩ căn (căn tai) lanh lợi nhất. Bạn cho họ coi, 

đọc kinh, bạn cho họ coi kinh chẳng dễ khai ngộ, bạn kêu họ nghe kinh 

thì  dễ  khai  ngộ  hơn,  công  đức  của  nhĩ  căn  mạnh  hơn  nhãn  căn.  Thế 

nhưng căn tánh của chúng sanh ở khắp nơi trong mười phương thế giới 

chẳng giống nhau, giống trong kinh nói người nước Hương Tích thì nhĩ 

căn chẳng tốt, bạn để họ coi, họ chẳng khai ngộ, nghe thì họ cũng chẳng 

hiểu; mời họ ăn cơm, vừa ăn thì họ liền khai ngộ, chuyện này tuyệt diệu, 

thế  nên  họ  dùng  cơm  thơm  tho  (hương  phạn)  để  làm  Phật  sự.  Tại  sao 

vậy? Thiệt căn (căn nếm mùi vị) lanh lợi. Thế nên hết thảy chúng sanh, 

căn  tánh  nào  lanh  lợi  chẳng  nhất  định.  Nếu  Thế  Tôn  giảng  kinh  Ðịa 

Tạng ở nước Hương Tích, đoạn sau này nhất định sẽ  “lại dùng các thứ 

 cơm vi diệu thơm tho” , phải vậy chăng? Chính là sự việc như vậy. Sẽ 

chẳng  “phát ra những âm thanh vi diệu” , đây là chuyên dùng để nói với 

chúng ta ở thế gian này, thế nên chỗ này phải hiểu, Phật thuyết pháp nhất 

định phải khế lý, khế cơ. Phía trước phóng Quang Minh Vân là khế lý, 

19 Nguyên văn: Thử phương chân giáo thể, thanh tịnh tại âm văn. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 78

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chỗ  này  là  nói  khế  cơ,  đều  đáng  để  chúng  ta  dụng  tâm  học  tập.  Phật 

phóng  quang,  chúng  ta  cũng  phải  phóng  quang,  chúng  ta  chẳng  thể  rõ 

ràng như Phật, chúng ta phải phóng quang như thế nào? Tâm địa của bạn 

có từ bi chân thật thì tự nhiên sẽ hiển lộ tướng từ bi quang, người ta vừa 

nhìn thấy bạn [liền cảm thấy] người này rất từ bi; tâm địa rất thanh tịnh 

thì  [họ  cảm  thấy]  người  này  rất  thanh  tịnh,  đó  là  phóng  quang.  Trong 

tâm  bạn  thực sự  chứa  đựng những  gì trong  kinh  nói thì  tự nhiên sẽ từ 

mặt,  từ  thân  thể  bạn  phóng  quang,  không  những  phóng  quang  mà  còn 

phát  hương  thơm  nữa,  “hương  quang  trang  nghiêm” .  Hương  vị  của 

phàm  phu  rất  khó  ngửi,    tâm  địa  của  người  tu  hành  thanh  tịnh    quang 

minh, hương vị trên thân của họ rất thơm, chúng ta rất ít thấy. 

Trước kia tôi ở Hương Cảng nghe các bạn đồng tu nói, nghe nói 

lão hòa thượng Hư Vân một năm tắm một lần, cạo đầu một lần. Y phục 

mùa đông hay mùa hè cũng chỉ có một bộ, hờm (ghét) trên cổ áo đóng 

rất dày nhưng lại có mùi thơm, chẳng khó ngửi, đây là lời một số đồng tu 

ở Hương Cảng nói với tôi. Ðó là mùi hương gì? Chúng ta thường gọi là 

Ngũ  Phần  Giới  Hương,  Ngũ  Phần  Pháp  Thân  Hương  là:  Giới,  Ðịnh, 

Huệ, Giải Thoát, Giải Thoát Tri Kiến. Chúng ta xét từ điểm này thì ý tứ 

liền rất viên mãn, chân thành, thanh tịnh, từ bi. Có thể thấy tánh đức tỏ 

lộ,  chẳng  có  chỗ  nào  chẳng  đến,  không  những  thân  phóng  quang,  toát 

hương thơm, ngay cả hoàn cảnh chỗ Ngài cư trú cũng toát hương thơm, 

hiện nay một số người chúng ta gọi là từ trường chẳng đồng. Hoàn cảnh 

chỗ Ngài cư trú khi chúng ta đi vào sẽ cảm thấy rất thư thái, cảm thấy rất 

tự tại, đó là vì hoàn cảnh chỗ Ngài cư trú có quang minh, tuy mắt thịt 

chúng ta chẳng thấy được làn sóng quang minh của Ngài nhưng chúng ta 

có thể cảm nhận được. Ðoạn này là nói về âm thanh thuyết pháp. Xin coi 

kinh văn: 

 Sở vị Ðàn Ba La Mật âm, Thi Ba La Mật âm, Sằn Ðề Ba La Mật  

 âm, Tỳ Ly Da Ba La Mật âm, Thiền Ba La Mật âm, Bát Nhã Ba La 

 Mật âm. 20

20 Ðàn là Ðàn-na, dịch âm tiếng Phạn (Dana), nghĩa là Bố thí. 

Thi hay Thi La, dịch âm tiếng Phạn (Sila), nghĩa là Giới. 

Sằn Ðề dịch âm tiếng Phạn (Ksanti); nghĩa là Nhẫn nhục. 

Tỳ Ly Da dịch âm tiếng Phạn (Virya), nghĩa là Tinh tấn 

Thiền hay Thiền Na, dịch âm tiếng Phạn (Dhyana), nghĩa là tư duy, tịnh lự 

Bát Nhã, dịch âm tiếng Phạn (Prajna), nghĩa là trí huệ. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 79

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

所謂檀波羅蜜音。尸波羅蜜音。羼提波羅蜜音。毘離

耶波羅蜜音。禪波羅蜜音。般若波羅蜜音。

 (Như là tiếng Ðàn Ba La Mật, tiếng Thi Ba La Mật, tiếng Sằn Ðề 

 Ba La Mật, tiếng Tỳ Ly Da Ba La Mật, tiếng Thiền Ba La Mật, tiếng Bát 

 Nhã Ba La Mật.) 

Chúng ta nói trước sáu câu này, sáu câu này nói về Lục Ðộ. Thứ  

nhất  “Ðàn Na”  là tiếng Phạn, dịch nghĩa là Bố Thí. Chư Phật, Bồ Tát, 

nói  thật  ra  tức  là  Pháp  Thân.  Pháp  Thân  là  gì?  Họ  khẳng  định  tận  hư 

không, trọn khắp pháp giới đều là chính mình. Họ nhất định chẳng cho 

rằng thân này là mình, tận hư không trọn khắp pháp giới mới là chính 

mình, thế nên họ chứng được vô lượng thọ. Hư không pháp giới chẳng 

diệt,  thân  này  của  chúng  ta  có  sanh  diệt,  ví  giống  như  cái  gì?  Tế  bào 

trong thân chúng ta, tế bào có lớp mới thay lớp cũ, có sanh diệt. Nhưng 

thân này phải trụ mấy mươi năm, thời gian của tế bào rất ngắn. Y Học 

hiện đại nói thân thể người ta cứ bảy năm là một chu kỳ, hết thảy tế bào 

có một lần thay đổi. Thế nên trước bảy năm những tế bào cũ đã mất đi, 

những tế bào hiện nay đều là mới hết, vĩnh viễn lớp mới thay lớp cũ. Tre 

già măng mọc, tại sao chúng ta chẳng đổi một cái mới, đổi cái tốt, mới 

hoàn toàn? Thí dụ một cái máy, linh kiện (bộ phận) trong máy hư rồi, 

tìm một linh kiện tương tợ như cái này rồi gắn vào thì cũng có thể dùng 

được, đó là đồ cũ chẳng phải mới. Tại sao không lựa một linh kiện mới 

hoàn  toàn  gắn  vô,  thế  thì  thân  thể  này  của  bạn  vĩnh  viễn  khỏe  mạnh, 

sống lâu, người một trăm tuổi còn giống như người trẻ tuổi vậy, tại sao? 

Bạn thay tế bào này bằng tế bào mới, thanh tịnh, chẳng ô nhiễm. Nhưng 

khi  chúng  ta  thay  đổi  đều  đổi  tế  bào  ô  nhiễm.  Ô  nhiễm  như  thế  nào? 

Vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  bạn  đã  ô  nhiễm,  những  gì  đổi 

được  đều  chẳng  tốt  đẹp!  Bạn  xem  con  nít  cũng  vậy,  con  nít  bảy  tuổi, 

mười  tuổi,  đã  đổi  hai  chu  kỳ  rồi,  tại  sao  vẫn  còn  tốt  như  vậy?  Vọng 

tưởng  ít,  vọng    niệm  ít.  Nếu  nói  một  câu  khó  nghe  thì  tâm  niệm  hại 

người, hại mình ít, thế nên những tế bào họ đổi vẫn còn mới. Tuổi càng 

lớn thì tâm niệm hại người hại mình càng nhiều, càng mạnh, càng đổi thì 

càng tệ, là đạo lý như vậy. 

Chúng  ta  nhìn  xem  thế  giới  của  Phật,  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới cũng vậy, tại sao thể chất của người ta vĩnh viễn không thay đổi? 

Ba La Mật là dịch âm tiếng Phạn (Paramita), nghĩa là Ðến Bờ Kia (Ðáo Bỉ Ngạn), 

viên mãn

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 80

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Hình như ngưng tụ tại nơi ấy, trên thực tế có phải là ngưng tụ không? 

Không phải, hay là đời đời chẳng trụ. Tức là trong sự thay cũ đổi mới 

của họ hoàn toàn chẳng có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Nghĩa là 

linh  kiện  mới  vừa  đổi  này  là  hoàn  toàn  mới,  vĩnh  viễn  sẽ  mới  hoài. 

Trong máy này thay mười lần, thay hai mươi lần đều là thay đồ mới, là 

đạo lý như vậy. Sự thiệt thòi của chúng ta ở tại đâu? Tự mình hại mình, 

tự tư tự lợi, chuyện này chẳng phải là tự lợi mà là tự tư tự hại, danh từ 

dùng sai rồi, đâu có chuyện tự lợi? Là tự hại. Lợi tha mới là tự lợi, ai biết 

việc lợi tha? Phật, Bồ Tát biết lợi tha, người giác ngộ biết lợi tha. Người 

mê hoặc điên đảo chỉ biết tự lợi, tự lợi là tự hại, chẳng phải là tự lợi. Nói 

đến lợi không đúng. Chẳng nói gì khác, chỉ nói về tình trạng sức khỏe thì 

bạn sẽ hiểu, tự mình hại chính mình. Tại sao tế bào thay cũ đổi mới này 

chẳng  thể  đổi  thành  mới  hoàn  toàn,  chẳng  thể  đổi  thành  khỏe  mạnh? 

Phải biết tham, sân, si, mạn là độc tố bệnh hoạn nặng nhất, trong tâm của 

bạn có tham, sân, si, mạn thì đổi tế bào đều là tế bào bị bệnh, đều mang 

độc  tố  bệnh  hoạn  nghiêm  trọng,  bạn  không  có  lợi  gì  hết!    Dù  con  nít 

cũng có tâm tham, sân, si,  mạn, nhưng rất yếu ớt, chẳng mạnh, những 

độc tố trong các tế bào thay đổi của nó rất ít, người lớn tuổi mang theo 

độc  tố bệnh  hoạn  rất  nhiều.  Nếu  chúng ta  chẳng  thâm  nhập kinh  tạng, 

chẳng hiểu đạo lý Ðại Thừa, chúng ta làm sao biết nổi những chân tướng 

sự thật này! Khoa học gia tìm tòi đến ngày nay vẫn chưa phát hiện ra, 

cũng chẳng tìm hiểu. Thế nên vừa mở đầu thì dùng Sáu Ba La Mật để 

trước mặt, hết thảy chư Phật, Bồ Tát giảng kinh thuyết pháp cho chúng 

sanh, dạy chúng sanh tu hành chứng quả đều chẳng ra ngoài sáu cương 

lãnh này. 

Bố Thí gồm có  “Bố Thí tài vật, bố thí pháp, bố thí vô úy” , khi Thế 

Tôn giảng kinh, thuyết pháp cho hết thảy chúng sanh thì cả ba thứ bố thí 

này đều trọn đủ. Giảng kinh thuyết pháp có  “bố thí tài vật” , tài vật gì? 

Nội tài, nội tài là trí huệ, thể lực, đây là bố thí nội tài. Những gì nói ra là 

quan  niệm  và  phương  pháp,  đây  là   “pháp  bố  thí” .  Chúng  sanh  được 

pháp này, hiểu rõ pháp này, có thể lìa khỏi hết thảy âu lo, buồn rầu, khổ 

não, biết được con đường thoát ly luân hồi, đây là  “vô úy bố thí” . Chư 

Phật, Bồ Tát làm ba thứ bố thí này. Bản thân các Ngài trì giới, Trì giới 

tức là đúng như pháp, đời sống của Ngài có quy củ, Ngài thuyết pháp có 

lý luận, có thứ tự, chẳng có gì không đúng như pháp, như pháp chính là 

trì giới. Nhẫn nhục là có tâm nhẫn nại, sanh nhẫn, pháp nhẫn, hết thảy 

chúng sanh chống lại, Phật, Bồ Tát có thể nhẫn, chẳng nề hà, chẳng giữ 

trong tâm. Ngày nay chúng ta nói những tai biến tự nhiên này cũng có 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 81

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thể nhẫn. Tu học Phật pháp cần phải có thời gian rất dài, phần cuối kinh 

Hoa  Nghiêm  có  đoạn  Thiện  Tài  đồng  tử  năm  mươi  ba  lần  tham  vấn, 

tham học cũng rất cực nhọc, chẳng có một việc gì không thể nhẫn. Nói 

cách khác, Ngài có tâm nhẫn nại rất lớn nên Ngài có thành tựu to lớn. 

Thành tựu lớn nhỏ, nói thật ra là hoàn toàn tỷ lệ thuận theo tâm nhẫn nại, 

bạn có tâm nhẫn nại bao lớn thì bạn sẽ có thành tựu lớn bấy nhiêu, nếu 

bạn chẳng có tâm nhẫn nại thì thành tựu của bạn sẽ chẳng thể tiến triển 

thêm. Thế nên Nhẫn nhục xong thì mới có Tinh tấn. 

 “Tỳ Ly Da”  là tinh tấn. Tấn là tiến bộ, tinh là tinh thuần; tinh hoàn 

toàn là nói về vọng tưởng, phân biệt, chấp trước; vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước  ngày  càng  ít,  đây  là   “Tinh” .  Trí  huệ,  đức  năng  ngày  càng 

sáng tỏ, càng nhiều, đây là tiến bộ. Thiền định là trong tâm có chủ tể, 

chẳng  bị  lay  động  bởi  hết  thảy.  Hiện  nay  đồng  tu  học  Phật,  chúng  ta 

được Phật pháp thực sự chẳng dễ, pháp môn vô thượng hy hữu, đắc lực ở 

chỗ Tổ Tổ truyền thừa, chúng ta gặp được thiện tri thức mới biết được, 

mới  hiểu  được.  Chẳng  gặp  chân  thiện  tri  thức  thì  pháp  môn  này  bày 

trước mặt bạn, bạn chẳng biết quý, gặp rồi mà bỏ lỡ, bạn nói như vậy 

đáng  tiếc  biết  bao.  Trong  hết  thảy  pháp  môn,  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  thù 

thắng bậc nhất, có bao nhiêu người biết được? Bao nhiêu người có thể 

hiểu rõ triệt để? Chỉ có hiểu rõ thực sự thì mới có thể sanh khởi lòng tin, 

cứu độ chúng sanh thời Mạt Pháp. Thời Mạt Pháp còn chín ngàn năm, 

phương pháp gì có thể độ những chúng sanh khổ nạn này? Chỉ có pháp 

môn Niệm Phật, pháp môn Niệm Phật y cứ vào kinh thứ nhất là kinh Vô 

Lượng Thọ. 

Kinh Vô Lượng Thọ được dịch tổng cộng mười hai lần tại Trung 

Quốc, có mười hai bản dịch gốc. Lúc Thế Tôn còn tại thế đã giảng nhiều 

lần nên nguyên văn có rất nhiều bản khác nhau. Chúng ta phải coi hết 

những bản kinh này mới có thể nhận thức Tây Phương Cực Lạc thế giới 

rõ ràng, mới có thể kiên định tín nguyện, việc này rất quan trọng! Nhưng 

muốn gộp chung những bản dịch gốc này lại để xem thì thời đại hiện nay 

chẳng dễ, huống gì là thời xưa! Thế nên việc hội tập rất cần thiết. Người 

hội tập lần đầu tiên là cư sĩ Vương Long Thư, là một vị tại gia, bản hội 

tập của Ngài được ghi vào Ðại Tạng Kinh. Chư vị phải biết những tác 

giả, tác phẩm có thể ghi vào Ðại Tạng đều được sự thừa nhận của bốn 

chúng đệ tử trong Phật môn, khẳng định chẳng có sai lầm mới được ghi 

vào  Ðại  Tạng.  Chẳng  phải  những  trứ  tác  thông  thường  đều  có  thể  ghi 

vào  Ðại  Tạng  Kinh, phải được  sự  tiến  cử  của  cao  tăng đại  đức  đương 

thời, gởi cho nhà vua coi, hoàng đế phê chuẩn xong mới có thể ghi vào  

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 82

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Tạng kinh, chứng minh trứ tác này chẳng có sai lầm. 

Tổ  Liên  Trì  của  Tịnh  Ðộ  Tông  chú  giải  Di  Ðà  Kinh  Sớ  Sao, 

những đoạn trích dẫn kinh Vô Lượng Thọ có hai phần ba là dùng bản 

Ðại A Di Ðà Kinh của cư sĩ Long Thư, tức là bản hội tập kinh Vô Lượng 

Thọ, như vậy là đại sư Liên Trì thừa nhận và khẳng định. Bồ Tát Long 

Thư tự mình đích thật niệm Phật đứng mà vãng sanh, nếu Ngài hội tập 

chẳng đúng, tạo tội lỗi thì Ngài làm sao có thể đứng vãng sanh? Việc này 

nói rõ công đức của Ngài vô lượng vô biên. Nhưng bản hội tập của cư sĩ 

Long Thư chỉ bao gồm bốn bản dịch gốc. Hội Kinh Vô Lượng Thọ trong 

kinh Ðại Bảo Tích đời Ðường, cư sĩ Long Thư chẳng xem qua nên bản 

hội tập của Ngài cũng chưa viên mãn. Nhiều người trong các đời sau chú 

ý  đến vấn  đề này,  Bành  Tế  Thanh đầu  đời  Thanh  đã làm  một  bản  tiết 

hiệu21, chẳng phải hội tập. Năm Hàm Phong, cư sĩ Ngụy Nguyên hội tập 

thành một bản nhưng những chỗ lấy - bỏ đều chẳng thích hợp, đại sư Ấn 

Quang có lời phê bình bản này.  Thế nên đến những năm đầu Dân Quốc, 

cư sĩ Hạ Liên Cư phải làm một bản hội tập viên mãn nhất. Hạ lão cư sĩ là 

người tái lai, chẳng phải người thường. Có người nói với tôi từ bức ảnh 

của Ngài nhìn thấy thân thể Ngài trong suốt, [việc này] nói cho tôi biết 

Ngài chẳng phải người thường, là người tái lai, là Phật, Bồ Tát tái lai, 

đến để cứu độ chúng sanh thời Mạt Pháp. 

Tương lai kinh điển Tịnh Tông đến thời Phật pháp diệt tận, kinh 

Vô Lượng Thọ còn được lưu lại trên thế gian một trăm năm. Những đại 

đức  đương  thời như lão  pháp  sư  Huệ  Minh, lão  pháp sư  Từ  Châu  bên 

Luật Tông, lão cư sĩ Mai Quang Hy đều khẳng định tương lai bản kinh 

cuối cùng được lưu truyền một trăm năm chính là bản hội tập này. Bản 

này là bản hội tập những bản in gốc của kinh Vô Lượng Thọ hợp thành, 

nếu chư vị không tin thì có thể lấy năm bản dịch gốc ra đối chiếu, đừng 

hủy báng nữa, đừng kỳ thị nữa, tạo nên tội nghiệp vô lượng vô biên. Nếu 

bạn nói lão cư sĩ Hạ Liên Cư là một cư sĩ, cư sĩ chẳng có khả năng để 

hội tập, thế thì bạn hãy xuất gia, bạn hãy hội tập xem. Vương Long Thư 

là cư sĩ, Ngụy Mặc Thâm cũng là cư sĩ, những công tác hội tập từ đời 

Tống đến Dân Quốc đều do cư sĩ tại gia làm, đại sư Liên Trì là Tổ sư, là 

người xuất gia, đã khẳng định, thừa nhận.  [Những lời hủy báng bản hội 

tập này] đều là thiên kiến của cá nhân, thật rất đáng tiếc! 

21 Tiết hiệu là phân chia thành chương mục, hiệu đính.  Bản tiết hiệu này dựa trên bản 

dịch đời Tào Ngụy của ngài Khang Tăng Khải, lược bớt những chỗ phiền phức, lại 

căn cứ theo bản của ngài Vân Thê, thêm vào số thứ tự trước sau của bốn mươi tám 

nguyện, đặt tên là Vô Lượng Thọ Kinh. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 83

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Hiện nay ở Tân Gia Ba chúng tôi phát tâm giảng rõ bản hội tập 

kinh Vô Lượng Thọ của lão cư sĩ Hạ Liên Cư thêm một lần, [nội dung] 

giảng  lần  này  phải  rõ  hơn  những  lần  giảng  trước  gấp  nhiều  lần.  Nếu 

chúng ta không hiểu rõ triệt để Lý Sự, nhân quả của Tịnh Tông, trong 

tâm  chẳng  có  chủ  ý,  niệm  Phật  được  vài  năm,  gặp  một  người  lại  nói 

những câu bóng gió như vầy: “Tôi nghe nói chẳng cần phải niệm Phật 

nhiều như vậy, cũng chẳng cần phải trì giới, chẳng cần phải ăn chay, chỉ 

cần phát nguyện vãng sanh thì cũng được!”. Câu này đề xướng việc gì? 

Ðề  xướng  Bổn  Nguyện  Niệm  Phật,  như  vậy  là  hại  chết  người  ta!  Họ 

chiếu theo nguyện thứ mười tám trong bốn mươi tám nguyện [của đức 

Phật A Di Ðà ghi trong] kinh Vô Lượng Thọ, lúc lâm chung một niệm, 

mười  niệm  cũng  có thể vãng sanh.  Lúc  bình  thường  chuyện xấu  xa gì 

đều làm cũng chẳng sao, đến lúc lâm chung niệm mười niệm, A Di Ðà 

Phật liền đến tiếp dẫn thì được vãng sanh. Lời này nói chẳng sai [nhưng] 

lúc lâm chung đầu óc của bạn có tỉnh táo, rõ ràng không? Nếu lúc lâm 

chung bạn bất tỉnh nhân sự, mê man ngớ ngẩn, dù cao tăng đại đức đến 

hộ  niệm  thì  bạn  cũng  chẳng  thể  vãng  sanh.  Người  hiện  nay  chẳng  có 

công  phu  định  lực,  nghe  lời  gạt  gẫm  chứ  chẳng  nghe  lời  khuyên  lơn, 

nhận đồ giả chứ chẳng nhận đồ thật. Kinh Lăng Nghiêm nói rất rõ, thời 

đại hiện nay của chúng ta  “Tà sư thuyết pháp như cát sông Hằng” . Bạn 

đừng nghe theo những người đến từ bên ngoài, “hòa thượng bên ngoài 

biết niệm kinh”, coi thường người bổn xứ, mê theo, tin theo người đến từ  

nơi  khác,  bạn  sẽ  bị  lầm,  sai  lầm  quá  đỗi!  Hy  vọng  đồng  tu  niệm  Phật 

phải quay lại, y theo lời dạy của lão pháp sư Ấn Quang:  “Tận lực giữ 

 trọn luân thường, Làm tròn bổn phận, Ngăn ngừa tà ác, Giữ tâm tánh 

 chân thành, Tín nguyện niệm Phật, Cầu sanh Tịnh Ðộ”  22, được vậy thì 

đời này của chúng ta mới được độ. Thế nên Thiền định là trong tâm có 

chủ tể, chẳng nghe lời đồn đãi. 

Trì  Giới  Niệm  Phật  nhất  định  là  chính  xác,  chẳng  ăn  thịt  chúng 

sanh là tâm từ bi, bạn xem cách tiêu biểu pháp ở phía trước, mười vầng 

mây sáng, tiếp theo sau Ðại Viên Mãn là Ðại Từ Bi, Phật pháp lấy  “từ bi 

 làm gốc” , bạn làm sao xả bỏ căn bản được! Quên mất căn bản thì làm 

sao  vãng  sanh  được!  Niệm  câu  A  Di  Ðà  Phật  này,  như  thế  nào  gọi  là 

niệm? Rất ít người hiểu việc này, bạn chỉ biết niệm trong miệng, chẳng 

dùng được. Người xưa nói một ngày niệm mười vạn câu Phật hiệu, có 

miệng  niệm  chứ  không  có  tâm  niệm,  hét  bể  cổ  họng  cũng  uổng  công. 

22

Nguyên văn: Ðôn Luân Tận Phận, Nhàn Tà Tồn Thành, Tín Nguyện Niệm Phật, 

Cầu Sanh Tịnh Ðộ

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 84

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Bạn có thể vãng sanh không? Hai chữ Bổn Nguyện giảng không sai, họ 

chẳng giảng  rõ  ràng,  tâm  của bạn, nguyện  của  bạn, hạnh  của bạn phải 

hoàn  toàn  giống  đức  Phật  A  Di  Ðà,  sau  đó  niệm  một  câu  thì  một  câu 

tương  ứng,  niệm  mười  tiếng  thì  mười  tiếng  tương  ứng.  Nếu  tâm  bạn, 

nguyện của bạn hoàn toàn trái nghịch với Phật, bạn niệm mười vạn tiếng 

cũng chẳng tương ứng. Tín - Nguyện - Giải - Hạnh của A Di Ðà Phật ở 

đâu? Trong kinh Vô Lượng Thọ. 

Tôi giảng kinh, nói chín phẩm vãng sanh, cách nói của tôi cùng 

với  cách  nói  của  đại  đức  thời  xưa  có  chỗ  khác  nhau,  nhưng  ý  nghĩa 

chẳng  khác,  [nghe]  cách  nói  của  tôi  thì  mọi  người  dễ  hiểu  hơn.  Pháp 

môn  Tịnh  Tông  cũng  chẳng  trái  nghịch  giáo  lý  Tín  -  Giải  -  Hành  - 

Chứng. Pháp môn khác phải Giải (hiểu rõ lý luận) xong rồi mới Hành, 

pháp môn Tịnh Ðộ phương tiện, tức là bạn có thể Hành trước, vừa Hành 

vừa Giải, chẳng phải dạy bạn chỉ có Hành chẳng có Giải; là dạy bạn vừa 

Hành, vừa cầu Giải. Chỉ có Hành chứ không Giải cũng được, chúng ta 

thấy rất nhiều cụ già chẳng hiểu kinh giáo, cũng chẳng nghe kinh, một 

câu  A  Di  Ðà  Phật  niệm  đến  cùng,  lúc  vãng  sanh  đứng,  ngồi  mà  vãng 

sanh, chúng ta đều đã thấy được. Họ là hạng người như thế nào? Họ là 

những người thật thà. Thật thà là như thế nào?  Bạn nói với họ bất cứ 

chuyện gì, họ đều nghe lời, họ chắc thật niệm câu A Di Ðà Phật, họ là 

hạng người thật thà. Người thật thà  rất ít,  quá ít  quá  ít,  trong  một  vạn 

người may ra có một, hai người thật thà như vậy. Cả ngày từ sáng đến 

tối luôn khởi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước là chẳng thật thà, người 

chẳng  thật  thà  nhất  định  phải  cầu  Giải.  Rõ  ràng  lý  luận  rồi,  hiểu  rõ 

phương pháp rồi thì niệm câu Phật hiệu này mới ðýợc týõng ứng. Cứ nhẹ 

dạ, cứ nghe lời ðồn ðãi, tà thuyết là không thật thà; đến cuối cùng đánh 

mất nhân duyên vãng sanh thù thắng ngay trong đời này của chúng ta, 

bạn nói như vậy có đáng tiếc không! Nhất định đừng nghe lời đồn đãi, 

trong tâm phải có chủ ý, như vậy là  “Thiền Ba La Mật” . 

 “Bát Nhã Ba La Mật”  là trí huệ, tức là đối với hết thảy Lý, Sự đều 

rõ ràng minh bạch. Tuy rõ ràng, minh bạch nhưng tuyệt đối không chấp 

trước, tuyệt chẳng phân biệt, đó là chân trí huệ. Ðây là tổng cương lãnh 

tự hành hóa tha của hết thảy chư Phật Như Lai. Vì người diễn nói, biểu 

diễn là biểu diễn những thứ này, khuyến đạo hết thảy chúng sanh đều là 

những cương lãnh này. Xem tiếp: 

 Từ Bi âm,  Hỷ Xả âm. 

慈悲音。喜捨音。

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 85

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 (Tiếng Từ Bi,  tiếng Hỷ Xả.) 

 “Từ, Bi, Hỷ, Xả”  gọi là  “Tứ Vô Lượng Tâm” , đây là khoa mục tu 

chính yếu của người ở trời Tứ Thiền, cõi Sắc Giới. Tham thiền mà chẳng 

có Từ, Bi, Hỷ, Xả thì chẳng thể sanh lên cõi trời Tứ Thiền. Công phu 

thiền  định  có  giỏi  cách  mấy  cũng  chỉ  có  thể  sanh  đến  trời  Dục  Giới, 

chẳng thể sanh đến Tứ Thiền, thế nên nhất định phải tu Từ, Bi, Hỷ, Xả. 

 “Từ”  nghĩa là gì? Chúng ta hiện nay chẳng có, nhất định phải học tập. 

Từ là vui, vui vẻ giúp đỡ người khác.  “Bi”  là nhìn thấy người ta khổ, 

giúp họ lìa khổ, như vậy gọi là Bi. Giúp đỡ người ta được vui thì gọi là 

Từ.  “Hỷ”  là tâm hoan hỷ, nhìn thấy người khác lìa khổ được vui thì sanh 

tâm hoan hỷ, đó là  “Tùy hỷ công đức” . Một số người mê hoặc điên đảo 

trong thế gian thấy người khác có được điều tốt lại sanh tâm đố kỵ, như 

vậy là sai. Ðố kỵ sẽ chịu tổn hại to lớn, hại chính mình, thế nên Hỷ là 

chuyển tâm đố kỵ trở lại, chẳng có tâm đố kỵ, chỉ có tâm tùy hỷ.  “Xả”  là

buông xuống hết thảy, không chấp trước hết thảy. 

 Giải Thoát âm. 

解脫音。

 (Tiếng Giải Thoát.) 

Giúp  đỡ  hết  thảy  chúng  sanh  đoạn  phiền  não,  thoát  khỏi  Tam 

Giới, đây là tiếng Giải thoát. 

 Vô Lậu âm. 

無漏音。

 (Tiếng Vô Lậu.) 

Tức  là  Thanh  Tịnh  âm.  Lậu  là  danh  từ  thay  thế  cho  phiền  não, 

 “Vô Lậu”  là phiền não đoạn dứt, phiền não chẳng sanh. 

 Trí Huệ âm, Ðại Trí Huệ âm. 

智慧音。大智慧音。

 (Tiếng Trí Huệ,  tiếng Ðại Trí Huệ.) 

Ðây là hai trí Quyền, Thật. Phật pháp dùng Trí huệ làm mục tiêu 

chung cực cho sự giáo học, trong Tam Học: Nhờ Giới được Ðịnh, nhờ 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 86

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ðịnh được khai Trí Huệ. Trong kinh đức Phật dạy chúng ta:  “Bát Nhã có

 thể sanh trí huệ” , Bát Nhã chính là Thật Tướng Trí Huệ. Còn Trí Huệ 

chính là hai trí Quyền, Thật. Chư Phật, Bồ Tát dùng hai thứ trí huệ này 

giúp đỡ hết thảy chúng sanh, và giúp chúng sanh đều khai mở hai trí huệ 

này. 

 Sư Tử Hống âm,  Ðại Sư Tử Hống âm. 

師子吼音。大師子吼音。

 (Tiếng Sư Tử Hống, tiếng Ðại Sư Tử Hống.) 



Ðây là thí dụ, thí dụ oai đức của Phật, Bồ Tát thuyết pháp, dạy học  

giống như tiếng Sư tử hống, dùng Sư tử ví Bồ Tát, dùng Ðại Sư tử ví 

Phật. Bồ Tát có thể dạy người Tam Thừa; Phật có thể dạy hết thảy chúng 

sanh, kể cả Ðẳng Giác Bồ Tát, thế nên xưng là Ðại Sư tử. 

 Vân Lôi âm,  Ðại Vân Lôi âm. 

雲雷音。大雲雷音。 

 (Tiếng Mây Sấm, tiếng Mây Sấm Lớn.) 

Ðây là thí dụ. Vân có thể trút mưa, trút là đổ. Lôi là sấm chớp, có 

thể chấn động tâm người, thí dụ oai lực, thí dụ sức chấn động của nó. 

Phật,  Bồ  Tát  thuyết pháp  có  thể  chấn  động hết  thảy  vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước của chúng sanh; pháp của Phật nói ví như mưa pháp, trút 

xuống đồng đều khắp nơi, chẳng phân biệt, chẳng chấp trước. Giống như 

trong kinh Pháp Hoa nói lúc mưa rơi xuống, cây lớn hấp thụ nước nhiều, 

cọng cỏ hấp thụ nước ít, mưa chẳng có phân biệt cho người này nhiều 

một chút, cho người kia ít một chút, là do căn tánh của con người khác 

nhau.  Thế  nên  hết  thảy  chúng  sanh  nghe  Phật  thuyết  pháp,  người  căn 

tánh  nhỏ  được  lợi  ích  nhỏ,  người  căn  tánh  lớn  đạt  được  lợi  ích  lớn. 

Người thiện căn sâu dày ngộ nhập sâu, người thiện căn cạn cợt ngộ nhập 

cạn,  chẳng  phải  Phật  có  phân  biệt,  chúng  sanh  căn  tánh  chẳng  giống 

nhau nên mới có các hiện tượng sai khác. Ðây là dùng  “vân lôi”  để thí 

dụ, thí dụ Phật thuyết pháp đều phổ biến, chẳng có phân biệt, chẳng có 

chấp trước, thí dụ oai đức của Phật thuyết pháp có thể làm cho hết thảy 

chúng sanh giác ngộ. Lại xem phần kinh văn tiếp theo: 

 Xuất như thị đẳng bất khả thuyết bất khả thuyết âm dĩ. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 87

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

出如是等不可說不可說音已。

 (Nói  ra  những  âm  thanh  bất  khả  thuyết  bất  khả  thuyết  như  vậy 

 xong.)

Câu này tổng kết âm thanh thuyết pháp. 

 Sa Bà thế giới cập tha phương quốc độ, hữu vô lượng ức thiên 

 long quỷ thần, diệc tập đáo Ðao Lợi thiên cung. 

娑婆世界及他方國土。有無量億天龍鬼神。亦集到忉

利天宮。

 (Thế giới Sa Bà và những cõi nước ở phương khác có vô lượng ức  

 trời, rồng, quỷ, thần đều tụ đến Ðao Lợi thiên cung.) 

Âm thanh thuyết pháp của Phật quả nhiên có hiệu quả, chấn động 

cả hư không pháp giới, chẳng phải chỉ có thế giới Sa Bà chúng ta. Sa Bà 

thế giới là khu vực giáo hóa của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, đây là một 

đại thiên thế giới.  “Tha phương quốc độ”  là những cõi nước ở ngoài Sa 

Bà, hết thảy cõi nước chư Phật đều bị chấn động. Những chúng sanh có 

duyên ở mười phương thế giới, có duyên với ai? Có duyên với đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni, với Ðịa Tạng Bồ Tát. Vì pháp hội lần này muốn tuyên 

dương  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  tu  nhân  chứng  quả,  các  thứ  công  đức  độ  hóa 

chúng sanh chẳng thể nghĩ bàn. Đặc biệt là đối với những chúng sanh có 

duyên  với  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  trong  mười  phương  vô  lượng  vô  biên  cõi 

nước, thiên long quỷ thần cũng đến Ðao Lợi thiên cung để tham dự pháp 

hội này. Thế nên pháp hội lần này có Phật, Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên 

Giác.  Kinh  văn  phía  sau  nói  với  chúng  ta  thiên  long,  thần  chúng,  quỷ 

vương toàn bộ đều đến, pháp hội này thiệt là vô cùng thù thắng, chúng ta 

xem đoạn kinh tiếp theo: 

 Sở vị Tứ Thiên Vương thiên, Ðao Lợi thiên, Tu Diệm Ma thiên, 

 Ðâu Suất Ðà thiên, Hóa Lạc thiên, Tha Hóa Tự Tại thiên. 

所謂四天王天。忉利天。須焰摩天。兜率陀天。化樂

天。他化自在天。

 (Ðó  là  cõi  trời  Tứ  Thiên  Vương,  cõi  trời  Ðao  Lợi,  cõi  trời  Tu 

 Diệm Ma, cõi trời Ðâu Suất Ðà, cõi trời Hóa Lạc, cõi trời Tha Hóa Tự 

 Tại.  )

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 88

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ðoạn này nói về cõi Trời Dục Giới. Dục Giới có sáu tầng, vì thời 

gian có hạn chúng ta chẳng thể nói kỹ về đoạn này. Pháp sư Thánh Nhất 

lần  trước  đã  giảng  kinh  Ðịa  Tạng  ở  Cửu  Hoa  Sơn,  Ngài  có  giảng  ký, 

giảng ký này đơn giản rõ ràng, đều có giới thiệu sơ lược. Ở đây tôi chỉ 

giới thiệu cõi trời Tứ Thiên Vương, giới thiệu cho quý vị một cõi. Tứ đại 

thiên vương, dân gian Trung Quốc tục gọi là Tứ Ðại Kim Cang, khi đến 

chùa  miếu xem,  [tượng  của các  Ngài thường được đặt ngay]  cửa  cổng 

chính giống như bảo vệ vậy, đây là thần hộ pháp, thật ra là  “Tứ Thiên 

 Vương thiên” , Tứ đại thiên vương đích thực trong nhà Phật đại biểu cho 

hộ pháp. Trong Thiên Vương điện có cung phụng Tứ đại thiên vương, 

đồng thời cũng cung phụng Di Lặc Bồ Tát; Di Lặc Bồ Tát ở cõi trời Ðâu 

Suất, là Hậu Bổ Phật của đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Tại sao cúng Di 

Lặc  Bồ  Tát  ở  điện  Thiên  Vương?  Vả  nữa,  tượng  của  Di  Lặc  Bồ  Tát 

chẳng  giống  với  tượng  Bồ  Tát  truyền  thống  của  Ấn  Ðộ,  mà  tạo  hình 

giống hòa thượng Bố Ðại đời Tống ở Trung Quốc. Thời Nam Tống, hòa 

thượng Bố Ðại xuất hiện ở Phụng Hóa, Chiết Giang, Ngài mập mạp, cả 

ngày cười toe toét, luôn vác một bao vải trên lưng. Hòa thượng Bố Ðại 

từ nơi nào đến? Chẳng ai biết, và cũng chẳng ai biết Ngài tên gì, họ gì, 

cả ngày từ sáng đến tối Ngài luôn vác bao vải nên cái bao này trở thành 

dấu hiệu tượng trưng của Ngài, khi người ta nhìn thấy liền xưng Ngài là 

hòa thượng Bố Ðại, do đó hòa thượng Bố Ðại bèn nổi danh. Lúc viên 

tịch Ngài nói với mọi người rằng Ngài chính là hóa thân của Di Lặc Bồ 

Tát,  vừa  nói  xong  thì  Ngài  liền  ngồi  yên,  thị  tịch.  Từ  đó  người  Trung 

Quốc tạo tượng Di Lặc Bồ Tát giống như hình dáng của hòa thượng Bố 

Ðại. 

Ngài biểu thị cái hình tướng này, nói thật ra trong kinh thường nói 

đệ tử Phật hóa hiện trên thế gian này đối với Phật pháp thọ trì, đọc tụng, 

vì người diễn nói; diễn là biểu diễn, Ngài hoàn toàn biểu diễn cho người 

ta xem, làm một gương tốt cho xã hội đại chúng, để cho người khác nhìn 

thấy  có thể sanh tâm  giác ngộ.  Bụng to  tượng  trưng  cho tánh  đức bao 

dung, thị hiện bao dung; tâm lượng người thế gian quá nhỏ, chẳng thể 

bao dung người khác. Di Lặc Bồ Tát đại từ đại bi, Di Lặc là Từ Thị, đại 

biểu từ bi, thế nên thị hiện hình tướng này là có thể bao dung, Ngài có 

thể bao dung. Cái túi vải cũng có ý nghĩa bao dung, khi đến đâu người ta 

cúng  dường  cái  gì  Ngài  đều  bỏ  vào  túi  vải  này,  chẳng  phân  biệt  sang 

hèn, chẳng phân biệt tốt xấu, hết thảy đều bình đẳng bỏ vào túi. 

Có  người  hỏi:  Kính  thưa  hòa  thượng  Bố  Ðại,  Phật  pháp  là  gì? 

Ngài  bèn  buông  túi  vải  xuống  đất.  Như  vậy  có  ý  nghĩa  gì?  “Buông

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 4

 89

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 xuống” ; ai nhìn thấy cũng hiểu là buông xuống. Sau khi buông xuống rồi 

thì sao? Ngài vác túi vải lên và đi mất. Sau khi buông xuống, thì  “nhấc 

 lên” . Buông xuống nghĩa là trong tâm hoàn toàn chẳng có vướng  mắc; 

nhấc  lên  cái  gì?  Vì xã  hội  đại  chúng phục  vụ.  Chẳng  có  tâm  riêng  tư, 

hoàn toàn hiến dâng.  Buông  xuống  nổi,  nhấc  lên được,  là  tượng trưng 

cho ý nghĩa này. Mặt luôn nở nụ cười tươi, chúng ta để hình tướng cười 

tươi của Ngài ở chỗ dễ nhìn thấy nhất, vừa bước vào cửa liền thấy Ngài, 

học theo Ngài phải buông xuống, nhấc lên nổi, phải học tánh đại từ đại 

bi của Ngài, luôn cười tươi, thường sanh tâm hoan hỷ, hoan hỷ tiếp dẫn 

hết thảy đại chúng, thế nên mới đặt hình tướng của Ngài ở Thiên Vương 

điện,  như  vậy  chứa  đựng  ý  nghĩa gì?  Hộ  pháp.  Hộ  cho  ai?  Hộ  cái  gì? 

Tiêu biểu cho ý nghĩa  “Hộ từ bi tâm” . Bảo hộ tâm từ bi của mình, phải  

buông xuống, nhấc lên, đừng quên ý nghĩa này! Giữ cho mình thường 

sanh tâm hoan hỷ, tươi cười tiếp đón người ta. Hòa thượng Bố Đại biểu 

hiện tánh đức của chúng ta, phải hộ trì từ chỗ này. Bạn xem ý nghĩa này 

sâu sắc không, như vậy mới có tư cách vào cửa Phật. Bước vào cửa Phật 

cần phải có điều kiện gì? Phải có điều kiện này, thực sự buông xuống 

nổi, tâm địa thanh tịnh vô vi, chân chánh có thể nhấc lên, dùng Lục Ðộ 

giáo hóa hết thảy chúng sanh, tượng trưng cho ý nghĩa như vậy. 

Tứ  Thiên  Vương:  Ðông  Phương  Trì  Quốc  Thiên  Vương  tượng 

trưng  “Làm tròn trách nhiệm” ; Nam Phương Tăng Trưởng Thiên Vương 

tượng trưng cho  “Cầu tiến bộ” , luôn cầu tiến, tuyệt chẳng lạc hậu; Tây 

Phương  Quảng Mục Thiên  Vương,  Bắc  Phương  Ða  Văn  Thiên  Vương 

tượng trưng  “Học rộng nghe nhiều” . Người Trung Quốc có câu:  “Ðọc 

 vạn quyển sách, đi vạn dậm đường” , thành tựu cho học vấn, đức năng 

chân thật của mình, sau đó bạn mới có thể phục vụ xã hội, quốc gia, và 

hết thảy chúng sanh. Nếu bạn chẳng có trí huệ, đức năng thì bạn lấy gì 

để phục vụ! Là tượng trưng cho ý nghĩa này. Ý nghĩa vô cùng viên mãn, 

đây là ý nghĩa tượng trưng của Tứ Thiên Vương. 

Trong kinh Phật nói cho chúng ta biết, thọ mạng của Thiên nhân 

là năm  trăm  tuổi.  Một ngày  trên cõi  Tứ Vương  Thiên bằng  năm  mươi 

năm ở cõi người chúng ta, một năm cũng có ba trăm sáu mươi ngày, năm 

mươi năm ở nhân gian bằng một ngày của họ nên thọ mạng của họ rất 

dài. Càng lên cao thì tăng gấp bội, thế nên thiên phước rất lớn. 

Ðược rồi!  Hôm nay chúng tôi giảng đến đây. 

Tập 05 (Số 14-12-05) 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 90

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Chư vị pháp sư, chư vị đại đức, đồng học: Vì chúng ta dùng nhiều 

bản in khác nhau nên không thể nêu lên số trang, số hàng mỗi lần, hy 

vọng mọi người nghe giảng đến đâu tự ghi nhớ lấy, lần sau nhất định sẽ 

nối tiếp ở chỗ đó, đây là chuyện bất đắc dĩ, xin mọi người chịu khó. Xin 

mở kinh.  Lần trước giảng đến trời Dục Giới: 

 Sở vị Tứ Thiên Vương thiên, Ðao Lợi thiên, Tu Diệm Ma thiên, 

 Ðâu Suất Ðà thiên, Hóa Lạc thiên, Tha Hóa Tự Tại thiên. 

所謂四天王天。忉利天。須焰摩天。兜率陀天。化樂

天。他化自在天。

 (Ðó là cõi trời Tứ  Thiên  Vương, cõi  trời  Ðao  Lợi, cõi  trời  Tu  

 Diệm Ma, cõi trời Ðâu Suất Ðà, cõi trời Hóa Lạc, cõi trời Tha Hóa Tự  

 Tại.) 

Ðến đoạn này, chúng ta đã giảng về Tứ Thiên Vương, điểm quan 

trọng  là  phải  hiểu  sự  tiêu  biểu  pháp  của  Tứ  Vương  Thiên  mới  có  thể 

được  thọ  dụng  chân  chánh.  Nói  một  cách  đơn  giản,  Ðông  Phương  Trì 

Quốc  Thiên  Vương,  xem  tên  biết  ý  nghĩa,  vị  Thiên  Vương  này  dạy 

chúng  ta  làm  thế  nào  bảo  vệ  quốc  gia  của  mình  vĩnh  viễn  được  hưng 

vượng, chẳng suy thoái. Từ đó dẫn đến làm thế nào giữ vững nhà mình, 

bảo hộ thân mình, đời này chúng ta lập nghiệp, khỏe mạnh, vang danh 

bốn biển, đức lưu đến đời sau, đây là sự thành tựu chân thật trong đời 

của chúng ta, thế nên ý nghĩa này rất sâu, rất rộng. 

Nam Phương Thiên Vương dạy chúng ta phải mong cầu tiến bộ, 

thời đại vĩnh viễn luôn tiến bộ, chúng ta thường nói người nào đó chẳng 

theo  kịp  thời  đại,  ý  nghĩa  là  như  vậy.  Thời  đại  biến  đổi,  tiến  tới  hằng 

ngày; chữ Tiến ở đây có thể hướng về mặt thiện, cũng có thể hướng về 

mặt ác, đây là việc chúng ta không thể không phân biệt. Nếu tinh tấn về 

thiện pháp thì đây là mặt chánh, quốc thái dân an, mưa thuận gió hòa; 

nếu  tiến  về  hướng  ác  như  tham,  sân,  si,  mạn  thì  nhất  định  sẽ  đem  lại 

động loạn trong xã hội, thiên tai nhân họa, mọi người phải chịu khổ, nhất 

định  phải  nhận  thức  việc  này  rõ  ràng.  Phía  trước  đã  nói  đến  việc  chư 

Phật  tán  thán  Thế  Tôn   “biết  pháp  khổ  vui” ,  câu  này  rất  phi  thường! 

Niềm vui chân chánh không phải chỉ là niềm vui trong đời này, đời sau 

vĩnh viễn hưởng lạc, như vậy mới là niềm vui chân chánh. Nếu nói đời 

này chúng ta hưởng lạc, nhưng đời sau chịu khổ, như vậy là sai rồi, sai 

quá đỗi! Những người đời này hưởng lạc, đời sau chịu khổ không biết là 

bao nhiêu, đây là việc chúng ta không thể không cảnh giác. Trong lúc 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 91

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

hưởng lạc lại tạo nghiệp, khi phước báo hưởng hết, ác nghiệp hiện tiền 

thì  bạn sẽ thọ báo  trong ba  đường  ác, như  vậy  là  sai lầm  to  lớn.  Nam 

Phương Thiên vương tượng trưng cho sự tinh tấn có trí huệ, có lý tánh, 

chẳng si mê, chẳng phải cảm tình. 

Tây  Phương  Thiên  Vương  là  Quảng  Mục  Thiên  Vương,  dạy 

chúng ta xem nhiều, tức là học tập nhiều. Bắc Phương Thiên Vương là 

Ða Văn Thiên Vương, nhìn nhiều, nghe nhiều, vĩnh viễn giữ vai trò của 

một người [tìm tòi] học hỏi, tức là vĩnh viễn làm một học sinh. Chỉ khi 

chứng được Phật quả viên mãn, cứu cánh thì mới ở tại vị trí người thầy, 

đạo  sư  chân  chánh;  Ðẳng  Giác  Bồ  Tát  còn  là  học  sinh,  huống  chi  là 

những  hạng  khác.  Mình  vĩnh  viễn  phải  giữ  tại  địa  vị  học  sinh.  Người 

Trung Quốc thời xưa nói:  “Sống đến già, học đến già, học chẳng hết” 

chính là ý nghĩa này, cả đời đến già còn hiếu học. Trong nhà Phật gọi là 

 “Học Nhân” , Học Nhân tức là học sinh, học tập làm người, vĩnh viễn 

học làm người. Ai có thể làm người tốt, làm được viên mãn, một mảy tơ 

cũng chẳng thiếu sót? Thành Phật, chỉ có Phật mới là một người hoàn 

toàn, chúng ta phải hiểu đạo lý này, phải hết lòng học tập. 

Dùng  cách nói hiện nay  thì những vật trên tay  Tứ  Thiên  Vương 

gọi là  “đạo cụ” . Nói vậy thì mọi người dễ hiểu; đạo là tiêu biểu pháp, 

làm cho bạn nhìn thấy, tiếp xúc đến thì bạn liền biết đại đạo lý của vũ trụ 

nhân  sinh,  tức  là  phải  nắm  chắc  nguyên  tắc  này  để  học  tập.  Trên  tay 

Ðông Phương Thiên Vương cầm đàn tỳ bà, nhạc khí, không có nghĩa là 

ông ta thích ca hát, khiêu vũ, cách nghĩ như vậy là sai. Ngài dùng cái này 

để tiêu biểu làm thế nào hộ trì quốc gia của bạn, hộ quốc quan trọng nhất 

là hành “trung đạo”. Nhà Nho nói  “Trung Dung” , đạo trung dung, nhà 

Phật nói  “Trung đạo đệ nhất nghĩa đế” , Ngài dùng sợi dây đàn này để 

tiêu biểu pháp. Khi chỉnh dây đàn, vặn quá chặt thì nó sẽ đứt, quá chùng 

thì âm thanh chẳng kêu, nhất định phải vặn đến vừa đúng, tiêu biểu cho 

ý nghĩa này. Vừa đúng, chẳng căng, chẳng chùng, như vậy gọi là Trung 

Ðạo,  tiêu  biểu  ý  như  vậy.  Chỗ  cao  minh  của  thánh  nhân  là  biết  giữ  ở 

mức chính giữa, chẳng lệch về hai bên. Do đó đây là đạo cụ. Tay của 

Nam Phương Thiên Vương cầm kiếm, kiếm tượng trưng cho trí huệ, huệ 

kiếm, tiêu biểu cho ý này. Tay Tây Phương Thiên Vương cầm rồng hoặc 

rắn, ở Ấn Ðộ và Trung Quốc đều cho rằng rồng và rắn biết biến hóa, tiêu 

biểu cho hết thảy người, sự, vật trong xã hội thiên biến vạn hóa, bạn phải 

nhìn rõ ràng. Tay phải cầm hạt châu, châu tiêu biểu chẳng biến đổi, trong 

hết thảy sự thay đổi bạn nắm được nguyên tắc chẳng biến đổi. Bất biến 

tức là Ðịnh Huệ, tức là Thành Kính, nắm vững nguyên tắc này để xử sự, 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 92

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đối  người,  tiếp  vật,  bất  luận  xã  hội  biến  hóa  như  thế  nào,  chỉ  cần  bạn 

nắm vững nguyên tắc thì có thể ứng phó như ý, giáo hóa tự tại. 

Tay Bắc Phương Thiên Vương cầm lọng (hay dù), lọng che. Lọng 

tượng trưng cho ngăn ngừa ô nhiễm; lúc chẳng có ô nhiễm thì xếp lọng 

lại, khi có ô nhiễm thì giương lọng ra. Xã hội hiện nay của chúng ta ai 

cũng ý thức đến mức ô nhiễm trầm trọng, tâm lý ô nhiễm, tinh thần ô 

nhiễm, tư tưởng kiến giải ô nhiễm, sinh lý ô nhiễm, hoàn cảnh bên ngoài 

ô nhiễm.  Hiện nay chúng ta tạo tượng của Tứ Thiên Vương, lọng của 

Bắc Phương Thiên Vương phải giương ra chứ không thể xếp lại, chúng 

ta  phải  hiểu  đạo  lý  này.  Ý  nghĩa  giáo  dục  vô  cùng  sâu  xa,  chúng  ta 

không thể xem như thần minh, nếu xem như vậy là sai, là mê tín. 

Trời Ðao Lợi, người Trung Quốc gọi thiên chủ trời này là Ngọc  

Hoàng Ðại Ðế, đại khái rất nhiều tôn giáo ngoại quốc xưng là Thượng 

Ðế, Thiên Chúa chính là Ngài. Có rất nhiều cõi trời, mỗi tầng trời đều có 

thiên chủ, đều có một nhân vật lãnh đạo, tại sao chúng ta khẳng định là 

Ðao  Lợi  thiên  chủ,  chẳng  phải  thiên  chủ  ở  những  cõi  trời  khác?  Xem 

kinh điển của họ, lý luận của họ, phương pháp tu hành rất giống với trời 

Ðao Lợi. Tu thập thiện nghiệp đạo thì có thể vãng sanh về cõi trời Ðao 

Lợi. Chúng ta coi kinh điển của Cơ Ðốc Giáo, Moses có mười điều răn, 

mười điều răn này rất tương tợ với thập thiện nghiệp đạo. Chúng ta nhất 

định phải hiểu, chẳng phải chỉ tin Thượng Ðế bèn được cứu, chẳng có 

việc này. Phải tu pháp của Thượng Ðế dạy, trong kinh điển Thượng Ðế 

dạy bạn làm thế nào thì bạn phải làm theo như vậy mới được. Nếu bạn 

làm chẳng được thì không thể sanh lên trời, Ngài có điều kiện, như vậy 

mới hợp tình, hợp lý, hợp pháp. 

Chúng ta niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ cũng có điều kiện, không 

phải nói tôi tin thì có thể vãng sanh, không được đâu. Hiện nay có một 

số người đề xướng Bổn Nguyện Niệm Phật, [nói rằng] tôi phát nguyện 

vãng sanh thì quyết định được sanh, đâu có chuyện đơn giản như vậy! 

Trong  “Nguyện”  có  “Hạnh”   thì  nguyện  này  mới  gọi  là  nguyện  chân 

thật, trong kinh không biết Phật đã nói bao nhiêu lần. Nguyện mà không 

có hạnh thì gọi là nguyện suông, nguyện đó hư giả, chẳng thể biến thành 

hiện thực. Bạn phải hiểu ý nghĩa này, Phật chẳng lừa gạt người, tự mình 

gạt mình thì sẽ bị thiệt thòi to lớn. Dùng hạnh để thực hiện nguyện, biến 

nguyện  vọng  của  bạn  thành  thực  tiễn.  Vì  sao  chúng  ta  coi  trọng  Tam 

Phước, Lục Hòa, đây là pháp căn bản do Phật dạy trong kinh Quán Vô 

Lượng Thọ Phật, ba đời chư Phật đều tu ba điều này, đó chính là Tịnh 

Nghiệp Chánh Nhân. Chúng ta vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 93

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tu  Tịnh  Nghiệp,  chúng  ta  tin  A  Di  Ðà  Phật,  tin  Tây  Phương Tịnh  Ðộ, 

nguyện sanh Tây Phương Tịnh Ðộ, điều kiện thấp nhất là phải làm được 

Tam Phước, nếu chẳng làm được Tam Phước thì không thể vãng sanh. 

Mỗi  ngày  niệm  Phật,  niệm  mười  vạn  tiếng  Phật  hiệu,  người  xưa  nói: 

 “Hét  bể  cổ  họng cũng uổng  công” , lời này  là  lời  chân  thật, chẳng giả 

dối. 

Trong Tam Phước tối thiểu phải làm được một điều thì bạn mới có 

thể vãng sanh. Nếu bạn có thể làm được điều thứ nhất  “Hiếu dưỡng cha 

 mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm  chẳng  sát  hại  sanh  vật,  tu  thập  thiện 

 nghiệp” , phát nguyện niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ, thì bạn có thể vãng 

sanh  Hạ  Phẩm.  Bạn có thể  làm  được  điều  thứ  hai, điều thứ  hai đương 

nhiên bao gồm điều thứ nhất, tức là cộng thêm:  “Thọ trì Tam Quy, đầy 

 đủ các giới, chẳng phạm oai nghi”  thì bạn vãng sanh Trung Phẩm. Ðây 

là ba bậc vãng sanh nói trong kinh Vô Lượng Thọ. Nâng cao thêm, nếu 

bạn  có  thể   “Phát  Bồ  Ðề  tâm,  tin  sâu  nhân  quả,  đọc  tụng  Ðại  Thừa, 

 khuyến tấn hành giả”  thì sẽ vãng sanh Thượng phẩm. Ðây là pháp căn 

bản, đâu có nói phát nguyện suông, chẳng cần tu hành mà có thể vãng 

sanh, Phật chẳng nói như vậy. Muôn vàn xin đừng hiểu lầm, chẳng thể 

bỏ  uổng  nhân  duyên  hiếm  có  trong  đời  này.  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn 

Nguyện kinh là pháp căn bản, cả bộ kinh này nói về cái gì? Chính là nói 

về  Phước  thứ  nhất:   “Hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm 

 chẳng sát hại, tu thập thiện nghiệp” , cả bộ kinh nói về việc này. Bạn sẽ 

hỏi bốn câu trong phước thứ nhất này phải nói như thế nào? Cả bộ Ðịa 

Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện kinh này là chú giải [cho bốn câu này]. Tu học 

đúng như lý, như pháp, đại sư Thiện Ðạo nói:  “Vạn tu vạn người về” , ai

cũng không bỏ sót. Nếu bạn tu không đúng như pháp thì sẽ chẳng vãng 

sanh nổi, Phật chẳng nói sai, là bạn đã hiểu sai ý tứ trong ấy. Trong kinh 

Vô Lượng Thọ, Phật dạy chúng ta  “Ðương hiếu ư Phật” , dạy chúng ta 

tôn sư trọng đạo, đây là giáo nghĩa của kinh Ðịa Tạng, nhất định phải 

hiểu những đạo lý này. 



Tu Diệm Ma thiên cũng gọi là Dạ Ma thiên, tên của cõi trời này 

đúng ra phải là Tu Diệm Ma thiên. Gọi là Dạ Ma thiên vì thiên chủ cõi 

ấy tên là Dạ Ma. Tu Diệm Ma dịch nghĩa là Diệu Thiện, hiện nay lão 

hòa thượng ở Phổ Ðà Sơn của chúng ta cũng có tên là Diệu Thiện. Cõi 

trời này rất khoái lạc, rất hoan hỷ, ngoài việc tu thập thiện nghiệp ra còn 

phải tu Ðịnh, phải thêm công phu định lực mới có thể sanh về. Chỉ tu 

thập thiện nghiệp thì không được, chẳng thể vãng sanh, chỉ có thể sanh 

đến trời Ðao Lợi mà thôi, muốn lên trên phải thêm công phu định lực. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 94

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Nói thật ra còn phải tu Từ, Bi, Hỷ, Xả, đây là khoa mục chánh của cõi 

trời Sắc Giới, họ cũng tu nhưng công phu đương nhiên chẳng sâu bằng 

người cõi trời Sắc Giới; nhưng vẫn có tu. Càng lên cao thì ở mỗi tầng 

công phu định lực, thiện lợi, chúng ta gọi là tích công lũy đức, tăng lên 

gấp bội, cứ lên mỗi tầng thì tăng thêm gấp bội, thật chẳng đơn giản! Mọi 

người hãy suy nghĩ sanh lên trời đã chẳng dễ rồi huống chi là vãng sanh 

về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  để  làm  Phật!  Chuyện  này  chúng  ta 

không thể coi thường, không thể coi như quá dễ; nhưng cũng không thể 

coi như quá khó, nếu quá khó thì bạn sẽ không dám tu. Coi quá dễ thì sẽ 

lơ là, khinh thường, nhất định sẽ làm hỏng việc. Người ở Trời Dục giới 

tu  thượng  phẩm  thập  thiện,  trong  đó  còn  thêm  một  số   “Vị  đáo  định” , 

nghĩa là họ tu Ðịnh, công phu tu Ðịnh này vẫn chưa đạt được tới trình độ 

nhất định. Trình độ nhất định nghĩa là hoàn toàn đè nén, che phủ dục, 

chúng ta gọi là dục vọng, đức Phật quy nạp thành năm thứ: Tiền tài, sắc 

đẹp, tiếng tăm, ăn uống, ngủ nghỉ (Tài, Sắc, Danh, Thực, Thùy) gọi là 

Ngũ Dục. Họ đã đè phục được năm thứ dục này, tuy chưa đoạn nhưng 

nhất định chẳng khởi hiện hành thì mới có thể sanh đến trời Sắc Giới. 

Họ đè phục được ngũ dục, nhưng chẳng thể đoạn, cũng có thể nói sáu 

tầng trời này  càng lên  cao thì dục niệm  của họ càng lợt  lạt.  Nếu hoàn 

toàn đè phục hết dục niệm, bày ngay trước mặt họ đích thật chẳng động 

tâm, chẳng khởi ý niệm, thì họ sẽ lên cõi Sắc Giới. Công phu định lực 

này kể là đã thành tựu, họ có thể sanh đến cõi trời Sơ Thiền ở Sắc Giới. 

Sắc Giới có mười tám tầng trời. Chúng ta xem tiếp kinh văn: 

 Phạm Chúng thiên, Phạm Phụ thiên, Ðại Phạm thiên. 

梵眾天。梵輔天。大梵天。

 (Trời Phạm Chúng, trời Phạm Phụ, trời Ðại Phạm.) 

Ðây là cõi Sơ Thiền. Ba cõi trời Sơ Thiền này, chúng ta gọi là ba 

tầng,  nhưng  trên  thực  tế  chỉ  là  một  tầng,  phước  báo  hưởng  thụ  chẳng 

giống nhau.  “Phạm Chúng”  ví như nhân dân, người dân thường;  “Phạm 

 Phụ”  ví như đại thần, quan cao, quan lớn, sự hưởng thụ đương nhiên cao 

hơn dân thường;  “Ðại Phạm”  ví như thiên vương, phước báo càng lớn 

hơn. Cùng một tầng trời có ba hạng hưởng thụ khác nhau. Tuy cõi Sơ 

Thiền ở Sắc Giới có hưởng thụ, chư vị phải biết họ chẳng có ý niệm, tâm 

địa thanh tịnh.  “Phạm”  là tiếng cổ Ấn Ðộ, dịch nghĩa là thanh tịnh. Sơ 

Thiền tâm địa đã thanh tịnh rồi, lên cao hơn thì chẳng cần nói nữa, càng 

lên cao càng thanh tịnh. Nhị Thiền gọi là  “Quang thiên” . 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 95

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Thiểu Quang thiên, Vô Lượng Quang thiên, Quang Âm thiên. 

少光天。無量光天。光音天。

 (Trời Thiểu Quang, trời Vô Lượng Quang, trời Quang Âm.) 

Cổ đức nói: Đại khái, Sơ Thiền vẫn còn tổ chức giống xã hội nhân 

gian, có nhân dân, có quan liêu, có quốc vương; Nhị Thiền trở lên chẳng 

còn nữa, thế giới bình đẳng, chân chánh cộng hòa, chẳng có quốc vương, 

đại thần gì hết, mọi người đều bình đẳng. Tuy bình đẳng nhưng phước 

báo vẫn còn sai khác, sai khác do đâu mà có? Công phu tu hành mỗi cá 

nhân chẳng giống nhau. Thí dụ chúng ta học trong trường, cùng một lớp 

thì mọi người đều giống nhau, lúc thi cử thì có hạng nhất, hạng nhì, vẫn 

còn xếp hạng, vậy thì có chỗ chẳng bằng nhau, trong chỗ đồng có chỗ 

không đồng.  Lúc chưa thành Phật thì hiện tượng này vẫn tồn tại. Cùng 

là Ðẳng Giác Bồ Tát, Ðẳng Giác Bồ Tát cùng nhau thi cử cũng có hạng 

nhất, hạng nhì, hạng ba. Chỉ đến quả địa Như Lai thì mới hoàn toàn bình 

đẳng,  một  chút  sai  khác  cũng  chẳng  có,  những  đạo  lý  và  sự  việc  này 

chẳng khó hiểu.  “Trời Thiểu Quang”  có ánh sáng nhưng ít hơn so với 

cõi khác;  “Trời Vô Lượng Quang”  thì ánh sáng nhiều hơn. Ánh sáng này 

từ đâu đến? Nói cho chư vị biết tâm thanh tịnh sẽ phóng quang, tâm địa 

thanh tịnh sẽ phóng ánh sáng. 

Thật  ra  hết  thảy  vạn  vật  đều  phóng  quang.  Hôm  trước  sư  Ngộ 

Toàn đem hình cho tôi xem, Sư nói ở ngoài đời có một dụng cụ có thể 

chụp  “quang”  của người. Sư đi chụp rồi lấy tấm hình cho tôi xem; tôi 

nói muôn vàn đừng bị gạt, đừng bị người ta gạt. Ðích thật con người có 

quang, vật cũng có quang, ngay cả cỏ cây cũng có quang, đây là sự thật. 

Quang của mỗi người có màu sắc khác nhau, lớn nhỏ khác nhau, một số 

người luyện Khí Công có thể nhìn thấy, người có công phu định lực thì 

chẳng  cần  nói  nữa.  Nhìn  thấy  quang  trên  thân  người  của  bạn,  người 

luyện khí công gọi đó là khí, họ gọi bằng danh từ  “khí” , người tu thiền 

định gọi đó là  “quang” . Từ màu sắc và cường độ lớn nhỏ của quang có 

thể biết tâm hạnh của người này là thiện hay ác. Tâm địa thiện lương từ 

bi, tâm thiện, hạnh thiện phóng ra quang màu vàng kim, đây là thù thắng 

nhất, tốt nhất. Kế đó là màu vàng, màu kém hơn một chút. Tại sao quỷ 

thần nhìn thấy người tu hành thì tôn kính? Họ nhìn thấy quang, năng lực 

này  của họ là  [nhờ quả]  báo  [mà  có]  được,  quỷ  thần có quả báo được 

Ngũ Thông. Họ nhìn thấy người tâm địa hiền lương, từ bi, hạnh thiện, 

chẳng  phải  là  người  tu  hành,  nhưng  quang  của  những  người  này  cũng 

tốt, quỷ thần nhìn thấy đều tôn kính, chẳng dám làm tổn hại. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 96

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 “Trời Quang Âm”  có thể dùng quang để diễn đạt âm thanh. Ở cõi 

Nhị Thiền, người ta trao đổi ý kiến chẳng cần nói chuyện, nói chuyện rất 

mệt, nói nhiều thì hao hơi, mệt thân thể. Họ trao đổi bằng cách phóng 

quang, người khác nhìn thấy quang ấy đều hiểu ý nghĩa chứa đựng trong 

đó.  Ngôn  ngữ  rất  có  hạn,  ngôn  ngữ  rất  vụng  về,  từ  Nhị  Thiền  trở  lên 

chẳng dùng  ngôn ngữ,  dùng  phóng quang  để thay  thế.  Cõi  Tam  Thiền 

còn cao hơn nữa, tâm địa thanh tịnh hơn, Tam Thiền gọi là  “Tịnh thiên” . 

 Thiểu Tịnh thiên, Vô Lượng Tịnh thiên, Biến Tịnh thiên. 

少淨天。無量淨天。遍淨天。

 (Trời Thiểu Tịnh, Trời Vô Lượng Tịnh, Trời Biến Tịnh.) 

Cũng là dựa trên sự sai khác của tâm thanh tịnh mà nói, đây là ba 

cõi  trời:   “Tam  Thiền,  Tam  Quang,  Tam  Tịnh”   đều  là  công  hạnh  cao 

thấp. Tứ Thiền rất đặc biệt, tất cả có chín thứ chẳng giống nhau, có chín 

cõi trời. 

 Phước Sanh thiên, Phước Ái thiên, Quảng Quả thiên. 

福生天。福愛天。廣果天。

 (Trời Phước Sanh, trời Phước Ái, trời Quảng Quả.) 

Ðây là cõi trời thông thường ở cõi Tứ Thiền, giống với cõi Tam 

Thiền kể trên.  “Phước Sanh, Phước Ái, Quảng Quả”  gọi là Phước thiên. 

Phước báo lớn nhất thì không có tam tai. Ở đó không có tam tai, tam tai 

là Hỏa tai, Thủy tai, Phong tai. Hỏa tai có thể thiêu đến cõi Sơ Thiền. Sơ 

Thiền có cả ba Hỏa, Thủy, Phong tai, chẳng thể tránh. Nhị Thiền thì bị 

Thủy tai, nước có thể tràn ngập đến trời Nhị Thiền. Nhị Thiền không có 

Hỏa  tai,  nhưng  có  Thủy  tai,  Phong  tai.  Ở  cõi  trời  Tam  Thiền  tâm  địa 

thanh tịnh, chẳng có Thủy và Hỏa tai, nhưng lại có Phong tai. Ðến cõi 

Tứ Thiền thì phước báo lớn hơn, cả ba Thủy, Hỏa, Phong tai đều chẳng 

có.  “Thủy,  Hỏa,  Phong”   được  gọi  là   “Ðại  Tam  Tai”   trong  kinh  Phật. 

Tiểu Tam Tai là  “kiếp đao binh, ôn dịch, cơ cẩn” , cơ cẩn nghĩa là đói 

khát. Chúng ta rất khó hiểu được ý nghĩa của Ðại Tam Tai, Tiểu Tam 

Tai.  Lúc  trước  đọc  kinh  cũng  lơ  là  đọc  lướt  qua,  khi  giảng  kinh  thì  y 

chiếu chú giải của người xưa cũng lướt qua. 

Mấy  năm  trước  tôi  đến  Nhật  Bản  phỏng  vấn,  đến  Quảng  Ðảo 

(Hiroshima)  và  Trường  Kỳ  (Nagasaki),  đến  tham  quan  tận  nơi  những 

chỗ  bị  dội  bom  nguyên  tử,  mới  tự  nhiên  hiểu  được  Tiểu  Tam  Tai  nói 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 97

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

trong kinh Phật chính là chiến tranh nguyên tử. Chỗ bị nổ bom nguyên 

tử  là  nơi  bị  đao  binh  kiếp.  Chiến  tranh  tám  năm  giữa  Trung  Quốc  và 

Nhật chưa kể là Tiểu Tam Tai, chiến tranh nguyên tử mới là Tiểu Tam 

Tai. Trong kinh Phật nói kiếp đao binh kéo dài bao lâu? Bảy ngày bảy 

đêm.  Chiến  tranh  kéo  dài  bảy  ngày  bảy  đêm  là  kiếp  đao  binh.  Chiến 

tranh tám năm giữa Trung Quốc và Nhật chẳng phải là kiếp đao binh, thế 

chiến thứ nhất, thế chiến thứ nhì cũng chưa phải là kiếp đao binh. Chiến 

tranh nguyên tử, bom nguyên tử nổ xong, [sau khi đến Nhật Bản] chúng 

tôi mới bỗng nhiên hiểu được chuyện Phật nói chính là chuyện này. Sau 

khi nổ xong, phóng xạ tồn  tại bảy  tháng bảy  ngày.  Sau  bảy  tháng bảy 

ngày này bạn chưa chết, mạng của bạn còn giữ được. Có nhiều người bị 

nổ bom chẳng chết liền, nhưng trong bảy tháng bảy ngày bị phóng xạ, họ 

sống nổi hay không thì sau bảy tháng mới có thể xác định. Phật gọi đây 

là ôn dịch, ôn dịch chính là việc này, là nạn bị phóng xạ. Người Nhật nói 

với chúng tôi, chỗ bị nổ bom đến năm thứ tám sau khi bom nổ mới mọc 

cỏ, nghe xong chúng tôi mới hiểu được lời Phật nói, cơ cẩn (nạn đói) kéo 

dài bảy năm bảy tháng và bảy ngày, sau đó đất mới mọc cây cỏ được, 

nếu cây cỏ chẳng mọc nổi thì người ta đương nhiên sẽ bị đói.  Chúng ta 

hãy suy nghĩ xem, sức mạnh của võ khí nguyên tử hiện nay so với trái 

bom nổ ở Quảng Ðảo không biết là mạnh gấp bao nhiêu lần. Ở Quảng 

Ðảo,  Trường  Kỳ  bị  nổ  bom  vì  bị  bụi  phóng  xạ  nghiêm  trọng  nên  tám 

năm sau cây cỏ mới mọc nổi. Thế nên đại chiến thế giới lần thứ ba xảy 

ra tức là Tiểu Tam Tai mà Phật đã nói. Ðại Tam Tai là sự hủy diệt của 

tinh cầu, ngày nay chúng ta nhìn thấy hỏa tai, những tinh cầu phát ra ánh 

sáng đó chính là hỏa, toàn thể là một biển lửa, mặt trời chính là biển lửa. 

Chúng ta rất khó hiểu rõ trạng thái của Ðại Tam Tai, hiện nay tình hình 

của Tiểu Tam Tai đại khái thì chúng ta có thể hiểu được đôi chút, thiệt 

đáng sợ vô cùng! Cõi trời Tứ Thiền mới là cõi trời đủ phước báo, chẳng 

bị Tam Tai. 

Trong Ðại Trí Ðộ Luận, Phật nói người ở trời Sắc Giới chủ yếu là 

tu thiền định, nếu chỉ tu thiền định mà không tu phước thì đâu có phước 

báo lớn như vậy! Thế nên họ phải tu Tứ Vô Lượng Tâm: Từ, Bi, Hỷ, Xả, 

đây là chỗ tồn tâm của thiên nhân trên trời Sắc Giới. Họ bố thí, trì giới, 

tu bố thí thì tâm được vui, bố thí nhiều thì khoái lạc càng nhiều. Thế nên 

họ có thể xả, chịu thí, nhờ vậy mới có thể dùng công phu định lực của họ 

sanh đến cõi trời Tứ Thiền. Sự khác biệt ở cõi Tứ Thiền cũng do công 

phu định lực sâu hay cạn, phước tu được ít hay nhiều, từ đó mới sanh ra 

những tướng trạng khác biệt. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 98

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Vô Tưởng thiên. 

無想天。

 (Trời Vô Tưởng.) 

Cõi Tứ Thiền còn một tầng đặc biệt,  “trời Vô Tưởng” . Trong kinh

Phật nói đây là trời ngoại đạo, hơn phân nửa đều là học Phật, giải sai ý 

tứ của Phật. Tu Ðịnh, trong Ðịnh, ý niệm gì cũng chẳng khởi lên, một 

niệm chẳng sanh, vô tưởng, tu thành công thì vãng sanh về cõi này. Chỉ 

có Ðịnh, chẳng có Huệ là sai lầm; ý nghĩa của thiền định là trong Ðịnh 

có Huệ.  “Thiền Na”  là Phạn ngữ, dịch nghĩa là  “Tịnh Lự” , “Tịnh”  là

Ðịnh,  “Lự”  là có công phu Quán Chiếu, cũng có nghĩa là họ hiểu rõ, họ 

chẳng Ðịnh đến nỗi không biết gì cả. Một niệm chẳng sanh, nhưng mọi 

việc  đều  rõ  ràng,  chuyện  gì  cũng  minh  liễu,  như  vậy  mới  gọi  là  thiền 

định.  Nếu  chỉ  là  một  niệm  chẳng  sanh,  việc  gì  bên  ngoài  cũng  chẳng 

biết, như vậy là không được, là có Ðịnh chẳng có Huệ, tu như vậy thành 

công thì tương lai sẽ vãng sanh về cõi trời Vô Tưởng. Sự tu hành trong 

Phật pháp là  “Ðịnh Huệ đẳng trì”  gọi là thiền định. Sa Ma Tha, Tỳ Bà 

Xá Na,  “Sa Ma Tha”   dịch  nghĩa  là  Chỉ  Tức,  “Tỳ  Bà  Xá  Na”   dịch  là 

Quán Tưởng, hoặc Quán Kiến, Quán Sát, có những nghĩa như vậy. Chỉ 

tu một thứ thì sẽ lệch về một bên, đều chẳng thể thành tựu. Người chỉ tu 

Ðịnh  thì  dễ  hôn  trầm,  tu  thành  công  thì  sanh  về  cõi  Trời  Vô  Tưởng. 

Người  chỉ  tu  Huệ  thì  không  thể  được  Ðịnh,  tâm  nhảy  loạn  xạ,  vọng 

tưởng rất nhiều. Tại sao chú trọng tại thiền định? Thiền là Ðịnh - Huệ 

đều bằng nhau, Ðịnh - Huệ đẳng trì, công phu này mới chính xác. 

Năm thứ sau này là chỗ thánh nhân tu hành: 

 Vô  Phiền  thiên,  Vô  Nhiệt thiên,  Thiện Kiến  thiên,  Thiện  Hiện 

 thiên, Sắc Cứu Cánh thiên. 

無煩天。無熱天。善見天。善現天。色究竟天。

 (Trời  Vô  Phiền,  trời  Vô  Nhiệt,  trời  Thiện  Kiến,  trời  Thiện  Hiện, 

 trời Sắc Cứu Cánh.) 

Thông  thường  còn  xưng  là   “Ngũ  Bất  Hoàn  thiên” ,  ai  trụ  ở  đó? 

Tiểu  Thừa  Tam  Quả,  cũng  được  gọi  là   “Tịnh  Cư  thiên” ,  thế  nên  Tứ 

Thiền  là  Phàm  Thánh  Ðồng  Cư  độ.  Trời  của  phàm  phu  là  trời  Phước 

Sanh, Phước Ái, Quảng Quả và Vô Tưởng, thiên nhân ở bốn cõi trời này 

chẳng nhìn thấy thiên nhân ở trời Tịnh Cư, biết là họ ở nơi đó tu hành 

nhưng không nhìn thấy họ. Giống như ở thế gian này, địa cầu chúng ta 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 99

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

cũng là Phàm Thánh Ðồng Cư độ, có Phật, Bồ Tát, A La Hán trụ ở địa 

phương này, loài người chúng ta chẳng nhìn thấy họ. Quý vị tụng Từ Bi 

Tam Muội Thủy Sám, trong ấy nói đạo tràng của tôn giả Ca Nặc Ca ở 

Tứ  Xuyên,  người  thường  đến  đó  thì  thấy  toàn  là  núi  hoang  vu,  chẳng 

nhìn thấy gì hết, lúc quốc sư Ngộ Ðạt đến đó nhìn thấy đạo tràng trang 

nghiêm.  Phải  có  duyên  mới  nhìn  thấy  cõi  Phàm  Thánh  Ðồng  Cư  độ, 

không có duyên thì chẳng thấy. Trong kinh nói tôn giả Ca Diếp còn chưa 

nhập Niết Bàn, còn ở núi Kê Túc, Ngài cũng thường ra ngoài đời, lúc ra 

thì chúng ta cũng chẳng nhận biết được, Ngài biết biến hóa. Ngài phải 

đợi Phật Di Lặc ra đời, truyền y bát của đức Phật Thích Ca Mâu Ni cho 

Phật Di Lặc. Phật Di Lặc xuất thế, trong kinh nói năm mươi sáu ức bảy 

ngàn vạn năm sau, tôn giả Ca Diếp phải đợi thời gian dài như vậy. Tâm 

người được thanh tịnh, thọ mạng được tự tại, muốn trụ bao lâu thì trụ  

bấy lâu, chẳng trở ngại. 

Thế nên tôi khuyên mọi người phải phát nguyện, nguyện lực phải 

mạnh  hơn  nghiệp  lực  thì  bạn  mới  chuyển,  mới  được  tự  tại.  Nếu  bạn 

không  chịu  phát  nguyện,  đời  này  bạn  nhất  định  sẽ  chịu  vận  mạng  chi 

phối, bạn sẽ chẳng thoát nổi vận mạng. Nhất định phải phát đại nguyện 

xả mình vì người, thì bạn mới được tự tại, đời sống tự tại, thọ mạng tự 

tại, trụ thế tự tại, giáo hóa tự tại, hết thảy sự nghiệp chẳng có gì là không 

tự tại, nguyện lực chẳng thể nghĩ bàn! Tại sao không chịu phát nguyện! 

Ðời Ðường, đại sư Pháp Chiếu, tổ thứ tư tông Tịnh Ðộ, Ngài nhìn thấy 

Ðại Thánh Trúc Lâm Tự của Văn Thù Bồ Tát trên núi Ngũ Ðài, đây là 

người có duyên. Ngài nhìn thấy Văn Thù, Phổ Hiền, nhìn thấy pháp hội 

hơn một vạn người tụ hội, Văn Thù Bồ Tát đang giảng kinh thuyết pháp, 

Ngài  còn  ở đó  nghe một  buổi,  còn  thỉnh giáo  Văn  Thù  Bồ  Tát:   “Phật 

 pháp  đã  đi  đến  đời  Mạt  Pháp,  căn  tánh  người  đời  Mạt  Pháp  độn,  tu 

 pháp  môn  gì  dễ  thành  tựu?” .  Văn  Thù  Bồ  Tát  dạy  Ngài  tu  pháp  môn 

Niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ. Pháp Chiếu vốn là tham thiền, nghe xong 

lời dạy của Văn Thù Bồ Tát, phát nguyện chuyên tâm niệm Phật. Ngài 

còn thỉnh giáo:  “Làm thế nào niệm Phật?” . Văn Thù Bồ Tát dạy phương 

pháp  niệm  Phật  cho  Ngài.  Sau  đó  Ngài  rời  khỏi  Ngũ  Ðài  Sơn,  trên 

đường về đi đến đâu Ngài cũng đều ghi dấu hiệu, sợ lạc đường, muốn 

lần sau trở lại. Kết quả là làm dấu được vài chỗ rồi quay trở lại, chùa 

chẳng còn nữa, chỉ còn một cảnh núi hoang vu, thế mới biết là chẳng thể 

nghĩ bàn, đạo tràng đã biến mất. Phàm phu chẳng nhìn thấy Phàm Thánh 

Ðồng Cư độ, chẳng có duyên ấy thì chẳng nhìn thấy cảnh giới của thánh 

nhân. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 100

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Trong kinh nói  Phàm  Thánh  Ðồng  Cư độ  có ba  chỗ:  Một là thế 

giới Sa Bà của chúng ta, thứ hai là trời Ðâu Suất tức là tầng trời thứ tư 

trên  cõi  Dục  Giới,  Ðâu  Suất  nội  viện  là đạo  tràng  của  Di  Lặc  Bồ  Tát, 

thiên nhân trời Ðâu Suất chẳng nhìn thấy, chỉ nghe nói, chẳng biết ở đâu. 

Thứ ba là trời Tịnh Cư ở cõi trời Tứ Thiền tức là Ngũ Bất Hoàn thiên, ba 

chỗ này là Phàm Thánh Ðồng Cư độ. Họ ở chỗ này tu hành, tuy đều là 

thánh nhân Tam Quả, tại sao gọi là Bất Hoàn? Chẳng còn đến Dục Giới 

nữa, họ sẽ thành tựu ở chỗ đó. Trong kinh nói người lợi căn sẽ trụ ở Ngũ 

Bất Hoàn thiên, trực tiếp ở đó chứng quả A La Hán và siêu việt tam giới, 

siêu việt sáu nẻo luân hồi, đây là A La Hán lợi căn. Nếu kém hơn, họ 

còn phải thông qua Tứ Không thiên mới có thể xuất tam giới; người lợi 

căn chẳng cần thông qua Tứ Không thiên, trực tiếp chứng quả A La Hán, 

liền xuất tam giới, đây là thiên nhân cõi trời Tịnh Cư. Chúng ta không 

cần  phải  giới  thiệu  thêm  về  Ngũ  Bất  Hoàn  thiên.  Kiến  Tư  phiền  não 

trong tam giới gọi là Kiến Tư Hoặc, tam giới tám mươi mốt phẩm; tam 

giới chia thành chín cõi, mỗi cõi có chín phẩm, chín nhân chín thành tám 

mươi mốt phẩm Tư Hoặc, đến Ngũ Bất Hoàn thiên mới đoạn hết, đoạn 

hết mới chứng quả A La Hán. 

Năm xưa đức Phật Thích Ca Mâu Ni xuất hiện trên thế gian này, 

thị hiện thành Phật dưới cây Bồ Ðề, sau khi thành Phật giáo hóa chúng 

sanh.  Giáo hóa chúng sanh cần có người khải thỉnh, nếu không ai mời 

thì Phật chẳng thể dạy. Người thế gian tuy biết đức Phật nhưng ai biết 

được đây là một người có đại trí huệ, đại đạo sư cho trời và người, ai biết 

được? Người thế gian chẳng có người thỉnh thì Phật phải nhập Niết Bàn, 

phải thị hiện diệt độ. Thiên nhân ở trời Tịnh Cư nhìn thấy, họ thấy đức 

Phật Thích Ca thị hiện nên mau mau xuống để thỉnh cầu, thiên nhân cõi 

trời Tịnh Cư thay thế chúng ta thỉnh cầu nên đức Phật mới trụ thế tám 

mươi năm, giảng kinh thuyết pháp cho chúng ta trên ba trăm hội, chúng 

ta phải cảm kích người cõi trời Tịnh Cư. Nếu họ không thỉnh pháp thì 

thế gian này của chúng ta chẳng nghe được Phật pháp, họ cũng rất từ bi, 

thương xót hết thảy chúng sanh khổ nạn, khuyến thỉnh Như Lai thuyết 

pháp. Cõi cuối cùng: 

 Ma Hê Thủ La thiên. 

摩醯首羅天。

 (Trời Ma Hê Thủ La.) 

Có một số kinh nói Ma Hê Thủ La tức là Sắc Cứu Cánh thiên. Ở  

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 101

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đây tại sao phải liệt kê tên này riêng ra? Trong kinh cũng có nói, Ma Hê 

Thủ La là thượng thủ của thiên nhân cõi Tịnh Cư, ý nghĩa này cũng hay. 

Tịnh Cư thiên tức là Ngũ Bất Hoàn thiên, vị đại đức được tôn kính nhất 

xưng là Ma Hê Thủ La. Ðây là do thiền định được đại tự tại nên Ma Hê 

Thủ La cũng có thể xưng là Ðại Tự Tại thiên. Ðây là mười tám tầng trời 

Sắc Giới, giới thiệu đơn giản đến đây. Câu tiếp theo: 

 Nãi chí Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ thiên. 

乃至非想非非想處天。

 (Cho đến trời Phi Tưởng Phi Phi Tướng Xứ.) 

Chữ nãi chí ở đây ngụ ý đã lược bớt. Ðã lược bớt Tứ Không thiên, 

Vô Sắc Giới thiên. Thiên nhân ở trời Vô Sắc Giới thực sự là phàm phu 

rất thông minh, rất có trí huệ. Ở Trung Quốc cổ đại, Lão Tử xuất hiện 

vào triều nhà Châu, thời đại Xuân Thu (722 trước công nguyên đến 481 

trước công nguyên), cùng thời với Khổng Tử, lớn tuổi hơn Khổng Tử. 

Người này  rất  thông  minh,  Ngài nói:   “Tôi có  một  mối lo  lớn  vì tôi  có 

 thân này” . Ngài nói tôi có một mối lo lớn, vì sao? Vì tôi có cái thân này. 

Thân là gốc khổ, nếu không có thân thể thì tốt biết mấy, tự tại biết mấy; 

Ngài là phàm phu bậc cao nên mới biết thân là gốc khổ. Làm sao xả bỏ 

thân, không cần nữa?  Ngài chán ghét sắc thân, cộng thêm công phu định 

lực của Ngài, đích thật có thể xả bỏ sắc thân này, lìa khỏi, thăng lên cõi 

trên, phần nhiều chúng ta gọi là  “linh giới” ; y theo Phật pháp thì chỉ có 

thần  thức  chẳng  có sắc  thân,  hạng  này  chúng  ta xưng  là  Vô  Sắc  Giới. 

Người cõi trời Sắc Giới đã xả bỏ dục, đã xả bỏ ngũ dục lục trần, phiền 

não nghiêm trọng này, thoát ra khỏi Dục Giới đến cõi Sắc Giới. Sắc Giới 

vẫn còn sắc tướng, thân thể, hoàn cảnh cư trú, những thứ này còn phiền 

phức, còn chưa rốt ráo, xả bỏ những thứ này thì lên đến Tứ Không thiên. 

Tứ Không thiên vẫn còn trong phạm vi của lục đạo, chưa thoát ra khỏi 

lục đạo. 

Cõi thứ nhất ở Tứ Không thiên là Không Xứ thiên, sau khi lìa khỏi 

Sắc Giới thì vào Không Xứ, tâm duyên hư không chẳng có sắc tướng, 

định này gọi là  “hư không định” . Thứ nhì gọi là Thức Xứ thiên, Không 

cũng  xả  bỏ,  Không  và  Sắc  là  hiển  hiện  tương  đối  cho  nên  hư  không 

chẳng chân thật. Họ xả bỏ luôn Không, xả Không rồi vẫn còn Thức tồn 

tại,  chỗ  họ  duyên  vào  được  đặt  tên  là  Thức  Xứ.  Thật  ra  xả  Không  là 

chẳng  chấp  vào  Không,  chứ  không  phải  thực  sự  xả  bỏ  Không.  Chẳng 

còn chấp trước tướng Không, ý niệm Không và Sắc đối lập nhau trong 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 102

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tâm chẳng còn nữa, lúc đó còn Thức, nên gọi là Thức Xứ. Người tu hành 

đến mức này nếu phát hiện Thức vẫn còn là một chuyện phiền phức, vẫn 

chưa rốt ráo, Thức chính là Phân Biệt, Phân Biệt cũng xả luôn thì sẽ vào 

Vô Sở Hữu Xứ thiên, tầng thứ ba ở Vô Sắc Giới. Lúc tu Ðịnh này thì 

buông xả hết thảy cảnh giới Trong - Ngoài, cảnh giới hai bên Trong - 

Ngoài đều buông xả, xả bỏ hết nên gọi là Vô Sở Hữu. Ðến tầng cao nhất 

 “Phi  Tưởng  Phi  Phi  Tưởng  Xứ  thiên” ,  vì  ngay  cả  Thức  cũng  chẳng 

duyên vào nên gọi là Phi Tưởng; chỗ chẳng khởi tác dụng cũng chẳng 

duyên vào nên gọi là Phi Phi Tưởng. Phi Tưởng Phi Phi Tưởng là cảnh 

giới cao nhất trong tam giới. Cách giải thích Phi Tưởng Phi Phi Tưởng 

rất nhiều, [chư vị] có thể tham khảo cách giải thích trong kinh luận, kinh 

Lăng Nghiêm nói rất rõ ràng, một số Phật Học Ðại Tự Ðiển cũng có giải 

thích rõ, trên đây đã giải thích về Vô Sắc Giới thiên. 

Phần đông những Học Nhân đến cảnh giới này cho rằng đó là đại 

Niết Bàn trên quả vị của Như Lai, họ chẳng biết đây là Phi Tưởng Phi 

Phi Tưởng thiên, cứ tưởng nhập vào cảnh giới này thì vĩnh viễn chẳng 

sanh  chẳng  diệt.  Ðâu  biết họ còn thọ  mạng, thọ  mạng  của họ  chính là 

công phu định lực, công phu định lực của họ có thể duy trì được bao lâu? 

Trong kinh nói tám vạn đại kiếp, con số này rất lớn. Tám vạn đại kiếp là 

gì? Thế giới này trải qua một lần Thành, Trụ, Hoại, Không gọi là một đại 

kiếp.  Trong  đại  kiếp  này  có  bốn  trung  kiếp  tức  là  Thành,  Trụ,  Hoại, 

Không. Thế giới Sa Bà chúng ta hiện nay đang ở kiếp Trụ. Tám vạn đại 

kiếp  tức  là  thế  giới  này  Thành,  Trụ,  Hoại,  Không  tám  vạn  lần,  họ  có 

công phu định lực sâu như vậy, thọ mạng dài như vậy. Sau tám vạn lần 

thế  giới  Thành,  Trụ,  Hoại,  Không  thì  họ  vẫn  phải  đọa  lạc,  chẳng  thể 

nâng  cao  thêm  nữa,  chỉ  có  thể đọa  xuống.  Ðọa  lần này  thì  đọa  rất  thê 

thảm!  Người  ta  thường  nói  trèo  cao,  té  nặng.    Kinh  Lăng  Nghiêm  nói 

người trời Tứ Không đọa xuống, hơn phân nửa là đọa vào địa ngục A 

Tỳ. Từ nơi cao nhất rớt xuống chỗ thấp nhất, tại sao? Vì báng Phật, báng 

Pháp, báng Tăng; vì lỗi hủy báng Tam Bảo nên phải đọa địa ngục A Tỳ. 

Tại sao họ có ý niệm hủy báng Tam Bảo? Họ tưởng mình đã thành Phật, 

chứng được đại Niết Bàn, tại sao ngày nay vẫn còn đọa lạc? Trong tâm 

liền hoài nghi rằng lời chư Phật Như Lai là giả, chẳng phải thật, thế nên 

đọa lạc. Vì họ hiểu sai, nhận lầm, đó chẳng phải cảnh giới Niết Bàn của 

Như Lai. Không những chẳng phải quả địa Như Lai, mà cũng chẳng phải 


là quả địa Tiểu Thừa, hoàn toàn hiểu lầm. 

Thế nên khi càng tu lên trên, trong cảnh giới ấy tà - chánh rất khó 

phân  biệt,  đây  là  lý  do  tại  sao  trong  kinh  Lăng  Nghiêm  đức  Thế  Tôn 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 103

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

giảng Năm Mươi Ấm Ma cho chúng ta. Khi ma cảnh hiện tiền mà chúng 

ta cho đó là cảnh giới Phật thì sẽ bị lầm to. Thế nên người sơ học chúng 

ta muốn tránh ma cảnh thì phương pháp duy nhất là phải y giáo phụng 

hành, tuyệt đối thuận theo những gì Phật dạy trong kinh; tuyệt đối chẳng 

thể nương dựa những gì người khác nói, chẳng giống lời Phật dạy trong 

kinh, như vậy mới có thể tránh rơi vào ma đạo. Quan trọng nhất là chúng 

ta phải tin Phật, chúng ta học theo Phật, chúng ta thân cận một thiện tri 

thức,  những gì vị  thiện tri thức này  nói phù  hợp với lời trong  kinh  thì 

chúng ta mới tin; trong kinh chẳng nói như vậy thì chúng ta không tin, 

chẳng thể học theo họ. Phật nói vô lượng pháp môn, nói là vì ứng theo 

cơ duyên lúc đó nên mới nói, cơ duyên khác nhau thì Phật nói pháp khác 

nhau,  vì  thế  chúng  ta  muốn  học  pháp  môn  nào,  y  theo  kinh  điển  nào, 

điểm này vô cùng quan trọng, được vậy mới chẳng đến nổi giải sai chân 

thật nghĩa của Như Lai. Thí dụ Phật nói với chúng ta Tây Phương Cực 

Lạc  thế  giới  tuyệt  đối  là  có  thật,  chúng  ta  tu  Tịnh  Ðộ  thì  chỉ  noi  theo 

kinh điển Tịnh Ðộ. Trong kinh điển khác Phật nói vạn pháp đều không, 

nếu bạn nói trong kinh đức Phật nói hết thảy pháp đều không, nên Tây 

Phương Cực Lạc thế giới cũng không, thế thì trật lất, bạn tin như vậy thì 

chẳng phải bạn đã bỏ uổng cơ hội này hay sao.  “Học pháp môn nào thì 

 chỉ  tu  học  noi  theo  kinh  điển  của  pháp  môn  đó  mà  thôi” ,  những  kinh 

điển nói khác với kinh này thì tuyệt đối chẳng thể y theo kinh đó. 

Thật  ra  đạo  lý  này  rất  cạn  cợt,  chẳng  sâu  lắm,  chẳng  khó  hiểu. 

Giống như học trong trường đại học hiện nay, bạn học khoa hệ nào, nhất 

định phải học theo khóa trình của khoa hệ đó, bạn chẳng thể học khoa 

khác; nếu bạn học lớp của khoa hệ khác, chẳng giống với khoa mục của 

bạn,  không  những  không  trợ  giúp  mà  ngược  lại  có  thể  phá  hoại,  đây 

không phải là đạo lý này sao! Trong kinh Phật thường dùng Y Vương để 

thí dụ, thí dụ này càng rõ hơn nữa. Thầy thuốc bắt mạch cho bệnh nhân 

rồi kê toa thuốc, người khác không dám uống theo toa thuốc của bạn, vì 

bệnh của họ không giống bệnh này. Nếu uống thuốc này, uống vô rồi thì 

xong ngay, người khác uống thuốc này thì chết liền. Tám vạn bốn ngàn 

pháp môn, tám vạn bốn ngàn toa thuốc khác nhau, chữa cho tám vạn bốn 

ngàn người bệnh khác nhau, làm sao uống bừa bãi được! Thế nên chúng 

ta tu pháp môn vãng sanh, nhất định phải noi theo  “kinh Vãng Sanh” . 

Trong Ðại Tạng kinh thì tam kinh nhất luận gọi là kinh vãng sanh, đó là 

kinh Di Ðà, kinh Vô Lượng Thọ, kinh Quán Vô Lượng Thọ, Vãng Sanh 

Luận của Thiên Thân Bồ Tát. Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm, Ðại 

Thế Chí Bồ Tát Viên Thông Chương là sau này mới thêm vào, thêm rất 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 104

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đúng, cũng có thể noi theo, tuyệt đối sẽ không tạo thành vấn đề, hiện nay 

xưng là  “Ngũ Kinh Nhất Luận” . Chúng ta niệm Phật cầu vãng sanh phải 

nương nhờ những kinh điển này, như vậy là không sai, chẳng thể nương 

vào những kinh khác. Nếu những gì nói trong kinh điển khác tương ứng, 

phù hợp với lý luận, phương pháp, cảnh giới nói trong  “ngũ kinh nhất 

 luận”  này thì chúng ta có thể tham khảo, nếu không tương ứng thì chúng 

ta tuyệt đối không thể đọc, nhất định đừng xem, được vậy thì công phu 

của chúng ta mới có thể nắm vững, mới có thể thành tựu. 

Nếu kinh gì bạn cũng xem, kinh gì cũng học, vậy thì bạn bị phiền 

phức lớn lắm, không những bạn tự tu học chẳng thể thành tựu mà cũng 

chẳng thể giáo hóa chúng sanh. Khi bạn giáo hóa chúng sanh, lấy một 

chút ở chỗ này, lấy một ít ở chỗ kia, sẽ làm cho chúng sanh loạn đến mê 

hoặc điên đảo. Ngày nay học Phật vô cùng khó khăn, tại sao tôi không 

dạy trong Phật Học Viện, đạo lý là như vậy. Phật Học Viện mở ra rất 

nhiều lớp học, mời rất nhiều pháp sư, giảng cho học sinh ngày ngày đều 

điên đảo, như say, như cuồng, chẳng đạt được hiệu quả. Bản thân tôi học 

Phật đạt được một chút lợi ích vì may mắn, gặp được thiện tri thức, do 

một người dạy, chỉ tiếp nhận lời của một nhà, đi theo một con đường, 

nên  rất  đơn  thuần,  chẳng  phức  tạp,  chẳng  có  nghi  hoặc,  điểm  này  rất 

quan trọng, vô cùng quan trọng!  Sau này chúng tôi mới hiểu cái mà nhà 

Nho, nhà Phật gọi là Sư Thừa chính là ý nghĩa này. Tôi chỉ học theo một 

thầy,  nghe  lời  của  một  thầy  mà  thôi,  vị  thầy  này  đối  với  tôi  phải  chịu 

trách nhiệm. Nếu tôi còn muốn học theo người khác thì người thầy này 

chẳng  có  cách  gì  để  dạy.  Thực  sự  thân  cận  thiện  tri  thức,  noi  theo  Sư 

Thừa của người xưa, bạn theo sát vị thầy này, nhất định chẳng thể học 

theo người thứ hai, chẳng thể nghe lời dạy của người thứ hai, được vậy 

thì bạn mới thành tựu. Vị thầy này phải chịu trách nhiệm nhân quả đối 

với bạn, trách nhiệm này rất nặng, nếu chỉ sai đường cho bạn, dẫn đi lầm 

đường thì vị thầy này phải thọ ác báo. Nếu bạn chẳng chịu tiếp nhận, bạn 

cứ đi khắp nơi nghe người khác, vẫn còn xem bài của người khác, vậy 

thì người thầy này sẽ chẳng chịu trách nhiệm cho bạn. 

Hiện nay trở về sau có lẽ Sư Thừa sẽ chẳng còn nữa, chẳng thể 

còn nữa, cho nên có thể thành tựu được hay không hoàn toàn ở tại mỗi 

cá nhân.  Nói cách khác chẳng có vị thầy hết lòng phụ trách dạy bạn, nói 

thật  ra  thầy  giáo  muốn  tìm  học  sinh như  vầy  cũng tìm  không  ra,  hoàn 

toàn  nhờ  giác  ngộ  của  mình.  Muốn  chân  chánh  giác  ngộ,  chân  chánh 

thành tựu thì cũng phải đi theo đường cũ, học theo một vị thầy. 

Tôi khuyên mọi người, ngày nay chúng ta học theo ai? 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 105

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Học theo A Di Ðà Phật. 

A Di Ðà Phật ở nơi đâu? 

Kinh Vô Lượng Thọ chính là A Di Ðà Phật. 

Chúng ta đọc kinh Vô Lượng Thọ, tiếp nhận lời dạy của A Di Ðà 

Phật, những gì A Di Ðà Phật dạy chúng ta làm thì chúng ta làm hết lòng; 

những  gì  A  Di  Ðà  Phật  chẳng  dạy  chúng  ta  làm,  chúng  ta  nhất  định 

không làm, chúng ta chỉ nghe lời dạy của A Di Ðà Phật, chẳng nghe bất 

người nào, được vậy thì đời này bạn nhất định sẽ vãng sanh! 

Ngoài  ra  còn  một  vị  đại  đức  có  thể  giúp  chúng  ta  là  đại  sư  Ấn 

Quang,  mỗi  câu  mỗi  chữ  trong  Ấn  Quang  Ðại  Sư  Văn  Sao  đều  tương 

ứng  với  kinh  vãng  sanh,  nên  thường  thường  đọc  Văn  Sao  của  Ấn  Tổ, 

làm bạn với Ấn Tổ, nghe lời dạy của Ngài, làm theo lời dạy của Ngài, 

đoạn ác tu thiện, giữ trọn luân thường, làm tròn bổn phận, tin sâu nhân 

quả, chắc thật niệm Phật, nhất định sẽ được vãng sanh Tịnh Ðộ. Ðây là 

con đường cầu vãng sanh, xuất ly tam giới lục đạo duy nhất trong đời 

này của chúng ta, ngoài đường này ra thì chẳng còn con đường thứ hai 

nào khác. Xem đoạn kinh tiếp theo: 

 Nhất thiết Thiên chúng, Long chúng, Quỷ Thần đẳng chúng tất 

 lai tập hội. 

一切天眾。龍眾。鬼神等眾悉來集會。 

 (Hết  thảy  chúng  Trời,  chúng  Rồng,  và  các  chúng  Quỷ  Thần đều 

 đến tụ hội.) 

Ðoạn  này  nói  về  những  chúng  thiên  long  bát  bộ.  Chúng  ta  đọc 

tiếp, đoạn kinh văn sau đây nói về các chúng thần. 

 Hựu hữu tha phương quốc độ cập Sa Bà thế giới. 

復有他方國土及娑婆世界。

 (Còn những cõi nước ở phương khác và thế giới Sa Bà.) 

Sa  Bà  thế  giới  là  cõi  của  chúng  ta,  và  còn  những  thế  giới  ở 

phương khác. 

 Hải thần, Giang thần, Hà thần. 

海神。江神。河神。

 (Thần Biển, thần Sông lớn, thần Sông nhỏ.) 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 106

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ðây là thủy thần, thủy có lớn nhỏ, người Trung Quốc gọi là Long 

Vương. 

 Thọ  thần,  Sơn  thần,  Ðịa  thần,  Xuyên  Trạch  thần,  Miêu  Giá 

 thần,  Trú  thần,  Dạ  thần,  Không  thần,  Thiên  thần,  Ẩm  Thực  thần, 

 Thảo Mộc thần, như thị đẳng thần giai lai tập hội. 

樹神。山神。地神。川澤神。苗稼神。晝神。夜神。

空神。天神。飲食神。草木神。如是等神皆來集會。

 (Thần Cây, thần Núi, thần Ðất, thần Suối và Ao Ðầm, thần Mùa  

 Màng, thần Ngày, thần Ðêm, thần Hư Không, thần Trên Trời, thần Ăn  

 Uống, thần Cỏ Cây, những vị thần như vậy đều đến tụ hội.) 

Chúng ta gộp hai đoạn này nói chung. Hai đoạn này nói về Bát Bộ 

và những chúng Thần. Trước kia pháp sư Thánh Nhất ở Cửu Hoa Sơn 

giảng Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh, đối với những chúng thần này 

đều có giới thiệu, thần cũng đến tham gia đại hội này, lần tập hội này 

chẳng phải là ngẫu nhiên, đều có nhân duyên sâu đậm với Ðịa Tạng Bồ 

Tát lúc trước.  Nếu không có duyên, đức Phật Thích Ca Mâu Ni mở pháp 

hội lần này tại cung trời Ðao Lợi, họ có tư cách gì để tham gia! Chúng ta 

thấy  đại  chúng  tham  dự  không  thể  có  nghi  hoặc,  không  những  có  các 

chúng Trời, chúng Thần, phía sau còn có chúng Quỷ. Chúng ta xem tiếp 

kinh văn: 

 Phục hữu tha phương quốc độ cập Sa Bà thế giới chư đại quỷ 

 vương,  sở  vị  Ác  Mục  quỷ  vương,  Ðạm Huyết  quỷ  vương,  Ðạm  Tinh 

 Khí quỷ vương, Ðạm Thai Noãn quỷ vương, Hành Bệnh quỷ vương, 

 Nhiếp Ðộc quỷ vương, Từ Tâm quỷ vương, Phước Lợi quỷ vương, Ðại 

 Ái Kính quỷ vương23 , như thị đẳng quỷ vương giai lai tập hội. 

復有他方國土及娑婆世界諸大鬼王。所謂惡目鬼王。

噉血鬼王。噉精氣鬼王。噉胎卵鬼王。行病鬼王。攝毒鬼

王。慈心鬼王。福利鬼王。大愛敬鬼王。如是等鬼王皆來 

23 Ác Mục quỷ vương: Chúa quỷ Mắt Ác, Ðạm Huyết quỷ vương: Chúa quỷ Uống 

Máu,  Ðạm  Tinh  Khí  quỷ  vương:  Chúa  quỷ  Hút  Tinh  Khí,  Ðạm  Thai  Noãn  quỷ 

vương: Chúa quỷ Ăn Thai Noãn, Hành Bệnh quỷ vương: Chúa quỷ Gây Bệnh, Nhiếp 

Ðộc quỷ vương: Chúa quỷ Hút Khí Độc, Từ Tâm quỷ vương: Chúa quỷ Có  Lòng 

Nhân Từ, Phước Lợi quỷ vương: Chúa quỷ Làm Phước Lợi, Ðại Ái Kính quỷ vương: 

Chúa quỷ Đại Ái Kính

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 107

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

集會。

 (Lại có những đại quỷ vương ở các cõi nước phương khác và thế 

 giới Sa Bà, như Ác Mục quỷ vương, Ðạm Huyết quỷ vương, Ðạm Tinh 

 Khí  quỷ  vương,  Ðạm  Thai  Noãn  quỷ  vương,  Hành  Bệnh  quỷ  vương, 

 Nhiếp Ðộc quỷ vương, Từ Tâm quỷ vương, Phước Lợi quỷ vương, Ðại Ái 

 Kính quỷ vương, các quỷ vương như vậy đều đến tụ hội.) 

Liệt kê ra mười hạng quỷ vương. Quỷ đạo cũng tương đối phức 

tạp, những vị có phước đức trong quỷ đạo thì được xưng là quỷ vương. 

Chúng  ta  ở  nhân  gian  tu  phước,  phước  chẳng  uổng  phí,  phước  báo  là 

chân thật, những phước bạn tu, tương lai nhất định sẽ được phước báo. 

Nhưng đến nơi nào để hưởng phước báo? Không nhất định. Phải coi bạn 

đến cõi nào, nếu bạn có phước thì bất luận ở cõi nào cũng hưởng phước, 

đến  quỷ  đạo  cũng sẽ  hưởng  phước.  Nói cho  chư vị biết  chỉ  có  cõi địa 

ngục thì chẳng có cách chi; nếu bạn ở cõi người, cõi trời, cõi súc sanh, 

cõi  quỷ,  ai  có  phước  đều  sẽ  hưởng  phước,  trong  cõi  quỷ  thì  làm  quỷ 

vương. Những người, những chúng sanh này đều có duyên với Phật, đặc 

biệt  là  duyên  với  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  rất  sâu,  chúng  ta  từ  kinh  này  thấy 

chúng sanh mười pháp giới đều tụ hội nơi đây, chẳng thể nghĩ bàn, trong 

hết thảy pháp hội chúng ta chưa từng thấy. Kinh Hoa Nghiêm cũng có 

mười  pháp  giới  chúng  sanh  cũng  đến  dự  hội  nhưng  sánh  chẳng  bằng 

kinh  Ðịa  Tạng.  Tại  sao?  Hội  kinh  Ðịa  Tạng  này,  phía  trước  chúng  ta 

thấy hết thảy chư Phật, mười phương ba đời hết thảy chư Phật Như Lai 

một vị cũng không sót, hết thảy đều đến đầy đủ, trong kinh Hoa Nghiêm 

chẳng  thấy  được  việc  này.  Từ  chư  Phật  Như  Lai  đến  chúng  sanh  địa 

ngục, đến những quỷ vương, có rất nhiều quỷ vương coi quản địa ngục, 

hết thảy đều đến dự hội, vô cùng hiếm có! 

Chúng  ta  đọc  đoạn  kinh  này  xong,  nhất  định  không  thể  coi 

thường,  biết  pháp  hội  này  thù  thắng  khôn  sánh.  Nguyên  nhân  là  gì? 

Những người này, chư Phật Như Lai này đều là học trò của Ðịa Tạng Bồ 

Tát, hôm nay thầy giáo có công chuyện, học sinh đâu dám chẳng đến! 

Ðịa Tạng Bồ Tát có oai đức lớn như vậy sao? Ðúng vậy! Ðịa Tạng là gì? 

Tâm địa, chẳng phải nói một người. Phía trước vừa mở đầu đã giảng cho 

bạn,  Ðịa  là  tâm  địa,  chân  tâm  bổn  tánh,  Tạng  là  vô  lượng  trí  huệ  đức 

năng có sẵn trong bổn tánh, hết thảy chúng sanh đều y theo cái này để tu 

hành thành Phật. Ngày nay giảng Ðịa Tạng pháp môn, hết thảy chư Phật 

Như Lai đều ủng hộ, hết thảy chúng sanh phải nương nhờ, dựa vào, thế 

nên  pháp  hội  này  thù  thắng  hạng  nhất,  Hoa  Nghiêm  không  thể  sánh 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 108

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

bằng,  Hoa  Nghiêm  cũng  phải  nương  theo  nó  để  khơi  dậy,  nó  là  chỗ 

nương dựa căn bản. Thế nên chư vị phải hiểu tánh trọng yếu của vấn đề 

này,  chỗ  nương  dựa  căn  bản  chính  là  phước  thứ  nhất  nói  trong  Quán 

Kinh. Nói cho chư vị biết nếu ngày nay  chúng ta bỏ qua  “hiếu dưỡng 

 cha  mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm  không  giết  hại,  tu  mười  nghiệp 

 thiện”  thì tu pháp môn gì cũng chẳng thể thành tựu ngay trong đời này. 

Tại  sao?  Vì  bạn  không  có  căn  bản  cho  nên  học  Phật  phải  trải  qua  vô 

lượng kiếp. Chúng ta học Phật tuyệt chẳng phải chỉ học đời này thôi đâu, 

trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ  chúng  ta  thấy  nhóm  người  cùng  vua  A  Xà 

Thế, nói thật ra chính là nói chúng ta, nhiều đời quá khứ đã từng cúng 

dường bốn trăm ức Phật, đến nay vẫn còn là phàm phu, vẫn luân chuyển 

trong sáu nẻo. Cúng dường bốn trăm ức Phật, tu hành, nghe pháp chẳng 

ít,  tại  sao  vẫn  không  thể  thoát  khỏi  tam  giới?  Tại  sao  chẳng  thể  vãng 

sanh?  Ðây là như lúc trước thầy Lý thường nói  “trong một vạn người 

 niệm  Phật  khó  có  được  hai,  ba  người  vãng  sanh” .  Ðạo  lý  gì?  Vì  bạn 

chẳng tu từ căn bản. 

Bạn đừng coi những người vãng sanh, vãng sanh có tướng lành, 

có thể họ nghe kinh rất ít, nghe pháp chẳng nhiều, nhưng họ thực sự đã 

vãng sanh. Bạn lại hỏi thăm kỹ, người này nhất định hiếu thuận cha mẹ, 

tôn kính sư trưởng, tâm địa rất từ bi. Bạn hỏi thăm xem trong đời sống 

hằng ngày xử sự, đãi người, tiếp vật, họ tuyệt đối phù hợp điều thứ nhất 

trong tam  phước,  có  ai  dạy  họ không? Chẳng  có  ai dạy  họ. Họ vốn là 

như  vậy,  họ  làm  người  rất  từ  bi,  rất  kính  trọng  người,  họ  thực  sự  làm 

được.  Chúng ta  chẳng bằng họ,  tại sao vậy?  [Chúng  ta  mới]  đọc  được 

một ít sách vở, học được một ít Phật pháp bèn cống cao ngã mạn, cảm 

thấy  mình  rất  giỏi,  người  ta  chẳng  bằng  mình.  Họ  có  thể  vãng  sanh, 

chúng  ta  ngược lại  bị  lọt tuốt phía sau,  còn phải luân  hồi, tại  sao?  Họ 

chưa  từng  đọc  sách,  chẳng  biết  chữ,  rất  khiêm  tốn,  rất  nhún  nhường, 

luôn  cảm  thấy  mình  chẳng  bằng  người,  nhưng  họ  đã  vãng  sanh  được. 

Thế nên càng học nhiều, lúc trước thầy Lý nói lúc chưa học thì còn biết 

hiếu thuận cha mẹ, học cao rồi, cha mẹ chẳng có học, học vấn cấp bằng 

của họ cao hơn cha mẹ nhiều, học càng cao thì con mắt càng chạy lên 

trên đỉnh đầu, ngay cả cha mẹ cũng chẳng coi ra gì, vậy thì làm sao có 

thể tôn kính sư trưởng! Người như vậy, một ngày niệm mười vạn tiếng 

Phật  hiệu  cũng  chẳng  thể  vãng  sanh.  Thế  nên  chúng  ta  nhất  định  phải 

hiểu đạo lý này, y giáo phụng hành mới chẳng đến nỗi lãng phí đời này. 

Bộ kinh Ðịa Tạng, đức Phật Thích Ca mở pháp hội tại cung trời Ðao Lợi 

là để giảng pháp căn bản, cho nên chúng sanh trong mười pháp giới đều  

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 109

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đến tham gia pháp hội này, phi thường chẳng thể nghĩ bàn! 

Tên những thiên thần, quỷ thần này chẳng khó hiểu, mọi người có  

thể xem tên hiểu nghĩa, ở đây tôi lược bớt. Nếu các bạn muốn biết thì có 

thể tham khảo giảng ký của pháp sư Thánh Nhất. Giảng ký này phổ biến 

rất rộng, Ngài giảng rất hay, đơn giản, rõ ràng. Xin xem kinh văn: 

 Nhĩ  thời  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  cáo  Văn  Thù  Sư  Lợi  Pháp 

 Vương Tử Bồ Tát Ma Ha Tát: “Nhữ quán thị nhất thiết chư Phật Bồ 

 Tát, cập thiên long quỷ thần, thử thế giới, tha thế giới, thử quốc độ, 

 tha quốc độ, như thị kim lai tập hội đáo Ðao Lợi thiên giả, nhữ tri số 

 phủ?”. 

爾時釋迦牟尼佛告文殊師利法王子菩薩摩訶薩。汝觀 

是一切諸佛菩薩。及天龍鬼神。此世界。他世界。此國土 

。他國土。如是今來集會到忉利天者。汝知數不。 

 (Bấy  giờ  Ðức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói  với  Văn  Thù  Sư  Lợi 

 Pháp Vương Tử Bồ Tát Ma Ha Tát rằng: “Ông xem hết thảy chư Phật, 

 Bồ Tát và thiên long quỷ thần ở thế giới này và thế giới khác, cõi nước 

 này và cõi nước khác đều đến tụ hội tại cung trời Ðao Lợi như vậy, ông 

 biết số lượng bao nhiêu chăng?”.) 

Chữ   “bất”   này  phải đọc  là   “phủ” ,  như  chữ   “khả  phủ” (có  được 

hay chăng? Có nên chăng?). Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát là vị trí huệ hạng 

nhất trong các Bồ Tát, Phật chẳng kêu ai khác, chỉ kêu Ngài. Nếu Ngài 

không biết thì những vị khác chẳng cần hỏi nữa. Phật hỏi Ngài, ông xem 

thử những đại chúng đến dự hội  “Nhất thiết chư Phật Bồ Tát, cập thiên 

 long quỷ thần” , câu này nói về chánh báo, nói về những người đến dự. 

Họ từ đâu đến?  “Thử thế giới, tha thế giới, thử quốc độ, tha quốc độ” 

bao gồm tận hư không, trọn khắp pháp giới, đây là y báo; chúng ta nói 

đến từ bốn phương tám hướng, đến từ hết thảy pháp giới, cõi nước chư 

Phật. Nhiều người như vậy, ông biết số lượng là bao nhiêu chăng? Ðức 

Phật Thích Ca Mâu Ni trong hội kinh Vô Lượng Thọ, chúng ta thấy đại 

chúng  là hai  vạn người,  đại  chúng tham  dự  trong  pháp  hội  này  thật  là 

chẳng thể nghĩ bàn, nhìn thấy pháp hội thù thắng thì biết được tánh trọng 

yếu của pháp môn. Chúng ta hãy coi Văn Thù Bồ Tát trả lời ra sao. 

 Văn Thù Sư Lợi bạch Phật ngôn: “Thế Tôn, nhược dĩ ngã thần 

 lực thiên kiếp trắc độ bất năng đắc tri”. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 110

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

文殊師利白佛言。世尊若以我神力千劫測度不能得知

 (Văn Thù Sư Lợi bạch Phật: “Bạch Thế Tôn, nếu dùng thần lực 

 của con tính đếm trải qua ngàn kiếp cũng chẳng thể biết được”.) 

Lời này là thật, chẳng phải giả. Văn Thù là vị trí huệ hạng nhất 

trong các Bồ Tát, Ngài nói dùng khả năng của Ngài quan sát, đo lường; 

chữ   “độ”   tức  là  độ  lượng  (đo  lường),  dùng  thời  gian  bao  lâu?  “Ngàn

 kiếp” , thời gian dài như vậy, dùng khả năng của Ngài để tính đếm, tính 

chẳng nổi. Số người dự hội là bao nhiêu? Quá nhiều! 

 Phật cáo Văn Thù Sư Lợi: “Ngô dĩ Phật nhãn quán cố, do bất 

 tận số”. 

佛告文殊師利。吾以佛眼觀故猶不盡數。

 (Phật nói với Văn Thù Sư Lợi: “Ta dùng Phật nhãn để tính cũng 

 chẳng tính nổi”.) 

Phật nhãn chẳng có gì không biết, chẳng có gì không thấy, Phật ở 

đây nói câu này là lời khiêm tốn, lời khách sáo.  “Nói với Văn Thù Sư 

 Lợi, nếu Phật dùng Phật nhãn cũng chẳng tính nổi, huống chi là ông!” 

Ráng sức hình dung số người tham gia pháp hội đông đảo tức là nói rõ 

sự thù thắng trang nghiêm của pháp hội. Hàm ý chứa đựng ở trong ấy là 

sự  quan  trọng  của  pháp  hội,  vô  cùng  quan  trọng,  giảng  hết  thảy  kinh 

cũng chẳng quan trọng bằng giảng kinh Ðịa Tạng. Việc này cũng giống 

như việc Tân Gia Ba không ngừng xây dựng, chúng ta thấy khắp đường 

phố chỗ nào cũng đang xây cất, xây lầu cao, bất luận là xây lầu gì, trước 

hết  phải  đắp  nền  móng  vững  chắc,  Ðịa  Tạng  pháp  môn  chính  là  nền 

móng, bạn xem có quan trọng không! Bất luận xây lầu cao bao nhiêu, 

bất  luận  hình  thức  như  thế  nào,  nền  móng  đều  giống  nhau,  phải  vững 

chắc,  phải  kiên  cố.  Nói  rõ  Phật  pháp  sâu  rộng,  pháp  môn  vô  tận,  vô 

lượng pháp môn đều xây dựng trên một nền móng này, chẳng có cơ sở, 

chẳng có nền móng này thì bất cứ pháp môn nào cũng không thể thành 

tựu, do đó bạn mới hiểu được tánh quan trọng của pháp môn này. Nhiều 

người  đến  tham  dự  như  vậy  tượng  trưng  cho  pháp  môn  vô  lượng,  vô 

lượng pháp môn đều quy về một cơ sở này. Hết thảy chư Phật tu hành 

thành Phật, chẳng phải chỉ noi theo một pháp môn thành tựu, môn nào 

cũng có thể viên thành Phật đạo. Nhưng hết thảy đều xây dựng trên cơ 

sở,  trên  căn  bản  này,  phế  bỏ  cơ  sở  thì  nhất  định  chẳng  thể  thành  tựu. 

Chúng ta trong nhiều đời trước, nhiều đời nhiều kiếp coi thường cơ sở 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 111

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

này nên chẳng thể thành tựu. Nếu cũng coi thường như cũ, thì đời này 

niệm  Phật  chỉ  là  kết  một  chút  duyên  với  A  Di  Ðà  Phật  mà  thôi,  vẫn 

chẳng  thể  vãng  sanh.  Bạn  hỏi  đến  khi  nào  mới  có  thể  vãng  sanh  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới?  Khi  bạn  làm  tròn  điều  thứ  nhất  trong  Tam 

Phước, tức là pháp môn Ðịa Tạng này, thì bạn có thể vãng sanh. 

Tôi đã nói với các bạn rồi, nếu bạn làm được điều thứ nhất, vãng 

sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới Hạ Phẩm; nếu làm được điều thứ hai, 

có thể làm được hai điều thì vãng sanh Trung Phẩm; làm được cả ba điều 

thì vãng sanh Thượng Phẩm, đây là sự thật. Nếu nói điều thứ nhất bạn 

làm không được, nhưng bạn làm được điều thứ hai, thứ ba, chẳng có việc 

như  vậy,  đó  là  giả.  Giống  như  xây  nhà  lầu,  tôi  không  cần  nền  móng, 

cũng chẳng cần tầng thứ nhất, tôi chỉ xây tầng hai, tầng lầu ba mà thôi, 

đâu có đạo lý như vậy! Ðoạn kế tiếp Thế Tôn nói nguyên nhân vì sao 

như vậy. 

 Thử giai thị Ðịa Tạng Bồ Tát cửu viễn kiếp lai, dĩ độ, đương độ, 

 vị độ, dĩ thành tựu, đương thành tựu, vị thành tựu. 

此皆是地藏菩薩久遠劫來。已度。當度。未度。已成

就。當成就。未成就。

 (Ðó  đều  là  do  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  từ  kiếp  lâu  xa  đến  nay,  đã  độ, 

 đang độ, chưa độ, đã thành tựu, đang thành tựu, chưa thành tựu.) 

Ý nghĩa tiêu biểu pháp sâu. Vô lượng kiếp đến nay, vô lượng pháp 

môn, hết thảy thành tựu đều nương dựa trên cơ sở này, tượng trưng cho 

ý nghĩa này. Mười phương chư Phật  “đã được độ, đã thành tựu” ,  “đang 

 độ, đang thành tựu”  là hết thảy Bồ Tát,  “chưa độ, chưa thành tựu”  đều 

có duyên phận  sâu đậm  với  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát.  Phàm  những người  học 

Phật đều có duyên phận, nhưng hiện nay bạn vẫn chưa được độ; đang độ 

chính  là  thiên  long,  quỷ  thần  đại  chúng,  bao  gồm  những  người  như 

chúng ta thuộc về chưa độ, chưa thành tựu. Chúng ta chưa được độ, chưa 

thành tựu làm sao có thể đi đến đã độ, đã thành tựu? Dựa vào sự nỗ lực 

của mình, chúng ta trong đời này thực sự chịu làm, thực sự chịu y giáo 

phụng hành, thì chúng ta chưa được độ, chưa thành tựu sẽ từ từ đi đến đã 

độ, đã thành tựu, ngay trong đời này sẽ thành tựu. 

Chư vị đồng tu nhất định phải ghi nhớ, chúng ta treo bốn chữ do 

cụ Phác 24 viết:  “Tri ân báo ân” , báo ơn cha mẹ, báo ơn sư trưởng, báo 

24 Cụ Phác ở đây là cụ Triệu Phác Sơ, Hội Trưởng hội Phật giáo Trung Quốc. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 112

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ơn Phật, báo ơn chúng sanh. Những người này có ơn gì đối với chúng ta, 

mình phải biết rõ thì mới tri ân, mới biết báo ân. Tại sao người thế gian 

không biết báo ân? Vì họ chẳng biết ân. Ngay cả chữ tri trong tri ân họ 

cũng không biết thì làm sao có ý niệm báo ân! Họ chẳng thể khởi lên ý 

niệm này. Có thể có tâm báo ân tức là hiếu kính, bạn đã làm được  “hiếu 

 dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng” . Trong đời sống hằng ngày  “đoạn 

 hết thảy ác, tu hết thảy thiện” , tại sao vậy? Vì báo ân. Nếu bạn chẳng 

đoạn ác tu thiện, không sửa sai đổi mới thì bạn có lỗi với cha mẹ, với sư 

trưởng, đó là bất hiếu. Trong xã hội, ngày nay chúng ta phát tâm xuất 

gia, chẳng thể làm thầy, chẳng thể làm mô phạm là bất hiếu, đây là đại 

bất kính.  “Làm thầy”  là làm người dẫn đầu, người nêu gương cho xã hội 

đại chúng, làm mô phạm cho xã hội, chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn 

ngữ tạo tác, hãy nghĩ coi mình có thể làm gương cho xã hội đại chúng 

không? Nếu không tức là chẳng có hiếu, chẳng kính, thì bạn chẳng làm 

nổi. Tại sao chẳng nổi? Phải tìm ra nguyên nhân ấy, phải dẹp trừ nguyên 

nhân ấy, sửa sai đổi mới, chúng ta mới có thể từ  “chưa độ”  đạt đến  “đã 

 độ” ,  từ   “chưa  thành  tựu”   đạt  đến   “đã  thành  tựu” ,  phải  làm  thực  sự! 

Chuyện này là chuyện của chính mình, chẳng phải là chuyện của người 

khác, người khác giúp không nổi, nhất định phải tự mình giác ngộ, tự độ 

chính mình, sửa lỗi lầm, sửa tập khí, sửa tâm lý, đọc tụng Ðại Thừa, y 

giáo phụng hành như vậy mới có thể thành tựu. 

Nếu  đời  này  chẳng  thể  khắc  phục  chướng  nạn  của  mình,  khắc 

phục tập khí tật xấu của mình, vẫn cứ theo thói cẩu thả, chúng ta đời này 

cũng giống như những đời trước, chỉ kết duyên cùng đức Phật A Di Ðà, 

cùng đức Phật Thích Ca Mâu Ni, và Ðịa Tạng Bồ Tát, đời này vẫn chẳng 

thể thành tựu. Duyên đã kết rất sâu, kinh Di Ðà nói: “Chẳng thể dùng ít 

 thiện căn, phước đức, nhân duyên được sanh cõi ấy” , duyên này đã kết 

từ nhiều đời nhiều kiếp, vô lượng kiếp qua đã kết duyên sâu đậm này, 

nhưng  duyên  vẫn  chẳng  thể  thành  tựu,  vẫn  còn  thiếu  một  đoạn,  tức  là 

chẳng  thể  khắc  phục  phiền  não  tập  khí  của  mình,  đọc  kinh  nghe  pháp 

chẳng thể thâm giải nghĩa thú; hình như đã hiểu rồi, nhưng thực sự chưa 

hiểu,  làm  sao  biết  bạn  chưa  hiểu?  Vì  bạn  chưa  làm  được.  Nếu  bạn  đã 

hiểu rồi thì nhất định sẽ làm được. Tại sao? Biết [giá trị của món] hàng, 

đã nhận thức rồi. Trên hai bàn, một bên thì để nắm đất, một bên thì để 

vàng ròng, nếu tặng cho bạn một thứ, chỉ có thể lấy một thứ thì bạn lấy 

cái nào? Bạn nhất định sẽ lấy vàng. Tại sao? Vì bạn biết giá trị của nó. 

Trong  kinh  điển  Phật  dạy  chúng  ta   “thâm  giải  nghĩa  thú”   (hiểu  sâu  ý 

nghĩa),  giải  khó,  hành  dễ,  tại  sao  bạn  làm  không  được?  Vì  bạn  chẳng 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 113

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

hiểu,  bạn  chẳng  liễu  giải,  Phật  pháp  đích  thật  là   “biết  thì  khó,  làm  thì 

 dễ” .  Bởi  vậy  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giảng  kinh  thuyết  pháp  suốt 

bốn mươi chín năm là vì:  “Biết thì khó, hành chỉ trong vòng một niệm” . 

Một  ý  niệm  chuyển  đổi  trở  lại  thì  liền  siêu  phàm  nhập  thánh,  ý  niệm 

chẳng chuyển là vì giải chẳng thấu suốt, chẳng thâm nhập. 

Hạnh Môn của chúng ta nói thật ra nương dựa vào Giải Môn, nếu 

bạn giải được càng sâu, thì hạnh của bạn càng chu đáo; có thể giải mà 

chẳng thể làm, nói thật ra chính là vì vẫn chưa hiểu (giải) sâu nên chẳng 

thể làm nổi. Giảng được nhất định sẽ làm được, nguyên nhân giảng được 

nhưng làm không được là gì? Chỉ noi theo chú giải của người khác, dựa 

trên  lời  văn  mà  giải  nghĩa,  chính  mình  cũng  chẳng  hiểu.  Tôi  nghe  nói 

còn có một số người giảng kinh Phật, niệm một đoạn kinh xong thì kể 

một câu chuyện, không biết tìm ở đâu ra những câu chuyện này, nghe 

nói  những  câu  chuyện  này  chẳng  dính  dáng  gì  đến  đoạn  kinh  trên,  họ 

cũng gọi là giảng kinh, như vậy thì làm sao  “có thể hành”  được! Y theo 

chú giải của người xưa thì miễn cưỡng còn có thể được. Nói thật ra cần 

phải tự mình thấu triệt ý nghĩa trong kinh, tự mình làm được rồi nói ra 

mới chính xác, chẳng có mảy may nghi hoặc gì cả. Tại sao vậy? Ðã làm 

được, tự mình thể nghiệm được hiệu quả, tự mình đạt được rồi. Chúng ta 

xem tiếp đoạn kế: 

 Văn  Thù  Sư  Lợi  bạch  Phật  ngôn:  “Thế  Tôn,  ngã  dĩ  quá  khứ 

 cửu tu thiện căn chứng Vô Ngại Trí, văn Phật sở ngôn tức đương tín 

 thọ”. 

文殊師利白佛言。世尊我已過去久修善根證無礙智。

聞佛所言即當信受。

 (Văn Thù Sư Lợi bạch Phật: “Thế Tôn, con đã tu thiện căn từ lâu 

 trong quá khứ chứng Vô Ngại Trí, vừa nghe Phật dạy thì liền tin nhận”.) 

Văn Thù Bồ Tát nói Ngài có thể tin những gì Phật dạy. Phật nói 

đại chúng nhiều như trên đều là do Bồ Tát Ðịa Tạng từ kiếp lâu xa đến 

nay đã độ, đang độ, chưa độ đều tham dự pháp hội, đã thành tựu, đang 

thành tựu, chưa thành tựu đều đến cả, Văn Thù Bồ Tát tin được việc này, 

chẳng nghi ngờ. Nhưng Văn Thù Bồ Tát lại đề ra: 

 Tiểu quả Thanh Văn thiên long bát bộ, cập vị lai thế chư chúng 

 sanh  đẳng,  tuy  văn  Như  Lai  thành  thật  chi  ngữ  tất  hoài  nghi  hoặc, 

 thiết sử đỉnh thọ vị miễn hưng báng. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 114

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

小果聲聞天龍八部。及未來世諸眾生等。雖聞如來誠

實之語必懷疑惑。設使頂受未免興謗。

 (Tiểu quả Thanh Văn, thiên long bát bộ và những chúng sanh đời 

 vị lai tuy nghe lời thành thật của Như Lai, nhưng chắc sẽ hoài nghi, dù 

 có lạy vâng cũng không khỏi hủy báng.) 

Những lời này của Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát rất hay. Chưa khai mở 

trí  huệ,  công  phu  chưa  thành  tựu,  nghe  xong  lời  này  của  Phật,  không 

khỏi hoài nghi. Ðịa Tạng Bồ Tát làm sao có thần thông đạo lực lớn như 

vậy!  Hết  thảy  chư  Phật  mười  phương  ba  đời  đều  do  Ngài  độ,  lời  này 

chúng ta có thể tin tưởng hay không? Văn Thù Bồ Tát tin tưởng, chẳng 

hoài nghi, phần đông người ta nghe xong sẽ hoài nghi nên chúng ta phải 

giải  thích  rõ  ràng  đạo  lý  này.  Ðịa  là  tâm  địa,  chân  tâm,  bổn  tánh,  Ðịa 

Tạng Bồ Tát tiêu biểu cho pháp này, không thể chấp cứng vào mỗi câu 

văn, nếu vậy thì sai rồi, nhất định sẽ hoài nghi. Nếu bạn cho rằng Ðịa 

Tạng Bồ Tát đại khái là Kim Ðịa Tạng 25 ở Cửu Hoa Sơn thì sai rồi, Kim 

Ðịa Tạng là một phân thân, hóa thân của Ðịa Tạng Bồ Tát, hóa thân của 

Ngài vô lượng vô biên. Thế nên phải hiểu rõ Lý chân thật, Sự chân thật ở 

25 Tương  truyền  hóa  thân  của  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  là  ngài  Kim  Kiều  Giác.  Kim  Kiều 

Giác (630-729) là thái tử nước Tân La (vùng đông bắc Triều Tiên, nay là Đại Hàn). 

Năm 24 tuổi, Ngài từ bỏ ngôi vị và xuất gia, pháp danh là Địa Tạng. Ở Trung Quốc 

lúc bấy giờ nhằm đời Ðường, Phật giáo rất phát triển và có nhiều vị sư từ nhiều nước 

đến đó du học.  Ngài Kim Kiều Giác vượt biển đến Trung Quốc, trụ tại núi Cửu Hoa, 

huyện Thanh Dương, phủ Trì Châu, tỉnh An Huy. Ngài dựng một túp lều tranh trên 

núi tu hành và nguyện chép bốn bộ kinh Ðại Thừa. Sau đó dân làng Thanh Dương 

lên núi và thấy  Ngài tu  hành rất nghiêm  cẩn nên phát tâm xây một ngôi chùa cho 

Ngài hoằng pháp. Núi Cửu Hoa lúc bấy giờ thuộc quyền của ông Mẫn Nhượng Hòa, 

một phật tử thuần thành, ông Hòa mời Ngài dùng cơm và cúng dường một miếng đất 

cho Ngài cất chùa. Ông Hòa hỏi Ngài cần miếng đất bao lớn? Ngài nói: “Tôi tung 

chiếc áo cà sa này lên, tôi muốn khoảnh đất lớn bằng cái bóng của chiếc áo cà sa 

này. Ông chịu không?”.  Ông Hòa đồng  ý. Lúc Ngài mở áo cà sa ra phóng lên hư 

không, bóng của chiếc áo cà sa bèn lớn bao trùm cả vùng núi Cửu Hoa, ông Mẫn vô 

cùng kinh ngạc và bội phục nên ông vui lòng cúng dường cả vùng núi Cửu Hoa cho 

Ngài. Ông còn xây một ngôi chùa và cho con ông xuất gia theo Ngài, pháp danh là 

Ðạo Minh. Sau này ông cũng xuất gia theo. Từ đó núi Cửu Hoa trở thành một trung 

tâm  nghiên  cứu  Phật  giáo  nổi  tiếng.  Ngày  30  tháng  7  năm  729,  Ngài  ban  lời  giáo 

huấn cuối cùng và cáo biệt đồ chúng, ngồi kiết già an nhiên thị tịch, thọ 99 tuổi. Ba 

năm sau, nhục thân của Ngài chẳng hư hoại, tay chân mềm mại như lúc còn sống. 

Dựa trên hành trạng lúc Ngài còn sống, mọi người đều nhận định Ngài chính là Ðịa 

Tạng Bồ Tát thị hiện. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 5

 115

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

bên trong, như vậy chúng ta sẽ chẳng hoài nghi, nếu không thì chúng ta 

sẽ có nghi hoặc, từ nghi hoặc này đi đến báng pháp, tội lỗi rất nặng. Mục 

đích Văn Thù Bồ Tát nêu lên nghi vấn này là thỉnh cầu Thế Tôn thuyết 

minh  tường  tận những sự  tu nhân  chứng  quả,  rộng  độ  chúng  sanh  của 

Ðịa Tạng Bồ Tát cho đại chúng biết. Ðây là việc trong đoạn kinh kế tiếp. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 06 (Số 14-12-06) 

Xin mở kinh, xem đoạn kinh tiếp theo. 

 Duy nguyện Thế Tôn, quảng thuyết Ðịa Tạng Bồ Tát  Ma  Ha  

 Tát, nhân địa tác hà hạnh lập hà nguyện, nhi năng thành tựu bất tư  

 nghị sự. 

唯願世尊廣說地藏菩薩摩訶薩。因地作何行立何願。

而能成就不思議事。

 (Xin nguyện Thế Tôn nói rõ Ðịa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát lúc còn 

 tu nhân đã làm hạnh gì, lập nguyện gì mà thành tựu được sự không thể 

 nghĩ bàn như vậy.) 

Văn Thù Bồ Tát thấy trong đại hội này  đại chúng hy hữu, đông 

đảo, đương nhiên Ngài biết rất rõ ràng, rất minh bạch, nhưng còn người, 

trời,  phàm  phu,  Nhị Thừa,  cho đến  Quyền  Giáo  Bồ  Tát  nhìn thấy  tình 

trạng thù thắng này sẽ tránh không khởi nghi hoặc, thậm chí còn có ý 

niệm hủy báng.  Tổ sư đại đức y theo kinh luận nói với chúng ta: Nghi 

hoặc, báng pháp nhất định sẽ đọa địa ngục A Tỳ. Những lời giống như 

vầy chúng ta thường chẳng dám nói, tại sao? Nói ra người ta càng nghi 

hoặc, càng hủy báng, họ nghe xong sẽ nói: Ông lấy chuyện này ra để dọa 

người ta, đâu có tội nặng như vậy? Làm gì có địa ngục? Họ chẳng thể 

tiếp nhận, chẳng thể tin tưởng. Thế nên những lời nói như vầy, chúng ta 

tin tưởng thì tự mình sẽ có cảnh giác cao độ: Còn đối với đại chúng trừ 

phi đọc đến đoạn kinh này thì chẳng thể không nói, nếu không đọc đến 

đoạn kinh này thì chúng ta sẽ chẳng nói. Phải biết tại sao chẳng nói? Nói 

xong không những không có lợi mà còn giúp cho người ta tạo tội nghiệp, 

vậy thì nói ra làm chi! Người ta đã đọa lạc rất thảm rồi, chẳng nên làm 

cho  họ  đọa  nặng  thêm,  đây  chính  là  đại  từ  đại  bi.  Thế  nên  trong  thời 

trược ác, Phật, Bồ Tát chẳng dùng thân tướng của Phật xuất hiện trong 

thế gian là để giảm bớt sự nghi hoặc, hủy báng của chúng sanh. Văn Thù 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 116

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Bồ Tát vô cùng từ bi, giúp Thế Tôn giáo hóa chúng sanh. Giống như hai 

Ngài đang biểu diễn trên sân khấu vậy, một người hỏi, một người đáp. 

Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  làm  sao  có  phước  đức  nhân  duyên  lớn  lao  như  thế? 

Triệu tập tận hư không trọn khắp pháp giới hết thảy chư Phật, Bồ Tát, 

chúng  sanh  có  duyên  trong  lục  đạo  đến  tham  dự  đại  hội  này,  đây  là 

chuyện chẳng thể nghĩ bàn. Xin xem đoạn kinh sau đây: 

 Phật  cáo  Văn  Thù  Sư  Lợi:  “Thí  như  tam  thiên  đại  thiên  thế 

 giới, sở hữu thảo mộc tòng lâm đạo ma trúc vi, sơn thạch vi trần nhất 

 vật nhất số, tác nhất Hằng hà, nhất Hằng hà sa nhất sa chi giới, nhất 

 giới chi nội nhất trần nhất kiếp, nhất kiếp chi nội sở tích trần số, tận 

 sung vi kiếp. 

佛告文殊師利。譬如三千大千世界。所有草木叢林稻

麻竹葦。山石微塵一物一數。作一恒河。一恒河沙一沙之

界。一界之內一塵一劫。一劫之內所積塵數。盡充為劫。

 (Phật bảo Văn Thù Sư Lợi thí dụ như trong tam thiên đại thiên thế  

 giới hết thảy cây, cỏ, lùm, rừng, lúa, đay 26 , trúc, lau, núi, đá, hạt bụi, mỗi 

 vật tính thành một số, mỗi số là một sông Hằng, số cát trong mỗi sông 

 Hằng cứ một hạt cát là một thế giới, trong mỗi thế giới tính mỗi hạt bụi 

 là một kiếp, số bụi tích chứa trong mỗi kiếp đều tính thành kiếp.) 

Trong đoạn này, Thế Tôn vì Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát nói ra nhân 

duyên sự tích độ hóa chúng sanh của Ðịa Tạng Bồ Tát trước kia. Nói với 

Văn Thù Bồ Tát tức là nói với chúng ta, Văn Thù Bồ Tát ở đây đại diện 

cho chúng ta. Ðoạn này trước hết số lượng chẳng thể nghĩ bàn; thí dụ 

này chúng ta chẳng cần giải thích từng câu, giảng ký của pháp sư Thánh 

Nhất có thuyết minh, ở đây chúng ta lược bớt. Con số này chẳng có cách 

chi tính nổi, người trong thế gian không thể tính, hiện nay máy móc, kỹ 

thuật điện toán tối tân nhất cũng tính không nổi. 

 Ðịa Tạng Bồ Tát chứng Thập Ðịa quả vị dĩ lai, thiên bội đa ư 

 thượng dụ. 

地藏菩薩證十地果位已來。千倍多於上喻。

 (Ðịa Tạng Bồ Tát chứng quả vị Thập Ðịa đến nay còn lâu gấp  

26 Đay (hemp) chính là cây gai, ta thường lấy sợi nó để dệt bao bố, hoặc làm những 

sợi dọc để kết những sợi cói (người miền Nam thường gọi là Lác) thành chiếu. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 117

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 ngàn lần thí dụ trên.) 

Con số trong thí dụ trên, đây là nói về lúc Ðịa Tạng Bồ Tát chứng 

quả vị Thập Ðịa đến nay, từ lúc chứng Sơ Ðịa đến Thập Ðịa; nói cách 

khác thời gian lúc trước quả Thập Ðịa đều không tính, nếu tính thì càng 

nhiều hơn nữa, đếm chẳng nổi. 

 Hà huống Ðịa Tạng Bồ Tát tại Thanh Văn, Bích Chi Phật địa. 

何況地藏菩薩在聲聞。辟支佛地。

 (Huống gì lúc Ðịa Tạng Bồ Tát còn là Thanh Văn, Bích Chi Phật.) 

Chẳng  tính  thời  gian  trước  đó,  chỉ  tính  từ  lúc  chứng  được  Ðịa 

Thượng27 Bồ Tát trở đi đến nay, con số Hằng hà sa kiếp chẳng sánh vào 

đâu? Thí dụ này nói thật ra cũng chỉ có Phật mới nói được, nếu chúng ta  

dùng ngôn ngữ văn tự để hình dung con số này cũng hình dung không 

nổi. 

 Văn  Thù  Sư  Lợi,  thử  Bồ  Tát  oai  thần  thệ  nguyện  bất  khả  tư 

 nghị. 

文殊師利。此菩薩威神誓願不可思議。

 (Văn  Thù  Sư  Lợi,  oai  thần  thệ  nguyện  của  Bồ  Tát  đó  chẳng  thể 

 nghĩ bàn.) 

Ðây là lời tán thán Ðịa Tạng Bồ Tát, oai đức, thần thông, hoằng 

nguyện của Ngài chẳng thể nghĩ bàn. Nhưng chư vị nhất định phải ghi 

nhớ  bổn  nguyện  của  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  tức  là  bổn  nguyện  của  tự  tánh 

chúng ta; nói cách khác nếu chẳng có bổn nguyện của Ðịa Tạng Bồ Tát, 

chúng ta nhất định chẳng thể chứng được Phật quả viên mãn. Bạn sẽ hỏi 

tại sao? Trong tánh đức có thiếu khuyết thì bạn làm sao được viên mãn! 

Ðịa Tạng pháp môn là khóa học thứ nhất của Phật pháp Ðại Thừa, phải 

chiếu theo thứ tự này để nói, đây là học trình của lớp đầu tiên, khóa trình 

cơ sở, khóa trình cần thiết phải học. Tại sao phát nguyện này:  “Ðịa ngục 

 chẳng không, thề chẳng thành Phật”?  Ðịa ngục là do tự tánh chúng ta 

biến hiện thành, chẳng từ bên ngoài đến, y báo, chánh báo trang nghiêm 

trong thập pháp giới đều do tâm địa biến hiện ra. Trong tâm bạn còn hiện 

lên hiện tượng địa ngục, còn hiện ra hiện tượng lục đạo luân hồi, thì bạn 

27 từ Sơ Địa Bồ Tát trở đi mới được gọi là Địa Thượng. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 118

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

làm sao chứng được viên mãn Bồ Ðề! Ðây là đạo lý nhất định. Phật pháp 

nói Lý với bạn, Lý chân thật, Sự chân thật, chẳng phát nguyện này được 

không?  Chúng  sanh khổ nạn trong địa  ngục đều phải độ  thoát  vô  điều 

kiện, những người đang chịu khổ nạn trước mắt ta có thể không giúp đỡ, 

không dang cánh tay ra trợ giúp sao? Chúng ta nhìn thấy nhiều chuyện 

và nhiều người chẳng như ý, còn sân giận, phải biết đây chẳng phải là lỗi 

lầm của cảnh giới bên ngoài, mà là lỗi lầm của chính chúng ta. Tại sao 

họ làm chuyện ác, làm những việc chẳng đúng như pháp? Vì chính mình 

chẳng tu hoàn hảo, chẳng làm gương tốt cho người ta, là tội nghiệp của 

mình, phải tu từ chỗ này. Bạn còn đập bàn nạt người ta, trừng mắt nhìn 

người ta, thì  tội bạn tăng  thêm  nữa,  bạn chẳng  biết  chúng  sanh từ  đâu 

đến sao? Chúng sanh tạo tội nghiệp từ chỗ nào? Phật, Bồ Tát biết, Phật, 

Bồ Tát đối với hết thảy chúng sanh đều từ bi. 

Chúng ta học Phật phải bắt đầu từ đâu? Phải giác ngộ từ những 

chỗ này, chân chánh giác ngộ! Người ác đối với chúng ta, chúng ta phải 

dùng thiện ý giúp đỡ họ, nếu họ chẳng tiếp nhận thì không sao cả. Kinh 

Ðịa Tạng nói rất rõ, căn cơ của chúng sanh có bốn thứ chẳng thể chấp 

nhận, càng hiện rõ tội nghiệp của chúng ta sâu nặng, chúng ta phải sám 

hối từ chỗ này, tự độ rồi sau đó mới độ người, đây là đạo lý nhất định. 

Phật, Bồ Tát tiếp dẫn chúng sanh cũng chẳng có pháp nhất định, có lúc 

cũng nổi giận, cũng trừng mắt nhìn, nhưng bạn phải biết lúc họ nổi giận 

[có  thể  làm  cho]  chúng  sanh  giác  ngộ,  sửa  sai,  quay  đầu  hướng  thiện; 

còn chúng ta nổi giận thì chúng sanh khởi tâm oán hận, tâm báo thù, như 

vậy thì bạn sai rồi. Chúng ta ngu si, Bồ Tát có trí huệ, chúng ta phải hiểu 

làm cách nào xử sự, đãi người, tiếp vật, cho nên đặc biệt đề ra việc  “làm

 thầy, làm mô phạm” . Phật, Bồ Tát là thầy của trời, người, khi chúng ta 

xuất gia, người ta gặp mặt liền xưng Pháp sư, đều xưng bạn là thầy; thầy 

tức là  “biểu suất”  (có nghĩa là nêu gương, dẫn đầu), mô phạm, chúng ta 

khởi tâm động niệm, cử chỉ hành động có thể làm mô phạm cho người ta 

không? 

Hôm qua cư sĩ Lý Mộc Nguyên nói ra, tôi mới biết. Cả đời tôi đối 

với chuyện của bất cứ ai, trước giờ đều chẳng nghe, chẳng hỏi đến. Ông 

nói với tôi sau khi những đồng tu khóa trước rời khỏi nơi đây, họ phải 

dọn  dẹp  phòng,  nhìn  thấy  những  đồ  chẳng  cần  đều  bỏ  bừa  bãi  trong 

phòng, còn nhìn thấy trái táo mới cắn một miếng xong rồi bỏ. Họ nhìn 

thấy rất buồn, cách làm như vậy có thể làm gương tốt cho người thế gian 

không?  Chúng  tôi  nghe  xong  rất  buồn,  chúng  tôi  không  trách  các  bạn 

đồng học, chỉ trách mình, tự chúng tôi làm không tốt, nhưng chúng tôi sẽ 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 119

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nỗ lực sửa đổi, những đạo lý này đều phải biết. Ðồ vật của thường trú 

chúng ta đều phải trân trọng, quý tiếc từng ly từng tí. Cả đời tôi chẳng 

xin  ai  một  đồng  nào,  tại  sao?  Người  ta  kiếm  tiền  chẳng  dễ,  phải  hiểu 

giùm cho người ta. Mỗi khi chúng ta dùng tiền đều phải tiết kiệm, chúng 

ta tiết kiệm một phần tiền tức là đối với thường trú, đối với Phật pháp bố 

thí một phần tiền, chúng ta tu phước. Nếu bạn chẳng tu phước, thì phước 

của bạn từ đâu đến? Ngày nay bạn chẳng thể đoạn vô minh, tánh đức của 

bạn chẳng thể lưu lộ, thì phước báo của bạn đều do tu mà có, nhất định 

chẳng dám lãng phí. Cổ đại đức đều làm được, quy củ của tòng lâm mỗi 

cây kim mỗi sợi chỉ, mỗi cọng cỏ mỗi khúc cây, tuy rất nhỏ nhoi, chẳng 

có gì không quý tiếc, đó là tích phước!  Tích phước tức là tu phước. Hiện 

nay nguyên nhân căn bản của hết thảy lỗi lầm của con người chính là vì 

từ nhỏ chẳng có người dạy, lớn lên tập thành thói quen này, dưỡng thành 

tập khí rồi thì rất khó sửa, thế nên chúng ta phải đề cao cảnh giác từng 

giờ từng phút. Tại sao phải đọc kinh mỗi ngày? Ðọc kinh chính là kiểm 

điểm mình, phản tỉnh, y theo lời dạy trong kinh sửa đổi, tự tân, được vậy 

chúng ta mới được cứu. Xử thế phải nhẫn nhường, phải nghĩ cho người 

khác,  phải  nghĩ  cho  sự  an  toàn  của  cả  xã  hội;  đừng  nghĩ  cho  cá  nhân 

mình, nghĩ cho cá nhân chẳng có gì không là tội, không là nghiệp. Tự 

mình mỗi ngày đều tạo tội nghiệp nhưng không biết, còn tưởng mình tu 

công  đức.  Trên  đây  đã  nói  xen  vào  chuyện  khác  nhưng  cũng  rất  quan 

trọng. 

Chúng ta xem tiếp kinh văn. Phật nói oai thần thệ nguyện của Ðịa  

Tạng Bồ Tát chẳng thể nghĩ bàn, chúng ta phải hiểu hàm ý sâu xa trong 

câu này là gì? Chúng ta phải học tập từ chỗ nào? Xem tiếp đoạn kinh kế: 

 Nhược  vị  lai thế  hữu  thiện  nam  tử thiện  nữ  nhân,  văn  thị Bồ 

 Tát danh tự, hoặc tán thán hoặc chiêm lễ, hoặc xưng danh hoặc cúng 

 dường, nãi chí thái họa khắc lũ tố tất hình tượng, thị nhân đương đắc 

 bách phản sanh ư tam thập tam thiên vĩnh bất đọa ác đạo. 

若未來世有善男子善女人。聞是菩薩名字。或讚歎或

瞻禮。或稱名或供養。乃至彩畫刻鏤塑漆形像。是人當得

百返生於三十三天永不墮惡道。

 (Nếu đời vị lai có người thiện nam, người thiện nữ nào nghe được 

 danh hiệu Bồ Tát đó rồi khen ngợi, hoặc chiêm lễ, hoặc xưng niệm danh 

 hiệu, hoặc cúng dường, cho đến tô vẽ, khắc chạm, tạc đúc, sơn thếp hình 

 tượng, người ấy sẽ được sanh một trăm lần vào cõi trời thứ ba mươi ba, 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 120

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 vĩnh viễn chẳng đọa ác đạo.) 

Lời  Phật  nói  là  thật,  chẳng  phải  giả,  Phật  chẳng  nói  dối.  Có  rất 

nhiều người đọc đến kinh này, cứ tưởng là tạo một chút tội nghiệp chẳng 

sao, [Họ nói chỉ cần] chúng tôi cúng dường Ðịa Tạng Bồ Tát, tương lai 

còn được sanh một trăm lần đến trời Tam Thập Tam, vĩnh viễn chẳng 

đọa ác đạo [kia mà]. Hiểu lầm lời kinh, sau đó bị đọa vào ác đạo nên hủy 

báng: Lời đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong kinh chẳng đáng tin, đều 

là giả, lừa gạt chúng tôi. Báng Phật, báng Pháp, báng Tăng lại đọa địa 

ngục A Tỳ, họ chẳng hiểu ý nghĩa của Phật trong đoạn này. 

 “Văn  thị  Bồ  Tát  danh tự” , trong chữ Văn này bao gồm Tư, Tu, 

ba  Huệ  của  Bồ  Tát.  Bạn  nghe  đến  danh  hiệu  của  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát,  ý 

nghĩa của danh hiệu Ðịa Tạng Bồ Tát là gì? Bạn phải chân chánh hiểu rõ 

mới gọi là  “văn danh”  (nghe tên), nếu hoàn toàn chẳng hiểu rõ ý nghĩa 

trong danh hiệu thì chẳng gọi là văn. Nếu chân chánh hiểu được, nghe 

được danh hiệu này, thì kho báu trong tâm địa của mình sẽ tương ưng, 

như vậy gọi là văn danh.  “Xưng tán”  nghĩa là gì? Xưng tán tức là giảng 

giải Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh, đó là xưng tán. Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni xưng tán tại cung trời Ðao Lợi, khuyến khích mình, và đại 

chúng học theo Ðịa Tạng Bồ Tát, vậy gọi là xưng tán. Chiêm lễ, xưng 

danh, cúng dường phía sau tức là chân chánh tu hành.  “Chiêm lễ”  nghĩa 

là chiêm ngưỡng lễ kính, biểu hiện ở đâu? Biểu hiện trên sự đối đãi cha 

mẹ, đối đãi sư trưởng. Tinh thần của Ðịa Tạng Bồ Tát tức là  “hiếu thân 

 tôn sư” , sau đó khuếch đại tâm hiếu thân tôn sư này đến hiếu kính hết 

thảy chúng sanh, đây là Ðịa Tạng bổn nguyện, như vậy thì mới chiêm lễ 

đến viên mãn. Còn tâm khinh mạn bất kỳ chúng sanh nào thì chẳng phải 

tu  hạnh  Ðịa  Tạng.  Nói  đến  chiêm  lễ  cứ  tưởng  là  cúng  một  tượng  Ðịa 

Tạng Bồ Tát, mỗi ngày khấu đầu lạy Ngài, đâu phải là đơn giản như vậy! 

Ðó là hoàn toàn giải sai ý nghĩa chân thật của Như Lai, Phật nói chẳng 

sai mà bạn đã hiểu sai rồi. 

Ðây  là  chỗ  trong  hết  thảy  kinh,  Phật  đã  nhiều  lần  khuyến  khích 

chúng ta phải thâm giải nghĩa thú, bạn giải càng sâu, hiểu càng thấu triệt, 

thì làm mới được viên mãn. Chỉ hiểu trên mặt ngoài của danh tự thì hoàn 

toàn sai lầm. Cổ đức thường nói:  “Noi theo văn giải nghĩa, ba đời Phật 

 phải kêu oan”  28, chư Phật ba đời quá khứ, hiện tại, vị lai đều kêu oan 

uổng  vì  bạn  giải  sai  lời  của  Phật, hiểu  sai  rồi.  Ngày  nay  có  bao  nhiêu 

28  Nguyên văn: Y văn giải nghĩa, tam thế Phật oan. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 121

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

người hiểu sai! Bạn phải hỏi tại sao họ hiểu sai? Vì họ chẳng làm được, 

chỉ đến khi làm được mới có thể [thấu suốt], thể hội rõ ràng, mới thể hội 

đến  những  chỗ cao  siêu,  nếu bạn không  làm  thì  sao  được?  Bạn  có thể 

làm được một phần thì bạn sẽ thể hội được một phần; thể hội được một 

phần thì bạn lại làm được một phần, giải lẫn hạnh bổ sung và thành tựu 

cho nhau, giải giúp cho hạnh, hạnh giúp cho giải, cứ luân chuyển thâm 

nhập như vậy mới nhập đến chỗ sâu rộng. 

 “Xưng danh”  tức là xưng danh hiệu Ðịa Tạng Bồ Tát. Trong đó 

có  hai  thứ  công  đức,  tự  lợi  là  nhắc  nhở  chính  mình,  niệm  niệm  đều 

chẳng rời pháp môn Ðịa Tạng, cũng nghĩa là niệm niệm chẳng rời tâm 

địa pháp môn, đây là  “tự lợi đức” .  “Lợi tha đức”  là niệm niệm thức tỉnh 

những chúng sanh có duyên. Nói thật ra ngày nay chúng sanh có duyên 

ít, quá ít, có bao nhiêu người nghe đến danh hiệu này liền giác ngộ? Ai 

chẳng giác ngộ cũng để cho họ nghe được, trong A Lại Da Thức trồng 

hạt giống của danh hiệu, một phen lọt vào tai thì vĩnh viễn làm hạt giống 

đạo; nếu đời này không được lợi ích, có thể nhiều đời nhiều kiếp về sau 

gặp được duyên, hạt giống này sẽ nảy mầm, đây là làm lợi ích lâu xa cho 

hết thảy chúng sanh, lợi ích ở tương lai. Chúng sanh có căn cơ chín muồi 

sẽ được lợi ích ngay  trong hiện  tại, vừa nghe  xong  họ liền  biết tu  học 

như thế nào. 

 “Cúng  dường” ,  chư  vị  nhất  định  phải  biết,  trong  các  sự  cúng 

dường, quan trọng nhất là  “y giáo tu hành cúng dường” . Phổ Hiền Hạnh 

Nguyện dạy chúng ta rất rõ ràng, hết thảy cúng dường của cải đều chẳng 

bằng pháp cúng dường, trong Hạnh Nguyện Phẩm nêu ra bảy loại pháp 

cúng dường.  Thứ nhất là  “như giáo tu hành cúng dường” . Nếu chúng ta 

không thể tu hành theo lời dạy thì sự cúng dường này là giả. Chẳng phải 

cúng  dường  một  chút  hương  hoa,  trái  cây  tức  là  mỗi  ngày  đều  cúng 

dường Phật, nghĩ như vậy là sai rồi. Chúng ta xem những vị tổ sư đại 

đức  chân  chánh  tu  hành,  trong  Phật  đường  của  họ  chẳng  có  vật  gì  cả, 

hương hoa, trái cây đều chẳng có, họ cúng bằng cái gì? Chúng ta thấy 

Phật đường của họ chỉ có một ly nước, đốt một ngọn đèn dầu, ngoài ra 

chẳng có gì hết, họ thực sự cúng dường, y giáo tu hành cúng dường. 

Phía  sau  là  cúng  dường  mở  rộng  ra,  nghĩa  rộng  của  sự  cúng 

dường, tức là tạo hình tượng của Bồ Tát. Vẽ hình cũng được, điêu khắc 

cũng  được,  “khắc  lũ”   tức  là  khắc  gỗ,  “tố  tất”   tức  là  tạc  đúc,  đúc  xi 

măng cũng được, đúc bằng kim loại cũng được, đây là cúng dường mở 

rộng ra. Làm cho hết thảy chúng sanh có cơ duyên nghe đến danh hiệu 

của Bồ Tát, nhìn thấy hình tượng của Bồ Tát, cho họ trồng thiện căn. Tự 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 122

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

mình hành Bồ Tát đạo, Bồ Tát làm sao thì mình làm vậy, đó gọi là hành 

Bồ Tát đạo. Khuyến hóa hết thảy chúng sanh, phước đức như vậy mới là 

 “một  trăm  lần  sanh  về  cõi  trời  Ba  Mươi  Ba  vĩnh  viễn  chẳng  đọa  ác 

 đạo” . Bạn nghĩ coi tại sao họ chẳng đọa ác đạo? Chẳng tạo ác nghiệp, 

người  tu  hạnh  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  thì  làm  sao  tạo  ác  nghiệp  cho  được! 

Những hạt giống ác nghiệp tạo đời trước tuy vẫn còn, ác duyên đời này 

đều đoạn dứt. Họ học theo Bồ Tát, niệm Bồ Tát, có tâm Bồ Tát, có hạnh 

Bồ Tát, nói lời của Bồ Tát, trong mười pháp giới thì duyên của lục đạo 

đều  cắt  đứt,  họ  làm  sao đọa  ác đạo  cho được!  Ðây  là  lý  đương nhiên, 

chúng ta nhất định phải hiểu rõ đạo lý này. Lại xem tiếp đoạn đức Thế 

Tôn nói về nhân duyên đời trước của Ðịa Tạng Bồ Tát, ý nghĩa này rất 

sâu. 

 Văn Thù Sư Lợi, 

文殊師利。

 (Này Văn Thù Sư Lợi,) 

Trong kinh Phật, phàm những chỗ mở đầu có nêu tên người đương 

cơ thì đoạn kinh văn tiếp theo sau vô cùng quan trọng. Kêu tên tức là 

nhắc họ, tiếp theo sau sẽ có lời giảng quan trọng, kêu họ chú ý. 

 Thị Ðịa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát, ư quá khứ cửu viễn bất khả 

 thuyết bất khả thuyết kiếp tiền. 

是地藏菩薩摩訶薩。於過去久遠不可說不可說劫前。

 (Trong thời quá khứ số kiếp bất khả thuyết bất khả thuyết lâu xa 

 về trước, Ðịa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát.) 

Câu này  chấm  dứt  ở  đây  vừa  đúng  chỗ. Bất khả thuyết,  bất khả 

thuyết kiếp, thời gian này quá dài, quá dài, nói không hết. 

 Thân vi đại Trưởng Giả Tử. 

身為大長者子。

 (Làm một vị đại Trưởng Giả.) 

Người xưa có ý này, thân phận của Ngài lúc trước là một người 

đại trưởng giả tử.  “Ðại Trưởng Giả Tử” , rất nhiều người đọc sai chỗ này 

rồi hiểu thành con trai của đại Trưởng Giả. Nhưng trên thực tế chữ  “Tử” 

là một cách tôn xưng của người Trung Quốc thời xưa, cũng như Khổng 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 123

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Tử, Mạnh Tử, Lão Tử, cách dùng chữ Tử này là tôn xưng. Ðại Trưởng 

Giả Tử, chữ Tử này chính là chữ Tử trong tên của Khổng Tử, Mạnh Tử, 

là lời xưng hô tôn kính. Dùng ngôn ngữ hiện nay để nói thì Tử là tôn 

kính,  tôn  kính đại  Trưởng  Giả, thêm  chữ  tôn kính  này  vào phía  trước, 

hồi xưa thì chữ tôn kính này được đặt phía sau. 

 Thời thế hữu Phật. 

時世有佛。

 (Ðời lúc bấy giờ có Phật.) 

Lúc bấy giờ, thế gian này có một tôn Phật. 

 Hiệu viết Sư Tử Phấn Tấn Cụ Túc Vạn Hạnh Như Lai. 

號曰師子奮迅具足萬行如來。

 (Hiệu là Sư Tử Phấn Tấn Cụ Túc Vạn Hạnh Như Lai.) 

 “Sư Tử Phấn Tấn”  là thí dụ, sư tử là vua trong các loài thú.  “Cụ 

 Túc Vạn Hạnh”  là nói Bồ Tát tu hành công đức viên mãn, chứng được 

Phật quả vô thượng. Ðây là ý nghĩa đơn giản của Phật hiệu. 

 Thời  Trưởng  Giả  Tử  kiến  Phật  tướng  hảo  thiên  phước  trang 

 nghiêm, nhân vấn bỉ Phật, tác hà hạnh nguyện nhi đắc thử tướng. 

時長者子見佛相好千福莊嚴。因問彼佛。作何行願而

得此相。

 (Lúc đó Trưởng Giả Tử thấy đức Phật tướng mạo tốt đẹp, ngàn  

 phước trang nghiêm nên hỏi Ðức Phật đó tu hạnh nguyện gì mà được  

 tướng như vậy.) 

Ðây là chỗ chúng ta học tập. Lúc bấy giờ Trưởng Giả tôn kính này 

thấy Sư Tử Phấn Tấn Như Lai  “tướng hảo”  quang minh nên sanh tâm

hoan hỷ; thỉnh giáo đức Phật: Tu như thế nào mới có được tướng tốt của 

Ngài? Tướng hảo quan trọng, làm đệ tử Phật trong xã hội này nếu chúng 

ta chẳng có hình tướng tốt thì chúng ta sẽ diệt Phật pháp. Xuất gia đâu 

phải  dễ,  cổ  đức  thường  nói:   “Trước  cửa  Ðịa  ngục  nhiều  Tăng  đạo” , 

phần  đông  người  thường  trong  xã  hội  tạo  nghiệp  địa  ngục  chẳng  dễ, 

người xuất gia tạo nghiệp địa ngục quá dễ, tại sao vậy? Chẳng có hình 

tướng tốt thì bạn sẽ diệt Phật pháp, tội nghiệp này của bạn sẽ [là nhân] 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 124

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đọa địa ngục A Tỳ. Tại sao? Dạy cho xã hội đại chúng hủy báng Phật 

pháp,  người  ta  vừa  nhìn  hình  dáng  của  bạn  như  vậy,  khinh  chê  bạn, 

khinh thường bạn, hủy báng bạn, liền có thể hủy báng trọn hết cả Phật 

pháp, tội nghiệp này của bạn dễ sợ lắm! Chư Phật, Bồ Tát là mô phạm, 

hình tướng tốt nhất của chín pháp giới. Trưởng Giả Tử được xưng là Tử, 

mọi người tôn kính, là người có học thức, có đức hạnh, hình tướng của 

Phật có thể làm cho ông ta nhìn thấy Phật bèn khởi tâm cung kính, muốn 

đến học tập, bạn nói hình tượng này hoàn hảo biết mấy. Chúng ta ngày 

nay trong xã hội này chẳng xuất gia thì không sao, một khi bạn xuất gia 

rồi  thì  bạn  nhất  định  phải  học  hình  tướng  của  Phật,  phải  đầy  đủ  hình 

tướng của Bồ Tát. Nếu không thì tại gia học Phật cũng được, tạo tội làm 

chi!  Tại  sao  phải  làm  chuyện  báng  Phật,  báng  Pháp,  báng  Tăng  này! 

Việc này rất quan trọng. 

Chúng  tôi  ngày  nay  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm  rất  dài,  đến  đoạn 

 “năm mươi ba lần tham vấn”  sau cùng không những yêu cầu người xuất 

gia, người tại gia học Phật cũng giống người xuất gia, đều phải làm hình 

tướng  tốt  nhất  cho  xã  hội  đại  chúng.  Nếu  bạn  làm  không  nổi,  thì  bạn 

chẳng  phải  là  đệ  tử  Phật,  là  đệ  tử  mạo  danh,  Phật  tử  giả  mạo,  tạo  vô 

lượng vô biên tội nghiệp, quả báo ở ba đường ác đáng sợ vô cùng, chúng 

ta không thể không biết việc này. Ðã học Phật rồi thì tâm địa phải thanh 

tịnh, bình đẳng, giác, phải diệt trừ tham-sân-si. Nếu còn tranh quyền lợi 

với người, còn muốn cái này tốt, cái kia chẳng tốt, đó là tâm luân hồi, 

tạo nghiệp luân hồi. Nghĩ đến tâm Phật thanh tịnh bao nhiêu, mảy trần 

chẳng nhiễm, thường suy niệm về chân tướng của vũ trụ nhân sinh, chân 

tướng là tam tâm chẳng thể được, chư pháp vô sở hữu, thế nên ở trong 

và ngoài đều có thể đạt được thanh tịnh; bên trong một niệm chẳng sanh, 

bên ngoài mảy trần chẳng nhiễm, như vậy là Phật, Bồ Tát. Như vậy mới 

có thể sống đời sống chân chánh, chúng ta thường gọi là đời sống chân, 

thiện, mỹ, huệ thực sự, đời sống hạnh phúc mỹ mãn thực sự, một tí cũng 

chẳng giả, chư Phật, Bồ Tát sống đời sống như vậy. Chúng ta sống cuộc 

sống như thế nào? Bên trong khởi tâm động niệm, bên ngoài luôn luôn 

phan duyên, chúng ta sống đời sống đầy dẫy phiền não, nghiệp chướng, 

đời  luân  hồi,  nói  lời  chẳng  dễ  nghe  thì  chính  là  đời  sống  của  ác  đạo. 

Chúng ta đọc đến câu này, Phật sắp vào phần thứ nhất trong nghiệp nhân 

của Ðịa Tạng Bồ Tát, dụng ý rất sâu! Chư vị bất luận là tại gia học Phật, 

hay xuất gia học Phật, nhất định phải làm một gương mẫu tốt cho xã hội, 

nhất định phải làm hình tướng tốt đẹp. 

 “Thiên  phước  trang  nghiêm” ,  chẳng  phải chỉ  có ba mươi hai  

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 125

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tướng tốt, tám mươi vẻ đẹp. Chúng ta không nói đến ngàn phước trang 

nghiêm, chỉ nói ba mươi hai tướng tốt, ba mươi hai tướng tốt từ đâu đến? 

Ba mươi hai tướng là tướng phước đức, bạn chẳng tu phước thì không 

được tướng hảo này. Thiện gồm có hữu lậu và vô lậu. Thiện vô lậu thì 

chúng ta  làm  không nổi, việc này  quá cao, phiền não tập khí chúng ta 

chưa  đoạn,  phải  học  từ  đâu?  Bắt  đầu  từ  thiện  hữu  lậu,  nhất  định  phải 

đoạn ác tu thiện. Nếu chúng ta làm được tiêu chuẩn của thế gian pháp thì 

chúng ta là người thiện trong thế gian, là gương tốt cho thế gian. Tướng 

lưỡi  rộng  dài  của  Phật  thành  tựu  do  công  đức  chẳng  nói  dối.  Tư  Mã 

Quang ở thời cổ Trung Quốc, đại khái phần đông người ta đều biết, biệt 

hiệu của Tư Mã Quang là Quân Thật,  “Quân tử thành thật” , ông thực sự 

đã làm được. Lúc về già ông tự phản tỉnh, cả đời chẳng nói dối, ông nói 

những chuyện ông đã làm suốt cả đời đều là “Chẳng có chuyện gì không 

thể  nói  cho  người  ta  biết”,  cả  đời  chẳng  làm  một  chuyện  gì  mờ  ám, 

không làm một việc gì chẳng thể nói cho người ta biết. Ông cũng quy y 

Tam Bảo, là hình tướng tốt của người tại gia. Ngày nay chúng ta nói lời 

thành  thật,  đã  học  Phật  được  những  gì!  Mỗi  ngày  đọc  tụng  Ðại  Thừa, 

mỗi  ngày  phải  hết  lòng  phản  tỉnh,  hết  lòng  kiểm  điểm,  chẳng  kể  kinh 

luận tụng được nhiều ít, cả đời làm được một câu, hai câu thì cả đời thọ 

dụng chẳng cùng tận. 

Phật giảng cho chúng ta căn bản của sự tu hành, nói thật ra chính 

là  “tịnh nghiệp tam phước” , tịnh nghiệp tam phước mở rộng ra chính là 

hết  thảy  Phật  pháp;  vô  lượng  vô  biên  Phật  pháp  cô  đọng  lại  chính  là 

mười một câu này, tuyệt đối chẳng thể xem thường. Mười một câu này 

cô đọng thêm nữa chính là một câu:  “Hiếu dưỡng cha mẹ” . Ngàn kinh

vạn luận, vô lượng vô biên pháp môn của chư Phật Như Lai đã tuyên nói 

đều  chẳng  vượt  ra  ngoài  bốn  chữ  này.  Chúng  ta  giảng  Tam  Học,  Lục 

Hòa,  Lục  Ðộ,  Thập Nguyện,  các  phương  pháp  tu  hành  đều biến  thành 

hiện thực trên sự hiếu kính, trong đời sống hằng ngày của chúng ta, trên 

cách xử sự, đãi người, tiếp vật, đây là học Phật thực sự. Học Phật thực 

sự phải thay đổi hình dáng, sửa đổi tâm niệm, hành vi, như vậy gọi là 

học  Phật  chân  thật.  Mỗi  ngày  đều  đọc  kinh,  thậm  chí  mỗi  ngày  giảng 

kinh thuyết pháp, nhưng tâm vẫn chẳng sửa đổi, vẫn là tâm thế tục, vẫn 

là tâm luân hồi, vẫn là tâm tham-sân-si-mạn, như vậy thì làm sao được! 

Ðó là giả, chẳng phải thật. Thực sự xả niệm, thanh tịnh, niệm niệm vì lợi 

ích  cho  chúng sanh, chẳng vì  mình.  Trong kinh  Hoa  Nghiêm  chúng ta 

đọc thấy, nếu vì mình thì Ngài trụ trong đại Niết Bàn, vậy thì tự tại biết 

mấy; nếu vì chúng sanh thì phải tùy loại hóa thân, chẳng màng khổ nhọc. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 126

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ðây là quan niệm của người thế tục chúng ta; Phật, Bồ Tát chẳng có khổ 

nhọc, tại sao chẳng có khổ nhọc? Vì các Ngài chẳng có Ta (vô ngã), có 

Ta mới có khổ nhọc, chẳng có Ta thì ai khổ nhọc? Chúng ta đọc đến câu 

này cảm khái muôn vàn, chúng ta làm thế nào để học giống hình tướng 

của  Phật,  Bồ  Tát?  Nếu  chẳng  hết  lòng  y  giáo  phụng  hành  thì  làm  sao 

được! Hãy xem đoạn kinh tiếp theo: 

 Thời  Sư  Tử  Phấn  Tấn  Cụ  Túc  Vạn  Hạnh  Như  Lai:  “Cáo 

 Trưởng Giả Tử, dục chứng thử thân đương tu cửu viễn độ thoát nhất 

 thiết thọ khổ chúng sanh”. 

時師子奮迅具足萬行如來。告長者子。欲證此身當須

久遠度脫一切受苦眾生。

 (Lúc đó Sư Tử Phấn Tấn Cụ Túc  Vạn  Hạnh  Như  Lai  nói  với:  

 “Trưởng Giả Tử nếu muốn chứng được thân tướng này thì phải tu lâu 

 đời hạnh độ thoát hết thảy chúng sanh thọ khổ”.) 

Ðây là nguyên do của Ðịa Tạng Bồ Tát bổn nguyện. Chư vị nhất 

định  phải  ghi  nhớ,  hiện  nay  đạo  tràng  xây  dựng  chẳng  giống  như  lúc 

trước, lúc trước đúng như pháp, hết thảy tất cả chùa được xây đều phù 

hợp với nghĩa thú tiêu biểu pháp, hiện nay chẳng đủ điều kiện. Ðạo tràng 

chính  quy  (theo  đúng  truyền  thống)  vừa  bước  vào  cửa  là  điện  Thiên 

Vương, nhìn thấy Di Lặc Bồ Tát trước nhất, Di Lặc Bồ Tát dạy bạn cái 

gì?  “Sanh tâm bình đẳng, hiện tướng vui vẻ”  29. Phật pháp lấy việc từ bi 

làm gốc, phương tiện làm cửa; Di Lặc Bồ Tát tượng trưng cho từ bi làm 

gốc, Tứ Ðại Thiên Vương tượng trưng cho phương tiện, phương tiện làm 

cửa, điện Thiên Vương dạy chúng ta việc này. Bạn ở đạo tràng mỗi ngày 

đều phải đi qua cửa này, mỗi ngày tiếp nhận sự un đúc này, làm cho bạn 

từ từ thay đổi tâm ý. Ngày nay chúng ta có ai hiểu được? Ai có tâm từ 

bi? Ai có cửa phương tiện? Phương tiện chẳng phải là dạy chúng ta có 

đủ phương tiện, nghĩ vậy là sai rồi. Mà là tạo phương tiện cho hết thảy 

chúng sanh, tạo cho họ có được phương tiện, còn mình phải từ bi, hai 

việc  này  chẳng  thể  đảo  lộn.  Nếu  nói  họ  từ  bi  còn  mình  được  phương 

tiện, vậy thì bạn đã lộn ngược rồi. Do đó nhất định phải phát tâm, tâm 

này chính là Tâm Ðại Bồ Ðề,  “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ” , đặc 

biệt là hết thảy chúng sanh đang chịu khổ nạn, chúng sanh chịu khổ nạn 

nghĩa là gì? Tức là lục đạo, đặc biệt chỉ ba đường ác. Chư vị phải biết, 

29  Nguyên văn: Sanh bình đẳng tâm, trình hỷ duyệt tướng. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 127

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chúng  sanh  trong  ba  đường  ác  ở  đâu?  Tức  là  ở  xung  quanh  chúng  ta, 

thậm chí bao gồm chính mình, tâm tham là cõi ác quỷ, sân khuể là cõi 

địa  ngục,  ngu  si  là  cõi  súc  sanh,  tâm  chúng  ta  là  tham-sân-si,  lời  nói 

tham-sân-si, tất cả tạo tác đều chẳng lìa tham-sân-si, chúng ta đang tạo 

nghiệp tam ác đạo đấy. 

Ðịa Tạng Bồ Tát có năng lực hóa thân đến ba đường ác độ thoát 

chúng sanh, ngày nay chúng ta chẳng có khả năng này; chúng ta không 

có khả năng ấy nên phải độ những chúng sanh còn chưa vào ba đường ác 

nhưng đang tạo nghiệp nhân của ba đường ác, chúng ta phải độ những 

người này. Phải biết những người này là chúng sanh khổ nạn, đừng cho 

rằng  hiện  nay  trong  số  những  người  này  có  người  giàu  sang  phú  quý, 

người  thế  gian  nghĩ  rằng  họ  rất  sang  trọng,  trong  mắt  Phật  thì  họ  là 

chúng sanh trong ba đường ác. Chúng ta làm sao độ họ? Trước hết phải 

tự mình xả bỏ tham-sân-si, nếu chỉ nói suông thì không được, phải làm 

ra hình dáng cho họ coi. Tôi xả bỏ tham-sân-si, chẳng còn tham-sân-si, 

tôi sinh sống cũng rất tự tại, cũng không tệ gì, làm cho họ phản tỉnh từ 

những chỗ này, giác ngộ từ những chỗ này. Phía trước Phật nói phải tạo 

dựng hình tượng, bạn hãy xem sự tiêu biểu pháp trong đoạn đầu của kinh 

Hoa Nghiêm, thứ nhất là nói đến đại địa, tâm địa. Thứ hai là giảng về 

cây báu, ý nghĩa của cây báu là gì? Cây lập nên gương tốt nhất. Hết thảy 

chúng sanh ở cõi này, ở thế giới tha phương chẳng có ai không thích cây 

cối, hoa cỏ, Phật bèn dùng phương pháp này để thí dụ, chúng ta muốn 

một cây thật tốt đẹp, làm cho người ta tiếp xúc đến đều hoan hỷ. Hãy 

xem đoạn kinh tiếp theo: 

 Văn Thù Sư Lợi, thời Trưởng Giả Tử nhân phát nguyện ngôn: 

 “Ngã  kim  tận  vị  lai  tế  bất  khả  kế  kiếp,  vị  thị  tội  khổ  lục  đạo  chúng 

 sanh  quảng  thiết  phương  tiện  tận  linh  giải  thoát,  nhi  ngã  tự  thân 

 phương thành Phật đạo”. 

文殊師利。時長者子因發願言。我今盡未來際不可計

劫。為是罪苦六道眾生廣設方便盡令解脫。而我自身方成

佛道。

 (Này  Văn  Thù  Sư  Lợi,  lúc  bấy  giờ  Trưởng  Giả  Tử  nhân  đó  bèn 

 phát nguyện rằng: “Từ nay cho đến vô tận kiếp chẳng thể tính ở đời vị 

 lai,  tôi  sẽ  vì  chúng  sanh  đang  chịu  tội  khổ  trong  lục  đạo lập ra nhiều 

 phương  tiện,  làm  cho  họ  được  giải  thoát  hết  rồi  tôi  mới  thành  Phật 

 đạo”.) 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 128

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Trong đoạn kinh này chúng ta lại thấy đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

kêu tên ngài Văn Thù Sư Lợi, không thể coi thường đoạn kinh văn này, 

chẳng thể sơ ý. Trưởng Giả làm gương tốt, làm mô phạm cho chúng ta, 

khuyên chúng ta phát tâm, ông nghe Phật dạy xong liền giác ngộ, quay 

về, và phát đại nguyện.  “Ngã kim tận vi lai tế, bất khả kế kiếp” , đây là 

một thời gian dài, chẳng phải thời gian ngắn, những kiếp tận đời vị lai, 

nói cách khác thời gian vĩnh hằng, vô cùng vô tận.  “Vị thị tội khổ lục 

 đạo  chúng  sanh” ,  hoàn  toàn  tiếp  nhận  lời  dạy  của  Phật vì  chúng sanh 

khổ nạn, hết  thảy  chúng  sanh  tạo tác nhiều  nhân  khổ  nhưng họ không 

biết, lúc quả khổ hiện tiền thì hối hận không kịp, đến lúc đó thì trở tay 

không còn kịp nữa. Trưởng Giả Tử phát tâm này, chính là Ðịa Tạng Bồ 

Tát.  Ngày  nay  chúng  ta  đọc  đến  đoạn  kinh  này,  có  thể  phát  tâm  này 

không? Nếu có thể phát tâm này thì chúng ta sẽ đạt được lợi ích chân 

thật nơi kinh Ðịa Tạng. Ðời sống của chúng ta khổ, phải nghĩ đến những 

người khác trên thế gian này còn khổ hơn mình, chúng ta không sợ khổ, 

vì có khổ nên chúng ta mới thể hội đến hết thảy chúng sanh khổ. Nếu 

chúng  ta  sống  trong  hoàn  cảnh  rất  giàu  sang,  khi  người  ta  nói  khổ  thì 

mình chẳng thể hội được, chỉ khi mình đã từng trải qua sự khổ này rồi 

mới biết khổ là gì, tâm giúp đỡ khổ nạn chúng sanh mới thiết tha. Nếu 

chưa  từng  trải  qua  khổ  nạn,  bạn  muốn  vì  khổ  nạn  chúng  sanh  nhưng 

chẳng thể nào thể hội được cái tâm ấy. 

Thế nên Phật dạy chúng đệ tử: Một là  “dùng Giới làm thầy” , hai

là  “dùng Khổ làm thầy” , đặc biệt là người xuất gia, sinh sống cực khổ 

tốt hơn, luôn thường ở trong tâm cảnh giác, một khi hưởng thụ thì không 

thể  nào  chẳng  mê  hoặc  điên  đảo  được.  Do  đó  nhất  định  phải  hiểu,  có 

phước,  người  xuất gia  tu  hành  chân  chánh  nhất định  sẽ  có  phước  báo, 

phước báo đến thì đừng  hưởng,  nếu  hưởng  thì sẽ  mê  muội; khi  phước 

báo đến thì phải chia sớt cho hết thảy tội khổ chúng sanh trong lục đạo 

hưởng, được vậy thì bạn thực sự độ khổ. Mấy bữa nay chúng ta giảng 

kinh Hoa Nghiêm đến đoạn đức Phật Tỳ Lô Giá Na xây dựng Hoa Tạng 

thế giới chẳng để tự hưởng thụ, mà cho hết thảy những Bồ Tát phá một 

phẩm Vô Minh, chứng một phần Pháp Thân ở mười phương sát độ có 

chỗ an thân lập mạng, có một đạo tràng tốt để tu hành, cung ứng cho họ 

hưởng dụng, Phật chẳng hưởng thụ. Tây Phương Cực Lạc thế giới A Di 

Ðà  Phật  xây  dựng  Cực  Lạc  Tịnh  độ  cũng  chẳng  phải  cho  Ngài  hưởng 

thụ, mà để cung ứng cho hết thảy người niệm Phật ở mười phương thế 

giới vãng sanh về đó tu hành hưởng dụng, đâu có để cho mình hưởng 

thụ?  Ðây  đều  làm  ra  hình  tượng  tốt  nhất  cho  chúng  ta  thấy.  Thế  nên 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 129

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

những tổ sư  đại  đức  có  phước  báo  to  lớn  xây  dựng đạo  tràng  xong  tự 

mình có hưởng thụ không? Chẳng có, tự mình ở trong phòng “phương 

trượng”30, chỉ là một căn phòng nhỏ, phước báo dành cho hết thảy thanh 

chúng (đại chúng thanh tịnh) hưởng thụ, đây là tâm bình đẳng, tâm thanh 

tịnh. Chỉ cần là người chân chánh tu hành, nếu họ không có chỗ ở, khi 

họ đến nơi ấy chẳng bao giờ bị từ chối, chẳng khi nào không được tiếp 

đãi, thế nên mới gọi là thập phương thường trụ, thập phương đạo tràng, 

đâu có phải là vì danh văn lợi dưỡng của cá nhân. Phật dạy chúng ta, tự 

Ngài thị hiện làm gương cho chúng  ta, một tí gì cũng chẳng giả  dối, 

chúng ta nhìn thấy Ngài phát tâm, chẳng sợ thời gian dài, chẳng sợ công 

việc giáo học gian khổ. 

 “Lập ra nhiều phương tiện, làm cho họ được giải thoát hết rồi tôi 

 mới thành Phật đạo” , đây tức là nói:  “Chúng sanh chẳng thành Phật, tôi 

 chẳng thành Phật” , cho nên Ðịa Tạng Bồ Tát vĩnh viễn thị hiện ở quả 

vị Bồ Tát. Ngày nay chúng ta thấy lời nói trong kinh này, mười phương 

ba đời hết thảy chư Phật Như Lai đều tham dự đạo tràng này, đều là do 

Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  độ  hóa,  đã  độ,  đang  độ.  Ðã  độ,  đã  thành  tựu  là  chư 

Phật, Ngài còn ở quả địa Bồ Tát. Học trò đều đã thành Phật, thầy giáo 

còn  là  Bồ  Tát,  các  chư  Phật  này  đối  với  thầy  không  ai  chẳng  đội  ơn. 

Ngày nay đức Phật Thích Ca Mâu Ni muốn tuyên dương pháp môn Ðịa 

Tạng, họ đến dự hội tức là báo ơn, đến làm ảnh hưởng chúng. Có pháp 

hội nào  tất  cả  chư  Phật  đều đến tham  gia?    Chẳng  có đạo lý  như vậy. 

Trong pháp hội này hết thảy chư Phật đều đến đầy đủ, làm trang nghiêm 

đạo tràng, trang nghiêm pháp hội, trang nghiêm pháp môn này, làm cho 

hết thảy chúng sanh cảnh giác đến pháp môn này thù thắng khôn sánh, 

không học pháp môn này thì không được, là cơ sở của hết thảy chư Phật 

thành Phật, là căn bản của việc thành Phật. Nếu bạn muốn xả bỏ pháp 

môn này thì bạn chắc chắn sẽ không thành tựu. Niệm Phật, nói thật ra 

chắc chắn cũng chẳng thể vãng sanh. Cả đời hễ gặp đạo tràng vừa xây 

dựng xong mời tôi giảng kinh, bộ kinh đầu tiên tôi nhất định phải giảng 

là kinh Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện. Có đất, chúng ta có mảnh đất, có 

đạo tràng là xây dựng cơ sở vật chất, Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện kinh 

là xây dựng tâm địa, như vậy mới tương ứng. Khi đạo tràng được xây 

dựng, được khôi phục thì bộ kinh đầu tiên phải giảng là gì? Nhất định 

phải là Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh. 

30 nghĩa là một trượng vuông = 10.89 m2

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 130

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Dĩ thị ư bỉ Phật tiền lập tư đại  nguyện, ư  kim bách thiên vạn 

 ức na-do-tha bất khả thuyết kiếp thượng vi Bồ Tát. 

以是於彼佛前立斯大願。于今百千萬億那由他不可說

劫尚為菩薩。

 (Ðã ở trước đức Phật đó mà lập đại nguyện như vậy nên đến nay 

 đã ngàn vạn ức na-do-tha kiếp chẳng thể tính đếm mà vẫn còn làm Bồ 

 Tát.)

Ðây là việc chúng ta nên học tập. Thế Tôn nói ra nhân duyên của 

công  án  này,  chúng  ta  phải  thể  hội  dụng  ý  của  Ngài  sâu  rộng  vô  hạn, 

việc giáo  học  của  Ngài từ  bi vô tận.  Chúng ta  biết  rồi  mới  có thể làm 

theo, mới có thể nói đến việc báo ân, tri ân báo ân; nếu bạn lơ là niệm 

lướt qua, đoạn kinh này chẳng dài, sơ ý đọc qua thì chẳng có ích lợi. Hãy 

xem tiếp đoạn kế, đây là công án thứ nhì: 

 Hựu ư quá khứ bất khả tư nghị a-tăng-kỳ kiếp. 

又於過去不可思議阿僧祇劫。

 (Lại số chẳng thể nghĩ bàn a-tăng-kỳ kiếp về trước.) 

Lúc  này  là  sau  lúc  đại  Trưởng  Giả  Tử,  đại  Trưởng  Giả  Tử  là 

người thứ nhất, người đầu tiên. 

 Thời thế hữu Phật. 

時世有佛。

 (Lúc đó có Phật.) 

Trong thế gian có một vị Phật. 

 Hiệu  viết  Giác  Hoa Ðịnh  Tự  Tại  Vương  Như  Lai, bỉ  Phật thọ 

 mạng tứ bách thiên vạn ức a-tăng-kỳ kiếp. 

號曰覺華定自在王如來。彼佛壽命四百千萬億阿僧祇

劫。

 (Hiệu là Giác Hoa Ðịnh Tự Tại Vương Như Lai, đức Phật đó thọ 

 mạng bốn trăm ngàn ức a-tăng-kỳ kiếp.) 

Từ thọ mạng của Phật có thể thấy phước báo của chúng sanh thời  

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 131

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đó rất lớn, thọ mạng là một trong những phước báo. 

 Tượng pháp chi trung hữu nhất Bà La Môn nữ, túc phước thâm 

 hậu chúng sở khâm kính, hành trụ tọa ngọa chư thiên vệ hộ. 

像法之中有一婆羅門女。宿福深厚眾所欽敬。行住坐

臥諸天衛護。

 (Vào thời tượng pháp có một cô gái dòng Bà La Môn, nhiều đời 

 tích phước sâu dày, được mọi người kính nể, đi đứng nằm ngồi đều được 

 chư thiên hộ vệ.) 

Thọ mạng của Phật rất dài, nhưng duyên trụ thế giáo hóa chúng  

sanh đã hết, đức Phật bèn thị hiện diệt độ. Sau khi diệt độ giống như Thế 

Tôn của chúng ta vậy, sau khi Phật diệt độ thì pháp vận còn ba thời kỳ: 

Chánh  Pháp,  Tượng  Pháp,  Mạt  Pháp.  Thời  Chánh  Pháp  của  đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni dài một ngàn năm, sau khi Phật diệt độ một ngàn năm 

đầu tiên, Tượng Pháp là thời gian một ngàn năm sau đó, Mạt Pháp một 

vạn năm kế tiếp. Không cần biết là theo cách nói của người Trung Quốc 

hay cách của người ngoại quốc, hiện nay là thời Mạt Pháp, hai ngàn năm 

sau  khi  Phật  diệt  độ,  đây  là  thời  Mạt  Pháp.  Lúc  Phật  pháp  truyền  đến 

Trung  Quốc  nhằm  thời  Tượng  Pháp.  Trong  kinh  Phật  có  lời  dự  đoán, 

Phật nói thời Chánh Pháp thì Giới Luật thành tựu, tu học noi theo giới 

luật có thể chứng quả. Thời Tượng Pháp thì Thiền Ðịnh thành tựu, thế 

nên  Thiền  Tông  của  Phật  giáo  Trung  Quốc  vô  cùng  hưng  thịnh.  Vì 

nguyên nhân gì? Truyền đến nhằm thời kỳ Tượng Pháp, phù hợp với lời 

dự đoán của Thế Tôn, Thiền Ðịnh thành tựu. Thời Mạt Pháp thì Tịnh Ðộ 

thành tựu, căn tánh của con người chẳng bằng đời trước, tu Thiền chẳng 

những không thể khai ngộ, ngay cả đắc Định cũng không thể, chỉ có tu 

Tịnh Ðộ đới nghiệp vãng sanh mới có thể thành tựu. Trong kinh nói đây 

là Giác Hoa Ðịnh Như Lai, vào thời Tượng Pháp của Ngài có một cô gái 

dòng Bà La Môn, cô này cũng quy y Phật pháp, là người học Phật.  “Túc

 phước thâm hậu” , chúng ta gọi là thiện căn sâu dày, nhiều đời quá khứ 

đã vun bồi phước, thiện căn rất sâu.  “Chúng sở khâm kính” , khâm nghĩa 

là bội phục, đối với cô rất cung kính, đại chúng gặp cô, đoạn trước có 

nói  hình  tượng  thù  thắng,  được  phần  lớn  xã  hội  đại  chúng  tôn  kính. 

 “Hành trụ tọa ngọa” , đây là tứ oai nghi, đều đủ để làm gương tốt cho xã 

hội  đại  chúng,  thế  nên  ngay  cả  thần  trên  trời  cũng  tôn  kính  cô.  “Chư 

 thiên vệ hộ” , ngày nay chúng ta gọi là thiên thần bảo hựu, giờ phút nào 

cũng chẳng lìa khỏi cô thì gọi là hộ vệ. Chư vị đồng tu phải biết xã hội 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 132

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

hiện nay người tạo ác nhiều, người làm việc thiện ít, thí dụ có một, hai 

người làm việc thiện, thiên thần hộ vệ sẽ đặc biệt nhiều; trước kia người 

thiện nhiều, thiên thần chia nhau hộ trì người hành thiện, số thiên thần 

hộ trì [cho mỗi người] sẽ không nhiều; hiện nay người ta đều làm ác, chỉ 

có  một,  hai  người  thiện,  tất  cả  những  thiên  thần  đều  đến  hộ  vệ  bạn 

(người thiện này). Thật đó, chẳng phải giả, [vậy thì] tại sao lại không tu 

thiện? Tại sao lại tạo ác? Chúng ta dứt ác tu thiện, không cầu Bồ Tát, 

không cầu Phật, cũng không cầu thiên thần, chư Phật tự nhiên hộ niệm, 

thiên thần tự nhiên hộ vệ, đâu cần chúng ta cầu họ! Chỗ này nói tin Phật 

quá khó, hiện nay người thế gian học Phật chẳng tin Phật, tại sao chẳng 

tin Phật? Ðặc biệt là người xuất gia, Phật dạy chúng ta vạn duyên buông 

xuống, tất cả đều phải xả bỏ thì ngày mai làm sao sinh sống? [Nếu hỏi 

như  vậy  thì  chính  là]  không  tin  Phật.  Nếu  bạn  là  người  xuất  gia  chân 

chánh, tâm địa thanh tịnh, chẳng có một chút tâm mong cầu, đối với hết 

thảy pháp trong thế gian này chẳng phan duyên, nếu bạn bị đói chết, lạnh 

chết, nói cho chư vị biết tất cả thần hộ pháp đều phải bị cách chức và bị 

tra hỏi, đó là thật chẳng phải giả đâu. Nhưng mọi người chẳng tin tưởng, 

tự mình vẫn muốn phan duyên, tự mình làm, thần hộ pháp nhìn thấy bèn 

rất thích thú vì được tự tại, [họ nói:] Ðược lắm, tôi chẳng cần lo nữa, họ 

rất nhàn hạ, tự tại. 

Có  một  năm  tôi tại Cơ  Long  (Kuala  Lumpur)  Thập  Phương Ðại 

Giác Tự, lão hòa thượng thỉnh tôi giảng kinh Lăng Nghiêm nhằm lúc an 

cư mùa hạ. Giảng đường ở kế bên điện Vi Ðà, tôi nói với mọi người, quý 

vị phải tin tưởng, đừng phan duyên, cứ ở trong chùa tu hành đàng hoàng, 

đừng làm kinh sám Phật sự, cũng đừng làm pháp hội, [nếu quý vị] đói 

chết, Bồ Tát Vi Ðà sẽ bị cách chức và bị tra hỏi. Đâu có đạo lý ấy! Thế 

nên nói cả người xuất gia cũng chẳng tin Phật, thì bạn làm sao dạy cho 

đại chúng tin Phật!  Chẳng có đạo lý này. Nếu chúng ta thực sự tin tưởng 

thì không sợ, Phật, Bồ Tát bảo hựu [lo lắng], thần hộ pháp hộ vệ, có thể 

đói  một,  hai bữa  cũng  chẳng sao,  tuyệt  đối sẽ chẳng bao  giờ chết đói; 

chịu lạnh một chút, sẽ chẳng lạnh chết, Ngài (thần hộ pháp) nhất định sẽ 

đến. Nhất định phải có lòng tin, như vậy mới gọi là học Phật, mới gọi là 

chân chánh tin Phật; những gì bạn cần, khi nhân duyên chín muồi những 

gì mong cầu đều nhất định sẽ đến. Đạo lý này là do đại sư Chương Gia 

truyền dạy cho tôi, tôi có lòng tin đối với Ngài, Ngài chẳng lừa gạt tôi. 

Lúc đó đời sống của tôi vô cùng gian khổ, chẳng có tiền để cúng dường 

đại sư Chương Gia, tôi chẳng có khả năng ấy; Ngài biết, chẳng trách tôi, 

đối với tôi rất tốt, vô cùng từ bi, lo lắng. Mỗi tuần tôi gặp Ngài một lần, 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 133

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

lúc đó tôi phải đi làm, mỗi ngày Chủ Nhật gặp Ngài, xin Ngài chỉ dạy. 

Ngài cho tôi hai giờ đồng hồ mỗi tuần, lúc nào bận thì cho một giờ. Nếu 

một tuần, hai tuần tôi chẳng đến gặp, Ngài đều phái người kiếm tôi hoặc 

gọi điện thoại hỏi tôi: Tại sao không đến? Có bị bệnh gì không?, vô cùng 

quan tâm, chăm sóc, lòng thương mến đó làm cho tôi không thể không 

đi. 

Ðây là lời Ngài dạy tôi:  “Trong nhà Phật, có cầu ắt ứng” , nếu bạn 

cầu không được là vì bạn có nghiệp chướng, khi nghiệp chướng tiêu trừ 

hết thì sẽ chẳng bao giờ không có cảm ứng. Nhưng nhất định phải cầu 

đúng như lý, như pháp, nếu bạn dùng tham-sân-si để cầu thì Phật, Bồ Tát 

sẽ  chẳng  giúp  bạn  tăng  thêm  tham-sân-si,  sẽ  chẳng  giúp  bạn  tạo  ác 

nghiệp. Nếu bạn thực sự làm việc thiện, vì chúng sanh, Phật, Bồ Tát cảm 

ứng đạo giao; nếu vì mình thì không được, nhất định sẽ chẳng có cảm 

ứng. Nếu vì mình mà có cảm ứng thì đó là Tà Ma; Ma thúc đẩy dục vọng 

của bạn, giúp bạn làm việc xấu. Phật, Bồ Tát sẽ chẳng giúp người đi làm 

chuyện ác, chỉ cho bạn thiện duyên chứ chẳng cho bạn ác duyên. Do đó 

có  thể  biết  phàm  những  gì  tăng  trưởng  dục  vọng  của  chúng  ta,  tăng 

trưởng  tham-sân-si,  tự  mình  phải  có  cảnh  giác  cao  độ,  đó  là  ác  duyên 

chứ  chẳng  phải  thiện  duyên.    Nhưng  khi  người  gặp  được  duyên  này, 

chẳng bao giờ không ưa thích, không đọa lạc, không bị ma quỷ gạt, lọt 

vào vòng tay của ma, chúng ta phải có tâm cảnh giác cao độ về chuyện 

này. Thế nên lúc trẻ tuổi thân cận thiện tri thức rất tốt, gốc rễ đã được 

vun bồi, khi xử sự, đãi người, tiếp vật cả đời đều có tâm cảnh giác cao 

độ. Chúng ta muốn được chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần hộ vệ 

thì phải học từ chỗ này. Hãy xem tiếp đoạn kinh phía sau: 

 Kỳ mẫu tin tà. 

其母信邪。

 (Mẹ cô tin tà đạo.) 



Mẫu thân là ngoại đạo. 

 Thường khinh Tam Bảo. 

常輕三寶。

 (Thường khinh chê ngôi Tam Bảo.) 

Tội nghiệp này rất nặng. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 134

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Thị thời Thánh Nữ quảng thiết phương tiện, khuyến dụ kỳ mẫu 

 linh sanh chánh kiến, nhi thử nữ mẫu vị toàn sanh tín, bất cửu mạng 

 chung, hồn thần đọa tại Vô Gián địa ngục. 

是時聖女廣說方便。勸誘其母令生正見。而此女母未

全生信。不久命終。魂神墮在無間地獄。

 (Lúc đó Thánh Nữ lập nhiều phương tiện để khuyên nhủ mẹ, hầu 

 làm cho bà sanh chánh kiến, nhưng bà chưa tin hoàn toàn, chẳng bao 

 lâu thì bà mạng chung, thần hồn bị đọa vào địa ngục Vô Gián.) 

Tri kiến của mẹ cô chẳng ngay thẳng, phiền não tập khí rất nặng. 

Ðại khái thì cũng ít thấy hình tướng của người học Phật, Phật pháp trong 

thời Tượng Pháp suy thoái, hình tướng tốt của tứ chúng đệ tử trong thời 

Chánh Pháp còn nhiều, hình tướng tốt thời Tượng Pháp ít hơn. Thời Mạt 

Pháp lại càng ít nữa, càng hiếm hoi. Thế nên thời Mạt Pháp nếu chúng ta 

có thể chân chánh tu hành đúng như pháp thì chư Phật hoan hỷ gấp bội 

hơn  thời  Tượng  Pháp,  long  thiên  thiện  thần  hộ  vệ  cũng  tăng  gấp  bội, 

hiếm có khó gặp. Chúng ta gặp được duyên thù thắng như vầy thì tại sao 

tự mình lại chà đạp mình? Như vậy thật là đáng tiếc, tạo tội nghiệp thì 

nhất định sẽ bị đọa lạc. 

Tại sao bà khinh chê Tam Bảo, hủy báng Tam Bảo? Nói thật ra thì 

hình tướng của người xuất gia chúng ta không tốt. Tại sao thời Phật còn 

tại thế, đệ tử Phật được người trong xã hội từ quốc vương, đại thần, đến 

hết  thảy  đại  chúng  tôn  kính.  Nguyên  nhân  gì?  Chúng  ta  phải  nghĩ  kỹ. 

Thời  Mạt  Pháp  người  xuất  gia  đi  ra  ngoài,  người  ta  chẳng  kính  trọng 

bạn, kinh chê bạn, ở một bên chỉ chỏ, chê cười bạn, như vậy là vì nguyên 

nhân gì? Chúng ta có thể trách người ta chăng? Trách người là hoàn toàn 

sai lầm, hãy quay lại trách chính mình, tín hạnh của chúng ta, hình tướng 

của chúng ta  chẳng đáng để  xã  hội đại  chúng tôn kính.  Bên trong còn 

tham-sân-si-mạn, bên ngoài chỗ nào cũng phan duyên, biểu hiện ra thực 

sự như mê tín, dẫn dắt xã hội đại chúng mê tín, vậy thì làm sao đáng để 

người ta tôn kính? Người ta dựa vào gì để tôn kính bạn? Người ta có tôn 

kính  bạn  thì  đó  cũng  là  mê  tín,  mê  phù  hợp  với  mê;  giác  tuyệt  đối  sẽ 

chẳng tương ứng với mê. Nhưng sự tạo tội nghiệp bất luận là bạn cốt ý 

hay vô ý, chắc chắn đều có quả báo.  Không thể nói vô ý tạo thì không 

có quả báo, chẳng có việc này. Bạn hiểu pháp luật mà còn phạm pháp, 

không biết pháp luật mà phạm pháp thì cả hai đều phải chịu hình phạt, 

vẫn là có tội; không thể nói vì tôi không hiểu pháp luật nên tuy phạm 

pháp nhưng tôi không có tội; chẳng có chuyện như vậy, chẳng hợp lý. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 135

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Thế nên mẹ của cô Bà La Môn đọa địa ngục Vô Gián. 

 Thời Bà La Môn nữ tri mẫu tại thế bất tín nhân quả, kế đương 

 đọa nghiệp tất sanh ác thú. 

時婆羅門女知母在世不信因果。計當隨業必生惡趣。

 (Lúc  đó  cô  Bà  La  Môn  biết  mẹ  cô  khi  còn  sống  chẳng  tin  nhân 

 quả, nghĩ ắt phải theo nghiệp mà sanh vào đường ác.) 

Con bà là người con hiếu, cô học Phật hiểu đạo lý, biết mẹ cô lúc 

còn sanh tiền chẳng tin nhân quả báo ứng.  “Kế”  là trong tâm suy nghĩ, 

trong tâm đang tính toán. Cô nghĩ cả đời mẹ tạo nghiệp, tương lai quả 

báo sẽ đi về đâu? Thiện nghiệp nhất định được thiện quả, ác nghiệp nhất 

định có ác báo, cô nghĩ mẹ cô tạo nghiệp nặng nề; hủy báng Tam Bảo, 

nghiệp này rất nặng. 

 Toại mại  gia  trạch  quảng  cầu  hương  hoa  cập  chư  cúng  cụ,  ư 

 tiên Phật tháp tự đại hưng cúng dường. 

遂賣家宅廣求香華及諸供具。於先佛塔寺大興供養。

 (Bèn bán nhà, đất, sắm nhiều hương hoa và những vật lễ cúng, rồi 

 đem đến chùa tháp thờ Phật làm lễ đại cúng dường.) 

Cô tu phước cho mẹ.  “Ư tiên Phật tháp tự” ,  “tháp”  là chỗ cất giữ 

xá-lợi của Phật, chỗ cúng dường xá-lợi Phật gọi là tháp.  “Tự”  là nơi giáo 

hóa chúng sanh. Bổn ý của Tự, ý nghĩa của Tự được ghi trong Khoa Chú 

rất tường tận, làm sao giải thích ý nghĩa của chữ Tự ở đây? Nghĩa là tiếp 

nối, phần đông chúng ta gọi là hậu duệ, kéo dài, sự nghiệp này phải kéo 

dài  vĩnh  viễn  về  sau.  Nơi  này  là  nơi  tiếp  nối  huệ  mạng  của  Phật  nên 

được  gọi  là  Tự.  Hiện  nay  người  ta  không  hiểu  ý  nghĩa  này.  Hồi  xưa 

những cơ quan dưới quyền nhà vua đều gọi là Tự, ý nghĩa là muốn cơ 

nghiệp đế vương được truyền mãi đến đời sau. Ý nghĩa này rất hay và 

cũng rất rộng, sự nghiệp giáo huấn chúng sanh của Phật là nhằm giúp đỡ 

hết thảy chúng sanh tu hành chứng quả, sự nghiệp này phải được vĩnh 

viễn liên tục chẳng dứt, nơi đây là để làm công việc này, nên được gọi là 

Tự. 

Cúng Phật, phải ghi nhớ chỉ dùng tài vật của mình, nếu dùng tài 

vật  của  người  khác  để  tu  phước  thì  sai,  tự  mình  chẳng  được  phước  gì 

hết;  nhất  định  phải  dùng  vật  của  mình,  không  thể  dùng  vật  của  người 

khác. Cô Bà La Môn chẳng có tài lực nên phải bán nhà rồi dùng tiền ấy 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 136

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 “sắm  nhiều  hương  hoa  và  những  vật  lễ  cúng”   đem  vào  chùa  cúng 

dường. Cách cúng dường này là hình thức, hình thức này chúng ta ngày 

nay  rất  nhiều,  ai  cũng  biết.  Hình  thức  cúng  dường  có  hiệu  quả  hay 

chăng?  Phải  coi  cách  dụng  tâm  bên  trong  và  ngoài  có  tương  ứng  hay 

không? Nếu trong và ngoài tương ứng thì có công đức, nếu không tương 

ứng thì chẳng có công đức. Còn có nhiều người cúng dường nhưng lại 

tạo tội nghiệp, không những chẳng có phước mà lại là họa. Cúng dường 

như thế nào? Ðến trước mặt Phật, Bồ Tát tu cúng dường to lớn, cầu phát 

tài, cầu thăng quan, trước bàn thờ Phật, Bồ Tát khấn vái khi được thăng 

quan, được phát tài thì sẽ trở lại cúng thêm nhiều nữa. Ðặt điều kiện, hối 

lộ với Phật, Bồ Tát, coi Phật, Bồ Tát như tham quan, ô lại, cách cúng 

dường như vậy không những chẳng có phước mà lại tạo ra vô lượng vô 

biên tội nghiệp. Nếu Ngài phò hộ cho con được phát tài, con kiếm được 

một triệu thì nhất định sẽ đem một vạn đến cúng dường cho Ngài; Phật, 

Bồ Tát đâu có khờ như vậy, cho người này lời chín mươi chín vạn, đâu 

có đạo lý như vậy! Bạn xem Phật, Bồ Tát là hạng người nào? Thế nên 

cách cúng dường như vậy sẽ tạo nên vô lượng vô biên tội nghiệp, sẽ đọa 

vào tam ác đạo. Ðừng thấy người ta đến tu cúng dường rồi cho là việc 

tốt, chưa chắc như vậy đâu, bạn phải biết động cơ của họ là gì rồi mới 

biết  họ  tạo  phước  hay  họa.  Cúng  dường  như  vậy  xong  nhưng  không 

được thăng quan, không phát tài nên quay lại trách móc, nói Phật, Bồ Tát 

này không linh, [họ nói:] Tôi cúng dường nhưng Ngài không phò hộ cho 

tôi phát tài, tôi oán hận, hủy báng Tam Bảo,  tội nghiệp ấy càng tạo càng 

nặng. Chúng ta hãy xem đoạn kinh tiếp theo:  

 Kiến Giác Hoa Ðịnh Tự Tại Vương Như Lai kỳ hình tượng tại 

 nhất tự trung, tố họa oai dung đoan nghiêm tất bị. 

見覺華定自在王如來其形像在一寺中。塑畫威容端嚴

畢備。

 (Thấy hình tượng của đức Giác Hoa Ðịnh Tự Tại Vương Như Lai 

 trong một ngôi chùa đắp vẽ oai dung, đầy đủ đoan nghiêm.) 

Ðây  là  nói  về  cô  Bà  La  Môn  đến  chùa  miếu  cúng  dường,  cúng 

Phật.  Phật chẳng còn tại thế, lúc đó thuộc về thời Tượng Pháp nên trong 

các tự viện chỉ có hình tượng của Phật, tượng Phật đúc hoặc khắc; cúng 

dường trước tượng Phật, tượng Phật tạo rất trang nghiêm. 

 Thời Bà La Môn nữ chiêm lễ tôn dung, bội sanh kính ngưỡng. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 137

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

時婆羅門女瞻禮尊容。倍生敬仰。

 (Lúc  đó  cô  gái  Bà  La  Môn  chiêm  lễ  tôn  dung,  bội  phần  kính 

 ngưỡng.) 

Ðây là chân thành, những phẩm vật lễ cúng là vật bên ngoài, bên 

trong có tâm chân thành, hiển thị trong - ngoài nhý nhau. Cúng dýờng 

một  chút  phẩm  vật giống  nhý  khi  chúng  ta  gặp  một  ngýời nào  ðó, bất 

luận là ngýời thân hay ngýời lạ, lâu quá chẳng gặp thì khi gặp lại phải có 

một chút lễ vật, lễ vật chẳng quý ở chỗ nhiều hay ít chỉ dùng để biểu lộ ý 

cung kính.  Biểu lộ chúng ta đối với người này chẳng quên, thường ghi 

nhớ  trong  tâm,  biểu  lộ lòng  kính  ngưỡng.  Cúng  Phật,  và  còn vì  mẹ  tu 

phước, thế nên tâm này càng chân thành, càng khẩn thiết; lòng chí thành 

có thể cảm, Phật bèn ứng, liền phát sanh cảm ứng đạo giao. 

 Tư tự niệm ngôn, Phật danh Ðại Giác cụ nhất thiết trí, nhược 

 tại thế thời ngã mẫu tử hậu, thảng lai vấn Phật tất tri xứ sở. 

私自念言。佛名大覺具一切智。若在世時我母死後。

儻來問佛必知處所。

 (Thầm nghĩ rằng đức Phật là đấng Ðại Giác đầy đủ hết thảy trí, 

 nếu Phật còn tại thế thì sau khi mẹ tôi mất, nếu như tôi đến hỏi Phật ắt 

 sẽ biết được nơi mẹ tôi thác sanh.) 

Hận mình phước báo không đủ, chẳng sanh vào lúc Phật còn tại 

thế, mà sanh vào thời Tượng Pháp, Phật đã không còn tại thế. Nếu Phật 

còn tại thế thì Phật có đại trí huệ, đại thần thông, mình đến hỏi Phật sau 

khi mẹ mất rồi sanh đến cõi nào, Phật chắc chắn sẽ nói cho mình biết, 

tiếc là Phật chẳng còn. Trong tâm có  “lời nói thầm” , không nhất định 

phải  nói  ra,  trong  tâm  có  ý  niệm  này,  cho  thấy  cô  có  lòng  hiếu  thảo, 

muốn giúp mẹ thoát ly khổ nạn. 

 Thời  Bà  La  Môn  nữ  thùy  khấp  lương  cửu,  chiêm  luyến  Như 


Lai. 

時婆羅門女垂泣良久。瞻戀如來。

 (Lúc ấy cô Bà La Môn cúi đầu khóc thầm rất lâu, chiêm ngưỡng 

 quyến luyến tôn tượng của Như Lai.) 

Câu này hình dung lúc cô Bà La Môn trong tự viện, lòng ân cần, 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 138

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nguyện vọng chí thành, khẩn thiết, từ câu này chúng ta có thể cảm thấy 

lòng thành của cô, khẩn thiết kỳ vọng, lòng thành như vậy có thể cảm. 

 Hốt văn không trung thanh viết: “Khấp giả thánh nữ vật chí bi 

 ai, ngã kim thị nhữ mẫu chi khứ xứ”. 

忽聞空中聲曰。泣者聖女勿至悲哀。我今示汝母之去

處 

 (Bỗng  nghe  trên  không trung  có  tiếng  nói:  “Này  thánh nữ  đang 

 khóc kia, thôi đừng bi ai  quá, nay  ta sẽ nói cho cô biết chỗ thác sanh  

 của mẹ cô”.) 

Chí thành thì sẽ linh, cảm động Phật đến chỉ dẫn cô. 

 Bà La Môn nữ hiệp chưởng hướng không nhi bạch không viết:  

 “Thị hà thần đức khoan ngã ưu lự, ngã tự thất mẫu dĩ lai trú dạ ức 

 luyến, vô xứ khả vấn tri mẫu sanh giới”. 

婆羅門女合掌向空而白空曰。是何神德寬我憂慮。我

自失母已來晝夜憶戀。無處可問知母生界。

 (Thánh nữ chắp tay hướng lên hư không mà bạch rằng: “Chẳng 

 hay thần đức nào đã giải bớt lòng âu lo của con như vậy? Từ khi mẹ con 

 mất đến nay, ngày đêm thương nhớ, không có chỗ có thể hỏi mẹ con thác 

 sanh về cõi nào”.) 

Chữ  “giới”  tức là thế giới nào? Cõi nào trong thập pháp giới? Nẻo 

nào trong sáu nẻo? Cô vô cùng cảm kích sự cảm ứng này, cô chẳng biết 

tiếng nói này từ đâu phát ra? Cũng chẳng biết ai nói? Cho nên cô chỉ biết 

hướng  lên  không  trung,  âm  thanh  phát  ra  từ  không  trung,  chẳng  nhìn 

thấy hình tướng, chỉ nghe âm thanh.  “Là vị thần đức nào?” . 

 Thời không trung hữu thanh tái báo nữ viết: “Ngã thị nhữ sở 

 chiêm lễ giả, quá khứ Giác Hoa Ðịnh Tự Tại Vương Như Lai. Kiến 

 nhữ ức mẫu bội ư thường tình chúng sanh chi phần, cố lai cáo thị”. 

時空中有聲再報女曰。我是汝所瞻禮者。過去覺華定

自在王如來。見汝憶母倍於常情眾生之分。故來告示。

 (Lúc ấy trên không trung lại có tiếng nói cho cô biết: “Ta là người 

 cô đang  chiêm lễ,  là  quá  khứ  Giác  Hoa Ðịnh  Tự  Tại  Vương Như  Lai, 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 139

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 thấy cô nhớ mẹ, nhiều hơn thường tình của chúng sanh nên Ta đến cho 

 cô biết”.) 

Chỗ này nói rõ nguyên nhân có thể cảm [đến chư Phật], đây thực 

sự là một người con gái có hiếu, chí thành có thể cảm đến Phật, người 

Trung  Quốc thời xưa  thường  nói:   “Hiếu  cảm  thiên địa” ,  cho  nên cảm  

động  Phật đến chỉ thị cho cô, làm cho cô mãn nguyện. 

 Bà La Môn nữ văn thử thanh dĩ, cử thân tự phác chi tiết giai 

 tổn,  tả  hữu  phù  trì  lương  cửu  phương  tô,  nhi  bạch  không  viết: 

 “Nguyện Phật từ mẫn tốc thuyết ngã mẫu sanh  giới, ngã  kim thân 

 tâm tương tử bất cửu”. 

婆羅門女聞此聲已。舉身自撲支節皆損。左右扶侍良

久方穌。而白空曰。願佛慈愍速說我母生界。我今身心將

死不久。

 (Thánh nữ Bà La Môn nghe nói  xong liền  đứng  dậy dập  đầu lạy  

 xuống,  khớp tay chân đều bị thương, được người bên cạnh đỡ dậy.  Một 

 lát sau cô mới tỉnh lại rồi bạch lên hư không: “Cúi xin đức Phật từ bi 

 thương xót, mau cho con biết mẹ con sanh về chốn nào, nay thân tâm 

 con đau xót đến cùng cực”.) 

Biết âm thanh này là âm thanh của Phật, cảm động đến lễ lạy năm 

vóc sát đất, cách lễ này dùng toàn thân tiếp lễ, cho nên lạy xuống xong 

khớp  tay  chân  đều  bị  thương;  lạy  vô  cùng  mãnh  liệt,  người  thế  gian 

thường nói là khấu đầu vang thành tiếng, cảm động đến cùng cực. Thế 

nên lúc lạy ngã xuống đất thì mê man bất tỉnh. Một lát sau mới tỉnh lại, 

vừa tỉnh lại liền cầu xin đức Phật nói cho biết chỗ mẹ thác sanh. Cô đau 

xót đến cùng cực,  “tương tử bất cửu”  là đau xót đến cùng cực. 

 Thời  Giác  Hoa  Ðịnh Tự Tại Vương Như Lai cáo Thánh nữ 

 viết: “Nhữ cúng dường tất đản tảo phản xá, đoan tọa tư duy ngã chi 

 danh hiệu, tức đương tri mẫu sở sanh khứ xứ”. 

時覺華定自在王如來告聖女曰。汝供養畢但早返舍。

端坐思惟吾之名號。即當知母所生去處。

 (Lúc ấy đức Phật Giác Hoa Ðịnh  Tự  Tại  Vương  Như  Lai  bảo 

 Thánh nữ: “Cô đã cúng dường xong, nên sớm về nhà, ngồi ngay ngắn 

 nghĩ tưởng về danh hiệu của Ta, sẽ biết chỗ mẹ cô thác sanh”.) 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 140

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ðức Phật chẳng trực tiếp nói cho cô biết mẹ cô hiện nay đang ở 

chỗ nào, mà dạy cô một phương pháp, làm theo phương pháp này thì cô 

nhất định sẽ biết. 

Phương pháp gì? 

Phương pháp niệm Phật. 

Dạy cô, cô đã cúng dường xong hãy mau về nhà, về nhà xong nhất 

tâm chấp trì danh hiệu, cô hãy niệm Giác Hoa Ðịnh Tự Tại Vương Như 

Lai,  nhất tâm  xưng niệm   “đoan tọa tư  duy” .  Ðại  Thế  Chí  Bồ  Tát dạy 

chúng ta :  “Nhớ  Phật  niệm  Phật,  hiện  tiền  tương  lai,  nhất  định  thấy 

 Phật” . Tư duy tức là ức niệm, chẳng nói là miệng niệm, dùng chữ  “tư 

 duy” ,  ý  nghĩa  này  sâu.  Phần  đông  chúng  ta  niệm  Phật  là  miệng  niệm 

nhưng  tâm  không  niệm,  như  vậy  thì  hét  bể  cổ  họng  cũng  uổng  công. 

Niệm Phật quan trọng nhất là trong tâm có Phật, tư duy mới là chân thật 

niệm Phật, trong tâm đích thật có Phật. 

 Thời Bà La Môn nữ tầm lễ Phật dĩ tức quy kỳ xá. 

時婆羅門女尋禮佛已即歸其舍。

 (Lúc ấy Thánh nữ Bà La Môn lễ Phật xong liền trở về nhà.) 

Nghe Phật nói hãy mau về nhà, làm xong nghi thức cúng dường, 

hãy mau về nhà. 

 Dĩ ức mẫu cố đoan tọa niệm Giác Hoa Ðịnh Tự Tại Vương Như 

 Lai. Kinh nhất nhật nhất dạ. 

以憶母故端坐念覺華定自在王如來。經一日一夜。

 (Vì nhớ mẹ nên cô ngồi ngay thẳng niệm Giác Hoa Ðịnh Tự Tại 

 Vương Như Lai. Trải qua một ngày một đêm.) 

Cô  về  nhà  chân  thật  niệm,  y  giáo  phụng  hành,  dùng  tâm  chân 

thành nhất tâm trì danh bèn có hiệu quả.  “Trải qua một ngày một đêm” , 

đoạn thời gian này chẳng dài. 

 Hốt kiến tự thân, đáo nhất hải biên kỳ thủy dũng phất, đa chư 

 ác thú tận phục thiết thân, phi tẩu hải thượng đông tây trì trục, kiến 

 chư nam tử nữ nhân bách thiên vạn số xuất một hải trung, bị chư ác 

 thú tranh thủ thực đạm. 

忽見自身。到一海邊其水涌沸。多諸惡獸盡復鐵身。 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 141

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

飛走海上東西馳逐。見諸男子女人百千萬數出沒海中。被

諸惡獸爭取食噉。

 (Bỗng thấy thân mình đến một bờ biển, nước biển sôi sùng sục, có 

 nhiều thú dữ toàn thân bằng sắt bay nhảy trên biển, chạy qua chạy lại 

 đuổi  nhau,  lại  thấy  nhiều  người  trai  và  gái,  số  nhiều  đến  trăm  ngàn 

 muôn,  thoạt  chìm  thoạt  nổi  trong  biển,  bị  các  thú  dữ  tranh  giành  ăn 

 nuốt.) 

Ðây là cảnh giới trong định. Chư vị nên biết, vì sao Phật dạy cô  

làm cách này? Tại sao không trực tiếp nói cho cô biết rằng mẹ cô đang ở 

địa ngục? Nói cho chư vị biết [nếu Phật] trực tiếp nói cho cô ta chẳng có 

ích lợi gì hết, chẳng cứu nổi mẹ cô. Làm sao mới cứu nổi mẹ cô? Tự cô 

nhất định phải tu tập công đức thì cô mới có thể cứu mẹ. Một ngày một 

đêm,  cô  chuyên  tinh,  tâm  địa  chí  thành,  một  ngày  một  đêm  liền  được 

nhất tâm bất loạn, trong hết thảy phương pháp tu hành, phương pháp này 

mau nhất. Tu pháp môn khác muốn đạt được công phu này rất khó. Pháp 

môn Niệm Phật dễ dàng, một ngày một đêm. Kinh Di Ðà dạy  “nếu một 

 ngày, nếu hai ngày, … đến bảy ngày” , cô niệm suốt một ngày một đêm 

được nhất tâm bất loạn, đạt được nhất tâm bất loạn nghĩa là chứng được 

Niệm Phật Tam Muội.  Chư vị nên biết Niệm Phật Tam Muội có mức 

cạn sâu chẳng đồng, Hạ phẩm Niệm Phật Tam Muội là Công Phu Thành 

Phiến, Trung phẩm là Sự Nhất Tâm Bất Loạn, Thượng phẩm là Lý Nhất 

Tâm Bất Loạn, cô đạt được Sự Nhất Tâm Bất Loạn. Ðến Sự Nhất Tâm 

Bất Loạn thì cô thành Bồ Tát, mẹ cô đương nhiên sẽ được độ. Tại sao 

chỉ một ngày công phu mà cô có thể chứng Nhất Tâm Bất Loạn? Nhờ 

duyên của mẹ, nếu mẹ cô chẳng đọa ác đạo thì cô sẽ chẳng tinh tấn như 

vậy, thế nên mẹ cô mới có phước. Mẹ cô giúp cô dụng công tinh tấn, tức 

khắc liền chứng đến quả vị Bồ Tát, mẹ cô được sanh lên trời là vì đạo lý 

này. 

Nếu Phật chẳng dạy cô cách này mà [trực tiếp] nói cho cô biết mẹ 

cô đang ở cõi nào, cô khóc đến chết cũng vô ích. Phật chẳng thể độ mẹ 

cô, nếu Phật có thể độ thì chúng ta cần gì phải tu hành? Chẳng cần tu 

hành nữa, tất cả đều được Phật độ, nếu vậy thì Phật mới là đại từ đại bi, 

[nhưng] Phật chẳng thể độ. Chính cô mới có thể độ cho mẹ cô, nhờ mẹ 

tạo ra nhân duyên này nên cô mới hết lòng tu hành, chỉ trong một ngày 

có thể đạt đến nhất tâm bất loạn. Tại sao cô chân thành như vậy? Tinh 

tấn như vậy? Là vì tâm cứu mẹ của cô thiết tha đến cùng cực, nhờ sức 

mạnh này thúc đẩy, đạo lý là như vậy, từ đây bạn mới hiểu nguyên lý 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 142

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

của sự siêu độ trong nhà Phật là ở chỗ này. Trong sự siêu độ, nếu tâm 

của người làm việc siêu độ chẳng thật khẩn thiết, tự mình chẳng thể nâng 

cao cảnh giới của mình, chẳng thể tu hành chứng quả, thì người siêu độ 

(người quá vãng) này sẽ chẳng thâu được lợi ích gì hết. Cô tu thành Bồ 

Tát,  mẹ  cô  là  mẹ  của  Bồ  Tát,  hơn  nữa  người  mẹ  này  có  công  rất  lớn, 

giúp cho cô tu thành Bồ Tát, thì mẹ cô đương nhiên sẽ từ địa ngục sanh 

lên trời, đây là đạo lý tự nhiên. 

Thế nên việc siêu độ trong nhà Phật có lý luận của nó. Nếu không 

hiểu lý luận, cứ tưởng là niệm vài cuốn kinh thì có thể siêu độ, đâu có 

chuyện dễ dàng như vậy! Có nhiều người tạo tội nghiệp trong thế gian, 

đến phút cuối tự mình cũng lo sợ, đi kiếm vài vị pháp sư đến tụng kinh, 

tiêu  tai,  cầu  siêu.  Siêu  độ  chẳng  nổi!  Chẳng  có  hiệu  quả.  Nhưng  nói 

chung có làm vẫn tốt hơn không làm, vẫn còn biết kiếm vài vị sư tụng 

kinh, hồi hướng, vẫn còn biết mình có tội. Nhưng phải biết hiệu lực của 

cách làm [trên hình thức] như vậy này rất kém, chẳng giúp gì được, chỉ 

có thể nói là trồng một chút thiện căn mà thôi, không có hiệu quả, phải 

làm như cô Thánh Nữ này mới có hiệu quả. Do đó nếu người con hiếu 

muốn siêu độ cho cha mẹ quá khứ hoặc thân bằng quyến thuộc thì phải 

hiểu đạo lý này.  Thỉnh pháp sư  tụng  kinh  siêu độ thì  chính  mình  phải 

tham dự [vào buổi tụng kinh], tại sao vậy? Vì mình không quen thuộc 

nghi thức, không biết tụng, nên phải tụng theo pháp sư. Ai siêu độ? Tự 

mình siêu độ, pháp sư chỉ là người trợ duyên, hướng dẫn bạn làm việc 

này, tự bạn phải chân tâm sám hối, phải khế nhập cảnh giới, được vậy thì 

người mà bạn muốn siêu độ mới được độ, thực sự có phước. Nếu hoàn 

toàn giao việc siêu độ này cho các vị pháp sư, còn mình thì ở đó xem 

như chẳng có chuyện gì xảy ra, như vậy chẳng có tác dụng gì hết, chẳng 

có cảm ứng gì cả. 

Thậm chí lúc tôi vừa mới học Phật, chưa xuất gia, cũng chưa quy 

y, chỉ vừa tiếp xúc đến Phật pháp, có một hôm đi chơi, đến chùa chơi, 

ngay lúc ấy trong chùa đang làm Phật sự, đại khái là siêu độ cho cha mẹ 

của một ông nọ. Pháp sư ở bên ngoài tụng kinh, người nhà ở phía trong 

cười giỡn, vui vẻ đánh bài tứ sắc, tôi nhìn thấy thật chẳng ra gì. Giống 

cái gì? Giống như cha mẹ chết đi rất tốt, cả nhà rất vui vẻ, cả nhà chẳng 

có tâm niệm bi thương gì cả. Ðến lúc kêu ra lạy, pháp sư kêu: “Đến đây! 

Các vị ra lạy một cái đi!” Người nhà nói: “Dạ, mau mau đi ra lạy”. Lạy 

xong vừa trở vô bèn ngồi ngay vào bàn đánh bài tiếp, thật chẳng ra giống 

gì, người hiện nay chẳng hiểu lễ nghĩa gì cả, chẳng hiểu chân tướng sự 

thật,  vô cùng đáng thương,  thật đúng như trong kinh  Phật  gọi  họ là  

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 6

 143

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

những người đáng thương xót, chúng ta phải thể hội ý nghĩa của câu này. 

Ðã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 07 (Số 14-12-07) 

Xin  mở  kinh.  Lần  trước  giảng  tới  đoạn  đức  Phật  dạy  cô  Bà  La 

Môn dùng pháp môn Niệm Phật sẽ biết được mẹ mình sau khi chết thần 

hồn  thác  sanh  vào  cõi  nào.  Chúng  ta  biết  Phật  pháp  Ðại  Thừa,  Tiểu 

Thừa,  pháp  môn  vô  lượng  vô  biên,  môn  nào  cũng  có  thể  thành  Vô 

Thượng Ðạo. Tại sao Phật chẳng dạy cô dùng phương pháp Tham Thiền, 

Trì Giới, Trì Chú? Tại sao không dạy những pháp môn này mà lại đặc 

biệt dạy pháp môn Niệm Phật, chúng ta nhất định phải hiểu hàm ý ở đây. 

Bất cứ pháp môn nào cũng có thể đạt được Ðịnh, đều có thể khai Huệ, 

tổng cương lãnh của việc tu học Phật pháp tức là Ðịnh, Huệ, chư vị nhất 

định  phải  hiểu  việc  này.  Cho  nên  vô  lượng  pháp  môn  đều  là  phương 

pháp tu Ðịnh, Huệ, đều là cánh cửa để khai trí huệ, phương pháp và cửa 

vào chẳng giống nhau, nhưng mục tiêu đạt được hoàn toàn giống nhau. 

Trong ấy đích thật có sự sai khác dựa trên căn tánh khó hay dễ, duy chỉ 

có pháp môn Niệm Phật là bao trùm cả ba căn, bất luận là lợi căn [hay] 

độn căn, hơn nữa thành tựu nhanh chóng, ổn thỏa, thích đáng, dễ dàng, 

thế nên Phật dùng pháp môn này để dạy cô. Cô quả thật rất giỏi, nếu nói 

theo pháp môn của chúng ta, cô thuộc về người hạng căn tánh thượng 

đẳng; vì cô chỉ niệm một ngày một đêm liền đạt được nhất tâm bất loạn, 

được Ðịnh. Trong Ðịnh, cảnh giới hiện tiền, chỉ có cô mới có thể nhìn 

thấy. Nếu Phật nói cho cô biết mẹ cô đã sanh lên trời Ðao Lợi được ba 

ngày rồi, chưa chắc cô có thể tin tưởng, vì chẳng chắc thật. Cô nghĩ có lẽ 

Phật  thấy  cô  rất  đáng  thương  nên  an  ủi  mình,  chưa  chắc  đã  là  thật. 

Nhưng  Phật  chẳng  nói  dối,  nhất  định  phải  là  thật.  Lòng  tin  này  chẳng 

chắc thật. Cô đích thân đến địa ngục để xem, thế thì chẳng nói lời nào 

được nữa. 

Hơn nữa mẹ cô làm sao có thể sanh lên trời? Nhất định chẳng do 

Phật lực, hôm qua [tôi] đã nói với chư vị. Nhờ tăng thượng duyên của 

mẹ giúp cho cô dũng mãnh tinh tấn, nội trong một ngày có thể thành tựu 

Niệm Phật Tam Muội, mẹ cô nhờ công đức này nên được sanh lên trời. 

Nếu cô chẳng thể dũng mãnh tinh tấn, chẳng đạt được Niệm Phật Tam 

Muội, thì mẹ cô chẳng được phước lớn như vậy. Phước của mẹ cô lớn 

hay nhỏ là dựa trên công phu tu trì của cô sâu hay cạn. Lý luận này mới 

hợp tình, hợp lý, hợp pháp. Thế nên thời xưa khi con cháu đỗ đạt vinh 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 144

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

hiển, cha mẹ và tổ tiên của người ấy đều được triều đình phong thưởng; 

tại  sao  triều  đình  phải  phong  thưởng  cha  mẹ,  tổ  tiên?  Chúng  ta  thấy 

trong lịch sử khi triều đình phong quan, tuy cha mẹ của người ấy chẳng 

còn tại thế, đã qua đời, đều phong tước vị cho cha mẹ bằng với tước vị 

của người ấy. Tại sao? Người ấy là hiếu tử, thành tựu của ông ấy là nhờ 

cha mẹ dạy dỗ, ông ấy vì muốn báo ân cha mẹ nên mới dũng mãnh tinh 

tấn; cha mẹ, ông bà đối với ông ấy đều là tăng thượng duyên thiện, là 

đạo lý như vậy nên triều đình mới phong thưởng. Ði khắp nơi trong các 

cõi nước của chư Phật, hư không pháp giới, đạo lý này đều được hết thảy  

chúng sanh khẳng định, chân lý vĩnh hằng chẳng thay đổi chính là ở chỗ  

này. Ðọc kinh này xong chúng ta mới biết làm sao siêu độ, siêu độ sẽ  

được lợi ích gì, đây là thật chẳng giả. 

Kinh  Ðịa  Tạng  là kinh  căn bản của  Ðại Thừa  Phật pháp, thật  ra 

phải giảng kỹ nhưng thời gian có hạn, chúng tôi chỉ giảng hai mươi buổi, 

bốn  mươi  giờ,  chẳng  thể  nói  kỹ.  Tương lai  chúng  tôi  nhất định  sẽ  tìm 

thời gian giảng kỹ hơn, đây là pháp căn bản cho sự tu học của chúng ta, 

nhất định không được coi thường. Chúng ta xem tiếp kinh văn: 

 Thời Bà La Môn nữ tầm lễ Phật dĩ tức quy kỳ xá, dĩ ức mẫu cố. 

時婆羅門女尋禮佛已即歸其舍。以憶母故。

 (Lúc đó Thánh Nữ Bà La Môn lễ Phật xong liền trở về nhà. Vì nhớ 

 mẹ.) 

Câu này quan trọng. Tại sao có thể y giáo phụng hành? Tại sao có  

thể  “ngồi ngay ngắn niệm” , ngồi ngay ngắn tức là dùng tâm chân thành, 

nhất tâm niệm Phật.  “Vì nhớ mẹ”  tức là phát tâm Bồ Ðề, tương ứng với 

nguyên  tắc  của  kinh  Vô  Lượng  Thọ:   “Phát  Bồ  Ðề  Tâm,  Nhất  hướng 

 chuyên niệm” . 

 Ðoan  tọa  niệm  Giác  Hoa  Ðịnh  Tự  Tại  Vương  Như  Lai.  Kinh 

 nhất nhật nhất dạ. 

端坐念覺華定自在王如來。經一日一夜。

 (Ngồi  ngay  thẳng  niệm  Giác  Hoa  Ðịnh  Tự  Tại  Vương  Như  Lai. 

 Trải qua một ngày một đêm.) 

Cô  không  ngủ,  không  nghỉ!  Trong  Tịnh  Ðộ  Thánh  Hiền  Lục 

chúng ta thấy pháp sư Oánh Kha đời Tống, truyện ký ghi vị tỳ-kheo phá 

giới này đã làm rất nhiều ác nghiệp. Ưu điểm của ông là tự mình biết đã 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 145

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tạo ác quá nhiều nên tương lai nhất định sẽ đọa địa ngục. Ðã biết rồi tại 

sao còn tạo nghiệp? Vì tập khí quá nặng, khi gặp ác duyên chẳng thể tự 

kiềm chế.  Nhưng ông biết tương lai đọa địa ngục rất dễ sợ, nghĩ đến quả 

báo này nên ông rất sợ. Ông hỏi những đồng tham đạo hữu, họ cho ông 

một cuốn Vãng Sanh Truyện. Coi xong ông rất cảm động, đóng cửa lại 

niệm Phật, không ngủ, không ăn, cũng không uống nước, niệm suốt ba 

ngày ba đêm, A Di Ðà Phật đến. Kinh Di Ðà nói nếu [niệm] một ngày, 

nếu hai ngày, nếu ba ngày đến bảy ngày, chúng ta thấy được, đây là thật 

chẳng giả. Chúng ta niệm Phật hết bảy ngày, niệm hết bảy lần bảy ngày 

nhưng cũng không thấy Phật, đó là vì chẳng đúng như pháp, vừa niệm 

vừa khởi vọng tưởng, tạp niệm, cho nên chẳng có cảm ứng. Niệm Phật 

đúng cách thì một tạp niệm cũng chẳng có. Giống pháp sư Oánh Kha vì 

sợ đọa địa ngục, cứu mạng khẩn cấp nên chẳng khởi một tạp niệm, đây 

là người có căn tánh hạng trung bình.  Thánh Nữ Bà La Môn là người 

thượng  căn,  một  ngày  một  đêm  liền  thành  tựu,  pháp  sư  Oánh  Kha  ba 

ngày  ba  đêm  thành  tựu,  chí  thành  khẩn  thiết  cảm  động  Phật  đến  ứng. 

Ðây là một ngày một đêm đạt được Niệm Phật Tam Muội, được Sự Nhất 

Tâm Bất Loạn. 

 Hốt kiến tự thân, đáo nhất hải biên kỳ thủy dũng phất, đa chư 

 ác thú tận phục thiết thân, phi tẩu hải thượng đông tây trì trục. Kiến 

 chư nam tử nữ nhân bá thiên vạn số xuất một hải trung, bị chư ác thú 

 tranh thủ thực đạm. 

忽見自身。到一海邊其水涌沸。多諸惡獸盡復鐵身。

飛走海上東西馳逐。見諸男子女人百千萬數出沒海中。被

諸惡獸爭取食噉。

 (Bỗng thấy thân mình đến một bờ biển, nước biển sôi sùng sục, có 

 nhiều thú dữ toàn thân bằng sắt bay nhảy trên biển, chạy qua chạy lại 

 đuổi  nhau,  lại  thấy  nhiều  người  trai  và  gái,  số  nhiều  đến  trăm  ngàn 

 muôn,  thoạt  chìm  thoạt  nổi  trong  biển,  bị  các  thú  dữ  tranh  giành  ăn 

 nuốt.) 

Ðây là cảnh giới trong Ðịnh, cô thấy được hiện tượng địa ngục, 

thấy những người này đang thọ tội, chúng ta xem đoạn kinh tiếp theo: 

 Hựu kiến Dạ Xoa. 

又見夜叉。

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 146

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 (Lại thấy Dạ Xoa.) 

Dạ Xoa là ác quỷ trong địa ngục. 

 Kỳ hình các dị. 

其形各異。

 (Hình dáng khác nhau.)

Hình dáng kỳ quái. 

 Hoặc đa thủ đa nhãn đa túc đa đầu, khẩu nha ngoại xuất lợi  

 nhận như kiếm. 

或多手多眼多足多頭。口牙外出利刃如劍。

 (Hoặc nhiều tay nhiều mắt, nhiều chân nhiều đầu, răng mọc chìa 

 ra ngoài, bén nhọn như gươm.) 

 “Lợi nhận như kiếm”  [ý] nói răng của họ bén nhọn. 

 Khu chư tội nhân sử cận ác thú. 

驅諸罪人使近惡獸。

 (Lùa những tội nhân đến gần thú dữ.) 

Thú dữ trong địa ngục rất nhiều, đều đang ăn thịt tội nhân. Ðương 

nhiên tội nhân nhìn thấy thú dữ thì chạy! Những quỷ Dạ Xoa xua đuổi, 

bắt những tội nhân này lại cho thú dữ ăn thịt, không phải chỉ xua đuổi 

mà thôi. 

 Phục tự bác quặc. 

復自搏攫。

 (Lại tự chụp bắt.) 

 “Bác quặc”  là đánh bằng roi, lôi kéo rồi liệng. 

 Ðầu túc tương tựu, kỳ hình vạn loại bất cảm cửu thị. 

頭足相就。其形萬類不敢久視。

 (Túm quắp đầu và chân lại, hình trạng muôn thứ, chẳng dám nhìn 

 lâu.)

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 147

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 “Chẳng dám nhìn lâu” , không nhẫn tâm nhìn thấy cảnh ấy, nhìn 

thấy  trong  lòng  tê  tái.  Ðây  là  cảnh  tượng  những  người  tạo  ác  nghiệp 

trong thế gian này, đọa địa ngục chịu khổ. Thánh Nữ Bà La Môn đích 

thân nhìn thấy. Ðoạn kinh kế tiếp: 

 Thời Bà La Môn nữ dĩ niệm Phật lực cố tự nhiên vô cụ. 

時婆羅門女以念佛力故自然無懼。

 (Lúc ấy Thánh nữ   Bà  La  Môn nhờ sức niệm  Phật nên tự nhiên 

 không sợ hãi.) 

Cô nhìn thấy hiện tượng địa ngục, nhờ sức Niệm Phật Tam Muội 

giúp cô nhìn cảnh tượng này mà chẳng sợ hãi. Nhưng khởi lòng thương 

xót, chẳng nhẫn tâm nhìn thấy trạng thái bi thảm này. Vào đến địa ngục, 

trong ấy cũng có người đến tiếp chuyện với cô. 

 Hữu nhất quỷ vương danh viết Vô Ðộc, khể thủ lai nghinh bạch 

 Thánh Nữ viết: “Thiện Tai Bồ Tát! Hà duyên lai thử”. 

有一鬼王名曰無毒。稽首來迎白聖女曰。善哉菩薩何

緣來此。

 (Có một quỷ vương tên là Vô Ðộc, cúi đầu nghinh đón, hỏi Thánh  

 Nữ rằng: “Lành thay, Bồ Tát! Duyên gì đến đây?”.) 

Cảnh giới  địa  ngục  chỉ  có hai hạng người  thấy  được:  Một  là tội 

nhân đến đó để chịu tội; hai là Bồ Tát đến đó độ hóa chúng sanh, chỉ có 

hai hạng người này. Trừ hai hạng này ra, địa ngục ở ngay trước mặt bạn 

cũng  chẳng  nhìn  thấy.  Lúc  trước  lão  cư  sĩ  Châu  Kính  Trụ  kể  cho  tôi 

nghe  một  câu  chuyện,  chuyện  này  có  thật,  cụ  viết  trong  sách  của  cụ. 

Nhân  vật  chính  trong  câu  chuyện  này  là  cha  vợ  của  cụ,  tức  là  ông 

Chương Thái Viêm. Lúc ông Chương còn sống đã từng làm chức phán 

quan  cho  Ðông  Nhạc  đại  đế,  dùng  cách  nói  hiện  nay  tức  là  Bí  Thư 

trưởng,  địa  vị  rất  cao  ở  Trung  Quốc.  Địa  vị  của  ông  Chương  chỉ  thấp 

hơn  Diêm  La  vương,  Diêm  La  vương  cũng  giống  như  ông  vua  cai  trị 

toàn quốc, còn ông giống như một Chư Hầu, cai trị một vùng, lớn hơn 

một  tỉnh  và  trong  đó  có  năm  ngục,  năm  ngục  này  có  đại  quỷ  vương, 

quản trị năm sáu tỉnh. Ông Chương là một người học Phật, biết hình phạt 

trong địa ngục rất thê thảm, vô cùng tàn khốc. Ông có tâm nhân từ, một 

ngày nọ đề nghị với đại đế Ðông Nhạc xin phế trừ hình phạt Bào Lạc 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 148

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

trong địa ngục; Bào Lạc là gì? Ðốt cột sắt cho nóng đỏ lên rồi bắt tội 

nhân  ôm  cột,  vô  cùng  tàn  khốc,  chúng  ta  gọi  là  hình  phạt  chẳng  nhân 

đạo, hy vọng đại đế Ðông Nhạc có lòng nhân từ, phế bỏ hình phạt tàn 

khốc này. Đại đế Ðông Nhạc chẳng nói gì hết chỉ sai hai tiểu quỷ dẫn 

ông Chương đi đến chỗ xử phạt để xem. Ông Chương liền đi theo hai 

tiểu quỷ này, đại khái là đi hết một đoạn đường rồi hai tiểu quỷ này nói 

với  ông:  “Tới  rồi,  chỗ  xử  phạt  ở  đó  kìa”.  Ông  nhìn  về  phía  ấy  nhưng 

không thấy gì cả, lúc đó ông mới vỡ lẽ, tự nhiên hiểu được. Kinh Phật 

nói đây là cảnh giới do nghiệp lực biến hiện ra, chẳng phải do Diêm La 

vương thiết lập, Diêm La vương chẳng có cách gì phế trừ, là do nghiệp 

lực biến hiện ra, từ đây mới hiểu đạo lý giảng trong kinh Phật. 

Những  cảnh  giới  trong  địa  ngục  này,  những  dụng  cụ  tra  tấn,  dạ 

xoa, ác quỷ đều là hình tướng do ác nghiệp của mình biến hiện tạo nên, 

cũng như nằm mộng vậy; Tướng có nhưng Thể không, Sự có nhưng Lý 

không, cảnh tượng sai khác muôn vàn, đều là do ý niệm vọng tưởng biến 

hiện ra. Thế nên Phật dạy rất hay:  “Hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh” , 

tam ác đạo cũng từ tâm tưởng sanh, tại sao trong tâm có ác niệm! Chúng 

ta hiểu được đạo lý này rồi mới biết. Nếu chẳng muốn nhìn thấy tam ác 

đạo  thì nhất  định phải  dứt  trừ  những  ác niệm  trong tâm,  không những 

không thể nói lời ác, thân không thể tạo ác nghiệp, ý niệm cũng không 

được khởi lên. Hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh, hết thảy cảnh giới đều 

là pháp, chẳng có một chuyện gì chẳng từ tâm tưởng sanh. 

Người  có  định  lực  nhìn  thấy,  Thánh  nữ  Bà  La  Môn  vừa  chứng 

Niệm Phật Tam Muội vì cô nhớ mẹ nên cảnh giới này liền hiện ra. Quỷ 

vương Vô Ðộc đến tiếp đón cô. Khể thủ là lễ bái, tiếp đón cô rất lễ phép. 

Hỏi cô:  “Lành thay Bồ Tát” ,  “thiện tai”  là xưng tán, hiếm có dịp được 

Bồ Tát quang lâm đến địa ngục,  “chẳng biết vì nguyên nhân gì mà Ngài 

 đến đây?” . Xin xem tiếp kinh văn: 

 Thời  Bà  La  Môn  nữ  vấn quỷ  vương  viết: “Thử  thị  hà xứ?  Vô 

 Ðộc đáp viết: “Thử thị Ðại Thiết Vi sơn Tây diện đệ nhất trùng hải”. 

時婆羅門女問鬼王曰。此是何處。無毒答曰。此是大

鐵圍山西面第一重海。

 (Lúc đó Thánh nữ Bà La Môn hỏi  quỷ  vương: “Ðây  này  là  nơi 

 nào?” Vô Ðộc trả lời: “Ðây là tầng biển thứ nhất ở phía Tây núi Ðại 

 Thiết Vi”.) 

Ðây là cảnh giới cô nhìn thấy.  “Núi Ðại Thiết Vi”  rốt cuộc là ở  

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 149

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chỗ nào? Trong kinh Phật nói ở chính giữa Tứ Ðại Bộ Châu là núi Tu 

Di, núi Tu Di rốt cuộc là ở đâu? Bảy tầng núi, tám tầng biển, bảy tầng 

núi ở đâu?  Trong kinh nói biển nước mặn, chúng ta hiện nay thấy nước 

biển có vị mặn. Cảnh Phật nói chẳng phải cảnh giới của phàm phu chúng 

ta, phàm phu chúng ta chẳng nhìn thấy. Chuyện này có thật không? Chắc 

chắn là thật. Tại sao chúng ta chẳng nhìn thấy? Chúng ta chẳng có khả 

năng đột phá các tầng lớp không gian, nếu chúng ta có công phu định 

lực,  có  thể  nhìn  thấy  không  gian  bốn  chiều,  năm  chiều,  sáu  chiều,  thì 

những chân tướng sự thật này sẽ phơi bày trước mắt. Ðịa ngục này, tầng 

biển thứ nhất ở phía Tây của núi Thiết Vi, Thánh nữ có thể nhìn thấy 

trong  Ðịnh,  giới  hạn  trong  Ðịnh  đã  bị  đột  phá.  Chúng  ta  biết  ở  Trung 

Quốc  vào  đời  Ðường,  đại  sư  Trí  Giả  đọc  kinh  Pháp  Hoa  nhập  Định, 

trong Ðịnh, Ngài nhìn thấy núi Linh Thứu, thấy đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni giảng kinh Pháp Hoa ở núi Linh Thứu, Ngài còn ở lại nghe một buổi. 

Ðây là nói trong lúc nhập Định, Ngài đã siêu việt thời gian. Đại sư Trí 

Giả cách Phật Thích Ca khoảng một ngàn bảy trăm năm, đây là nói Ngài 

có thể quay trở về quá khứ; tự mình ở núi Thiên Thai, ngồi ở đó như như 

chẳng động, Ngài có thể nhìn thấy núi Linh Thứu ở Ấn Ðộ, đây là siêu 

việt không gian. Do đó chỉ cần có công phu định lực, trong Định chẳng 

còn phân biệt, chấp trước nữa thì có thể đột phá thời gian và không gian. 

Thời quá khứ và hiện nay, có nhiều người tu Ðịnh đều có khả năng này, 

đây là việc chúng ta có thể tin được. Huống chi là Thánh nữ Bà La Môn 

chân  thành,  khẩn  thiết,  dũng  mãnh  tinh  tấn,  đạt  được  Niệm  Phật  Tam 

Muội, thế nên cô nhìn thấy cảnh giới địa ngục. Hãy xem đoạn kinh tiếp 

theo:

 Thánh  nữ  vấn  viết:  “Ngã  văn  Thiết  Vi  chi  nội,  địa  ngục  tại 

 trung thị sự thật phủ?”. 

聖女問曰。我聞鐵圍之內。地獄在中是事實不。

 (Thánh nữ hỏi: “Tôi nghe trong núi Thiết Vi có địa ngục, việc ấy 

 có thật không?”.) 

 “Tôi nghe”  nghĩa là lúc trước thường đọc kinh, nghe kinh, nghe 

trong kinh Phật nói biển lớn trong núi Thiết Vi có đại địa ngục. Hỏi rằng 

 “Đó phải là sự thật hay chăng?”  Từ đây có thể thấy tuy thường nghe 

kinh, thường đọc kinh, cũng tin tưởng lời Phật giảng, nhưng vẫn đánh 

dấu  hỏi  như  thường.    Nếu  không  hoài  nghi,  đến  chỗ  này  còn  hỏi  quỷ 

vương làm gì! Chẳng cần hỏi họ. Do đó mới biết khó xây dựng lòng tin 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 150

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

dường  nào,  trong  kinh  điển  Ðại  Thừa,  đại  kinh  đại  luận  như  Hoa 

Nghiêm,  Ðại  Trí  Ðộ  Luận,  đức  Phật  nhiều  lần  nói  rõ  lòng  tin  rất  khó 

được,  “lòng tin là mẹ của công đức, cội nguồn của đạo”  31. Cội nguồn 

của Bồ Tát tu hành chứng đạo là ở tại lòng tin, lòng tin chân chánh được 

xây dựng, chẳng lay động thì tu hành chứng quả đâu cần ba đại a-tăng-

kỳ kiếp? Chẳng cần lâu như vậy. Lòng tin của phàm phu chúng ta được 

gọi là  “đạo tâm như sương móc”  (lộ thủy đạo tâm), rất dễ bị lay động, 

một cơn gió thổi nhẹ thì lòng tin bay mất tiêu rồi, vậy thì còn thành tựu 

gì nữa! Trong kinh chúng ta đọc được rất nhiều, chúng ta cũng thấy rất 

nhiều, từ xưa đến nay thế pháp, Phật pháp, bất hiếu cha mẹ, bội sư phản 

đạo, nếu có thành tựu thì đều lọt vào Ma đạo, sau này chẳng thành tựu 

trong Phật đạo, mà là [thành tựu trong] Ma đạo, chúng ta tin hay không? 

Những  thứ này  đều do  Phật  nói  trong  kinh, là  do  Ma nhiếp trì.  Chánh 

pháp nhất định là từ hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, y theo lời 

dạy mà tu học đúng như lý, như pháp thì mới thành tựu. Ðây là chuyện 

chúng ta không thể không hiểu khi đọc kinh luận Ðại Thừa, không thể 

không lắng lòng thể hội. Hãy xem tiếp câu trả lời của Vô Ðộc: 

 Vô Ðộc đáp viết: “Thật hữu địa ngục”. 

無毒答曰。實有地獄。

 (Vô Ðộc trả lời: “Ðịa ngục có thật”.) 

Trả lời một cách vô cùng khẳng định, đích thật là có địa ngục. Nói  

thật ra trong sáu nẻo, những nẻo khác tạo ác ít, cơ hội tạo ác ít, còn trong 

thế gian này cơ hội tạo ác quá nhiều. Thiên nhân thì hiếu thiện hiếu đức, 

chỉ có A Tu La tập khí chưa đoạn vẫn còn tiếp tục tạo ác. Chúng sanh 

trong ác đạo, chúng ta gọi là cõi súc sanh, cõi ngạ quỷ, cõi địa ngục chỉ 

có thọ tội, hoàn toàn không có cơ hội tạo ác. Cơ hội tạo ác trong cõi ngạ 

quỷ và cõi súc sanh đều ít, rắn độc thú dữ tâm ác độc nhưng nó cũng sát 

hại chúng sanh khác loại, sự sát hại rất hạn chế, trong một đời nó có thể 

sát hại bao nhiêu sanh mạng? Chúng ta coi những thú dữ như sư tử, hổ, 

khi chúng nó ăn no rồi, những con thú nhỏ ở kế bên đi tới đi lui, hình 

như  nó  không  nhìn  thấy  vậy.  Chúng  ta  xem  thấy  trong  chương  trình 

 “Ðộng vật kỳ quan”  trên TV, cả đời nó sát sanh cũng ít, đâu có bằng con 

người! Con người giết hại sanh mạng không nhất định là vì miếng ăn, 

thế nên rất dễ tạo nghiệp. Người giết người không phải vì muốn ăn thịt 

31 Nguyên văn: Tín vi đạo nguyên công đức mẫu. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 151

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

người, ngày  nay  những võ  khí  nguyên  tử,  một  trái bom  nguyên  tử dội 

xuống có thể giết hại mấy trăm ngàn người, mấy triệu người, bạn nói tội 

nghiệp này nặng bao nhiêu! Họ làm sao không đọa địa ngục cho được! 

Ðịa ngục từ đâu đến? Từ ác nghiệp biến hiện nên, tuyệt chẳng phải do 

Phật tạo ra, cũng chẳng phải do quỷ thần tạo ra, mà do nghiệp lực của 

mình biến hiện ra. Chúng ta xem kinh văn: 

 Thánh nữ vấn viết: “Ngã kim vân hà đắc đáo ngục sở?”. 

聖女問曰。我今云何得到獄所。

 (Thánh nữ hỏi: “Tôi làm thế nào đến được địa ngục này?”.) 

Thánh nữ hỏi Vô Ðộc quỷ vương:  “Tại sao tôi lại đến chỗ này?” 

Chính cô cũng cảm thấy rất kinh ngạc. 

 Vô Ðộc đáp viết: “Nhược phi oai thần tức tu nghiệp lực, phi thử 

 nhị sự chung bất năng đáo”. 

無毒答曰。若非威神即須業力。非此二事終不能到。

 (Vô Ðộc trả lời: “Nếu không phải oai thần thì phải là nghiệp lực. 

 Ngoài hai sức này ra thì trọn chẳng thể đến được”.) 

Vậy là đã nói rõ, giống như lúc nảy chúng ta nói về chuyện của 

ông Chương Thái Viêm, ông Chương chẳng tạo nghiệp địa ngục và cũng 

chẳng phải Bồ Tát nên địa ngục ngay trước mặt nhưng ông không nhìn 

thấy. Nếu chẳng phải hai nguyên nhân này, đi vô địa ngục cũng chẳng 

thấy gì hết.  Nhất định phải có hai điều kiện: Thứ nhất là oai thần, đó là 

Bồ  Tát đến  địa ngục  để độ hóa  chúng  sanh, họ  có thể  thấy;  thứ  hai là 

nghiệp lực, tức là tội nghiệp đọa địa ngục, quả báo hiện ra. 

 Thánh nữ hựu vấn: “Thử thủy hà duyên nhi nãi dũng phất, đa 

 chư tội nhân cập dĩ ác thú?”. 

聖女又問。此水何緣而乃涌沸。多諸罪人及以惡獸。

 (Thánh nữ lại hỏi: “Do duyên gì mà nước biển sôi sùng sục, lại có 

 nhiều tội nhân và thú dữ như vậy?”.) 

Cô hỏi Vô Ðộc tại sao nước ấy lại sôi như vậy?  “Dũng phất”  là

như  nước  sôi  vậy,  nước  này  rất  nóng,  chẳng  lạnh,  tình  trạng  biển  này 

như  vậy.    Nhiều  tội  nhân  và  thú  dữ  trong  nước  này,  do  duyên  cớ  gì? 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 152

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Kinh Lăng Nghiêm nói về tình hình này vô cùng tường tận, nói rõ hiện 

tượng và đạo lý cho chúng ta, đó là  “tạo Thập Tập Nhân 32 , thọ Lục Giao 

 Báo 33 “,  tập  tức là tập khí,  bạn tạo  mười  thứ  tập khí chẳng  thiện,  tức là 

32 Thập Tập Nhân là mười thói quen, tập quán bất thiện chiêu cảm đến quả báo đau 

khổ.   Mười tập nhân gồm có: Tập quán dâm dục giao tiếp, tập quán tham lam so đo, 

tập quán ngã mạn lấn lướt, tập quán nóng giận xung đột, tập quán giả dối dụ dỗ, tập 

quán lừa  gạt lừa dối, tập quán thù oán hiềm khích, tập quán  ác kiến tranh cãi, tập 

quán  vu  vạ  vu  báng,  tập  quán  thưa  kiện  cãi  vã;  lược  trích  từ  kinh  Lăng  Nghiêm, 

quyển tám. 

33 Lục Giao Báo là sáu thứ khổ báo, kết quả của ác nghiệp do lục căn và lục thức của 

con người tạo nên. Lục Giao Báo gồm có:  

a. Kiến Báo chiêu cảm ác quả. Khi kiến nghiệp giao báo thì lúc lâm chung, trước hết 

thấy lửa hồng cháy khắp mười phương, thần thức người chết bay rơi theo khói, vào 

ngục A Tỳ, phát minh hai tướng: Một là thấy sáng, khắp thấy mọi thứ hung dữ, sanh 

khiếp sợ vô cùng. Hai là thấy tối, mịt mù chẳng thấy  gì, sanh hoảng hốt vô cùng. 

Như vậy, thấy lửa đốt thính giác thì thành chảo dầu sôi, nước đồng chảy; đốt khứu 

giác thì thành khói đen, lửa đỏ; đốt vị giác thì thành viên sắt cháy; đốt xúc giác thì 

thành  tro  nóng,  lò  than;  đốt  ý  thức  thì  thành  hoa  lửa  rưới  khắp,  rung  động  cả  hư 

không. 

b. Văn Báo chiêu cảm ác quả. Khi văn nghiệp giao báo, thì lúc lâm chung trước hết 

thấy  sóng  cuộn  chìm  ngập  trời  đất,  thần  thức  người  chết  theo  dòng  nước  trôi  vào 

ngục A-Tỳ, phát minh hai tướng: Một là nghe rõ các tiếng ồn ào, tinh thần rối loạn. 

Hai là điếc hẳn, lặng lẽ chẳng nghe gì, thần thức chìm lịm. Như vậy, nghe sóng chảy 

vào thính giác, thì thành sự trách hỏi, chảy vào thị giác thì thành sấm sét và khí độc; 

chảy vào khứu giác thì thành mưa và sương mù, rưới sâu độc vào đầy khắp cơ thể; 

chảy  vào  vị  giác  thì  thành  mủ,  huyết  và  các  thứ  nhơ  nhớp;  chảy  vào  xúc  giác  thì 

thành súc sinh, ma quỷ và đại tiểu tiện; chảy vào ý thức thì thành điện chớp, mưa đá, 

đập nát tâm phách. 

c. Khứu Báo chiêu cảm ác quả. Khi khứu nghiệp giao báo, thì lúc lâm chung, trước 

hết, thấy hơi độc đầy dẫy xa gần, thần thức người chết từ dưới đất trào lên, vào ngục 

A-Tỳ, phát minh hai tướng: Một là ngửi thông bị các hơi độc xông vào, nhiễu loạn 

tâm thần. Hai là nghẹt thở, hơi thở chẳng thông, làm chết giấc dưới đất. Như vậy, 

ngửi khí xông vào khứu giác thì thành thông, nghẽn; xông vào thị giác thì thành lửa, 

đuốc; xông vào thính giác thì thành chìm đắm, nước sôi; xông vào vị giác thì thành 

mùi thiu, thúi; xông vào xúc giác thì thành nứt, nát, thành núi thịt lớn có trăm ngàn 

mắt, hút ăn không cùng; xông vào ý thức thì thành tro, chướng khí và cát đá bay, đập 

nát thân thể. 

d. Vị  Báo  chiêu  cảm  ác quả. Khi vị nghiệp  giao báo, thì lúc lâm  chung, trước hết 

thấy lưới sắt phát lửa bừng cháy, che khắp thế giới; thần thức người chết sa đọa mắc 

lưới, treo ngược đầu xuống, vào ngục A Tỳ, phát minh hai tướng: Một là hít hơi vào, 

kết thành băng giá, làm nứt nẻ thân thể. Hai là thở hơi ra, bay thành lửa hồng đốt 

cháy xương tủy. Như vậy, nếm mùi qua vị giác thì thành nhận chịu; qua thị giác thì 

thành kim thạch nung đỏ; qua thính giác thì thành binh khí sắc bén; qua khứu giác thì 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 153

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tập khí của mười ác nghiệp, thượng phẩm thập ác thì bạn sẽ cảm thọ lục 

giao báo trong địa ngục. 

 Vô Ðộc đáp viết: “Thử thị Diêm Phù Ðề tạo ác chúng sanh tân 

 tử chi giả”. 

無毒答曰。此是閻浮提造惡眾生新死之者。

 (Vô Ðộc trả lời: “Ðó là những chúng sanh tạo ác trong Diêm Phù 

 Ðề vừa chết”.) 

Ðây là tình huống mà Thánh nữ thấy,  “Diêm Phù Ðề”  tức là địa 

cầu chúng ta, chẳng phải là chỗ khác, là bổn địa chúng ta. Những người 

này vừa chết. 

thành lồng sắt lớn, che khắp quốc độ; qua xúc giác thì thành cung, tên, nỏ, súng; qua 

ý thức thì thành sắt nóng, bay từ trên không rưới xuống như mưa. 

e. Xúc Báo chiêu cảm ác quả. Khi xúc nghiệp giao báo, thì lúc lâm chung, trước hết 

thấy  núi  lớn  từ  bốn  phía  hợp  lại,  chẳng  còn  đường  ra;  thần  thức  người  chết  thấy 

Thành Sắt lớn, rắn lửa, cọp, sói, sư tử, ngục tốt (người gác ngục) đầu trâu, La Sát, 

đầu ngựa, tay cầm thương, xóc, lùa vào cửa thành, hướng về ngục A Tỳ, phát minh 

hai tướng: Một là hợp xúc, núi hợp lại ép thân, xương thịt tuôn máu. Hai là lìa xúc, 

dao gươm đâm chém, tim gan bị cắt xẻ. Như vậy, hợp xúc qua xúc giác thì thành con 

đường địa ngục, gặp Diêm La Vương xử án; qua thị giác thì thành đốt cháy, nung đỏ; 

qua  thính  giác  thì  thành  đánh,  đập,  đâm  bắn;  qua  khứu  giác  thì  thành  tóm,  đựng, 

khảo, trói; qua vị giác thì thành cày, kìm, chém, chặt; qua ý thức thì thành rơi, bay, 

nấu nướng. 

f. Tưởng Báo chiêu cảm ác quả. Khi tưởng nghiệp giao báo, thì lúc lâm chung, trước 

hết thấy gió bão thổi nát quốc độ; thần thức người chết bị thổi lên hư không, xoay rơi 

theo gió, đọa ngục A-Tỳ, phát minh hai tướng: Một là chẳng giác, mê muội vô cùng, 

bỏ chạy không thôi. Hai là chẳng mê, hay biết các khổ, bị đốt cháy không cùng, đau 

đớn khổ sở.  Như vậy, tà tưởng kết vào ý thức thì thành phương sở; kết vào thị giác 

thì  thành  gương  soi,  bằng  chứng;  kết  vào  thính  giác  thì  thành  đại  hợp  băng  giá, 

sương mù, đất bùn; kết vào khứu giác thì thành xe lửa, thuyền lửa, củi lửa; kết vào vị 

giác thì thành tiếng la hét, than khóc; kết vào xúc  giác thì thành lớn nhỏ, nghiêng 

ngửa, muôn lần sống đi chết lại trong một ngày. 

A Nan! Thập tập nhân và lục giao báo của địa ngục kể trên, đều do chúng sanh mê 

vọng tạo ra. Nếu chúng sanh lục căn đồng tạo ác nghiệp thì vào ngục A Tỳ, trải qua 

vô số kiếp, chịu khổ vô cùng; nếu lục căn mỗi mỗi tạo riêng, với nghiệp sở tạo, gồm 

cả căn trần, thì người ấy vào khu 8 ngục A-Tỳ; nếu cả thân, khẩu, ý, tạo nghiệp sát, 

đạo, dâm, thì người ấy đọa vào khu 18 địa ngục; nếu không gồm cả ba nghiệp, hoặc 

trong ấy chỉ tạo nghiệp sát hay nghiệp đạo (trộm cắp), thì người ấy vào khu 36 địa 

ngục; nếu chỉ có một căn riêng tạo một nghiệp, thì người ấy vào khu 108 địa ngục. 

Trích từ kinh Lăng Nghiêm, quyển tám, dịch giả: Hòa thượng Thích Duy Lực. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 154

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Kinh tứ thập cửu nhật hậu, vô nhân kế tự vi tác công đức cứu 

 bạt  khổ  nạn,  sanh  thời  hựu  vô  thiện  nhân  đương  cứ  bổn  nghiệp  sở 

 cảm địa ngục, tự nhiên tiên độ thử hải. 

經四十九日後。無人繼嗣為作功德救拔苦難。生時又

無善因當據本業所感地獄。自然先渡此海。

 (Quá bốn mươi chín ngày không có người kế tự làm công đức để 

 cứu vớt khổ nạn, lúc sanh tiền lại chẳng làm việc thiện, nên cứ theo bổn 

 nghiệp mà chiêu cảm quả địa ngục, tự nhiên phải đến biển này trước.) 

Chúng ta đọc câu này:  “Tạo ác chúng sanh” , đọc đến những câu 

kinh này lông tóc dựng đứng, đây chẳng phải nói người khác mà là nói 

đến  chính  chúng  ta.  Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác, 

giống  như kinh  Ðịa Tạng  có nói:   “Chẳng  có gì  không phải tội” .  Hiện 

nay mỗi ngày đều tạo, mỗi tâm niệm đều tạo, tạo không ngừng, khi hơi 

thở này không trở lại được nữa thì làm sao đây? Ðúng như trong Phật 

pháp có nói:  “Chúng sanh sợ quả, Bồ Tát sợ nhân” , Bồ Tát có tâm cảnh 

giác, chúng sanh ngu si, ngu muội, lúc quả báo chưa hiện tiền thì không 

màng  đến,  không  tin  tưởng,  đến  lúc  quả báo  xảy  ra  thì hối  hận  không 

kịp, thế nên [đức Phật] mới dạy chúng ta dứt ác, tu thiện. Cái gì là thiện? 

Phật dạy cho chúng ta pháp căn bản, ba thứ tịnh nghiệp tam phước nói 

trong  Quán  kinh.  Phật  dạy  rõ  ràng,  minh  bạch  như  vậy,  ba  thứ  này  là 

 “chánh nhân Tịnh nghiệp của ba đời chư Phật” , đó chính là thiện. Trái 

ngược với thiện tức là ác. Trong một đời chúng ta, những gì mình làm 

tương ứng với thiện hay tương phản với thiện, tương phản tức là ác; nếu 

tương  ứng  với  thiện  thì  sẽ  được  phước  báo  trong  cõi  trời,  người,  nếu 

tương ứng với ác thì sẽ chịu quả báo trong ba đường ác, trong địa ngục. 

Trong  “Tịnh Nghiệp Tam Phước”  34, điều thứ nhất là phước nhân 

thiên, nếu bạn làm được thì đời sau sẽ sanh đến cõi người, cõi trời hưởng 

phước; nếu làm không được thì coi tội nghiệp của bạn nặng hay nhẹ mà 

đi thọ báo trong ba đường ác. Ba đường ác là: Ngạ quỷ, súc sanh, địa 

ngục, coi bạn tạo ác nhẹ hay nặng. 

Ðiều thứ hai là phước Tiểu Thừa,  nếu bạn làm được tương ứng, y  

34 Tịnh Nghiệp Tam Phước: 

1. Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm chẳng sát hại sanh vật, tu thập 

thiện nghiệp. 

2. Thọ trì Tam Quy, đầy đủ các giới, chẳng phạm oai nghi. 

3. Phát Bồ Ðề tâm, đọc tụng Ðại thừa, tin sâu nhân quả, khuyến tấn hành giả. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 155

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

giáo phụng hành, quả báo nhất định sẽ ở cõi trời, hưởng phước trời. Nếu 

tu hành có công phu, chứng đến Sơ Quả, Nhị Quả, Tam Quả thì sẽ sanh 

đến  Ngũ  Bất  Hoàn  thiên  cõi  trời  Tịnh  Cư  để  hưởng  phước.  Nếu  trái 

ngược thì nhất định sẽ sanh vào địa ngục, ác quỷ thọ báo, chẳng có súc 

sanh.  Trong  cõi  người  có súc  sanh, quả báo  của súc  sanh thì  nhẹ hơn, 

còn địa ngục và ngạ quỷ thì quả báo nặng hơn, tại sao vậy? Phước của 

điều thứ hai lớn hơn phước của điều thứ nhất, cho nên nếu bạn tu được 

thì phước sẽ lớn, nếu trái ngược thì đọa lạc cũng khổ hơn, cùng một đạo 

lý. 

Ðiều thứ ba là phước báo Ðại Thừa, nếu bạn y giáo phụng hành  

thì  bạn  sẽ  làm  Bồ  Tát,  siêu  phàm  nhập  thánh;  nếu  trái  ngược  thì  nhất 

định  sẽ  đọa  địa  ngục,  chẳng  đọa  ngạ  quỷ,  súc  sanh,  nhất  định  đọa  địa 

ngục. Chúng ta phải hiểu rõ ràng, minh bạch, hiểu cả Lý lẫn Sự, rồi sau 

đó mình mới tin sâu chẳng nghi. Trong đời sống hằng ngày phải luyện 

công phu ở nơi nào? Nơi khởi tâm động niệm, niệm niệm đều tương ứng 

với  Phật,  niệm  niệm  đều  tương  ứng  với  Ðạo,  Ðạo  là  gì?  Ðạo  là  Chân 

Như Tự Tánh, tương ứng với tánh đức, đời này chúng ta hy vọng vãng 

sanh mới có thể đạt được, làm sao có thể làm ác hoài được! Ðời người 

ngắn ngủi, đau khổ, đặc biệt là thời đại ngày nay, cả thế giới động loạn, 

tai biến vô thường, nhất định phải giác ngộ hết thảy sự việc trên thế gian 

đều như mộng, như huyễn, một thứ gì cũng chẳng đạt được, đây là sự 

thật. 

Gần đây chúng ta thấy kinh tế Ðông Nam Á suy thoái, bao nhiêu 

người có tiền có của, lúc bình thường đều là những người hiển hách ghê 

gớm, [một thời gian sau thì] nghe người ta nói họ tự sát rồi. Tại sao lại tự 

sát? Bị phá sản? Trong kinh Phật dạy:  “Tài là vật chung của năm nhà” 

35,  chúng  ta  hiểu  rồi,  không  tiêm  nhiễm  mảy  may,  một  lòng  hướng  về 

đạo, được vậy thì chúng ta mới được cứu. Trong kinh Phật nói tiền tài, 

sắc đẹp, danh vọng, ăn uống, ngủ nghỉ là ngũ dục, là năm cội gốc của địa 

ngục; nếu bạn tham luyến chẳng xả, thì bạn sẽ có phần tham dự vào cảnh 

giới  địa  ngục  giảng  trong  kinh  Ðịa  Tạng  này.  Những  cảnh  giới  mà 

Thánh nữ thấy ở đó là những chúng sanh tạo ác nghiệp trên địa cầu của 

chúng  ta,  bạn  hãy  xem  chúng  sanh  tạo  ác  nghiệp  nhiều  hay  ít!  Ở  đây 

chẳng nói người tin Phật mới đọa địa ngục, người không tin Phật thì sẽ 

chẳng đọa địa ngục, chẳng có việc này. Nếu nói người không tin Phật sẽ 

35  Nguyên văn: Tài vi ngũ gia cộng hữu. Ý nói tài vật thế gian là tài sản chung của 

năm  nhà:  Vua,  giặc  cướp,  lửa,  nước,  con  cháu  ngỗ  nghịch.  Gọi  là  “vật  chung  của 

năm nhà” vì năm loại trên sẽ cướp mất tài sản này bất cứ lúc nào. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 156

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

không đọa địa ngục, vậy thì chúng ta đừng tin Phật nữa; người không tin 

Phật vẫn đọa địa ngục như thường, bất luận là bạn tin hay không tin. Bạn 

tu thiện thì nhất định sẽ sanh lên trời, tạo ác thì nhất định sẽ đọa lạc, đây 

là đạo lý nhất định, bất kể là bạn tin hay không tin. 

 “Những người mới chết, sau bốn mươi chín ngày” , chẳng có con 

cháu vun bồi phước cho họ. Ðạo lý và phương pháp cúng thất cho người 

mất đều phát xuất từ kinh Ðịa Tạng. Trong kinh Phật đã nói lúc người ta 

chết rồi nhưng chưa đi đầu thai, đây là thân Trung Ấm. Thân Trung Ấm 

mỗi bảy ngày phải trải qua một lần  “biến dịch”  sanh tử, họ rất khổ, cho 

nên mỗi bảy ngày nên làm  một lễ siêu độ nhằm giảm bớt nỗi đau khổ 

của họ, tu phước cho họ.  “Lúc còn sanh tiền chẳng trồng thiện nhân” , 

chẳng làm việc thiện gì cả.  “Nên cứ theo bổn nghiệp mà chiêu cảm quả 

 địa ngục, tự nhiên phải đến biển này trước” .  “Tự nhiên”  nghĩa là không 

có bất cứ ai cưỡng bức họ. Ðịa ngục chẳng do người ta tạo dựng, cũng 

chẳng do Diêm La vương thiết lập, tự nhiên khi nghiệp lực hiện tiền thì 

mới có hiện tượng này. Chúng ta xem tiếp đoạn kinh tiếp theo: 

 Hải Đông thập vạn do-tuần hựu hữu nhất hải kỳ khổ bội thử, bỉ 

 hải chi Đông hựu hữu nhất hải kỳ khổ phục bội. 

海東十萬由旬又有一海其苦倍此。彼海之東又有一海

其苦復倍。

 (Phía  Đông  mười  vạn  do-tuần  của  biển  này  còn  có  một  biển, 

 những sự khổ ở đó gấp bội biển này. Phía Đông của biển đó lại có một 

 biển, sự khổ ở đó lại gấp bội lên.) 

Càng vô trong thì tội nghiệp càng nặng thêm, sự khổ gia tăng gấp 

mấy lần những gì bạn thấy ở đây. Hiện nay những cảnh bạn nhìn thấy là 

tầng biển thứ nhất, tội nghiệp còn nhẹ, tội cực nặng bạn chưa thấy. 

 Tam nghiệp ác nhân chi sở chiêu cảm, cộng hiệu nghiệp hải kỳ 

 xứ thị dã. 

三業惡因之所招感。共號業海其處是也。

 (Do  ác  nhân  của  ba  nghiệp  chiêu  cảm  nên,  gọi  chung  là  biển 

 nghiệp, chính là chỗ này.) 

Cảnh bạn nhìn thấy trong kinh Phật gọi là  “biển nghiệp” , biển  

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 157

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nghiệp là biển khổ. Ba nghiệp là thân, ngữ, ý tạo tác ác nghiệp nên bị 

những quả báo này. Ðịa ngục là như vậy, mười pháp giới cũng như vậy, 

hiện tượng này đều do tự tâm biến hiện. Kinh Hoa Nghiêm nói về một 

nguyên tắc chung, cương lãnh chung là  “duy tâm hiện, duy thức biến” , 

duy tâm hiện trong ấy chẳng có thức, chẳng có thức nghĩa là chẳng có 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Chư vị nên biết vọng tưởng là A Lại 

Da, chấp trước là Mạt Na, phân biệt là ý thức thứ sáu. Nếu chẳng dùng 

tám thức, năm mươi mốt tâm sở thì đó chính là duy tâm hiện, cảnh giới 

duy tâm hiện, trong kinh Phật gọi đó là Nhất Chân pháp giới. Nếu bạn 

rơi vào vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì sẽ khởi biến hóa trong Nhất 

Chân pháp giới, duy thức biến, tùy theo nghiệp lực của bạn. Nghiệp lực 

chính là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, biến hiện ra thập pháp giới. 

Thập chẳng phải là một con số, chư vị phải hiểu, thập tiêu biểu cho vô 

lượng.  Vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  mỗi  người  chẳng  giống 

nhau, pháp giới biến hiện của mỗi người chẳng giống nhau, thế nên pháp 

giới vô lượng vô biên. Nếu rơi vào tham-sân-si-mạn thì những cảnh giới 

biến hiện ra chính là biển nghiệp nói ở đây, Thánh nữ Bà La Môn đích 

thân nhìn thấy biển nghiệp này. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Thánh nữ hựu vấn quỷ vương Vô Ðộc viết: “Địa ngục hà tại?”. 

聖女又問鬼王無毒曰。地獄何在。 

 (Thánh nữ lại hỏi quỷ vương Vô Ðộc: “Ðịa ngục ở đâu?”.) 

Cô hỏi:  “Ðịa ngục ở đâu?” . 

 Vô Ðộc đáp viết: “Tam hải chi nội thị đại địa ngục”. 

無毒答曰。三海之內是大地獄。

 (Vô Ðộc trả lời: “Trong ba biển đều là đại địa ngục”.) 

Biển nghiệp mà bạn nhìn thấy hôm nay chính là địa ngục. 

 Kỳ số bách thiên các các sai biệt. 

其數百千各各差別。

 (Số nhiều trăm ngàn, mỗi ngục đều khác nhau.) 

Có địa ngục lớn, lại còn địa ngục nhỏ phụ thuộc. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 158

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Sở vị đại giả cụ hữu thập bát. 

所謂大者具有十八。

 (Những địa ngục lớn, tổng cộng có mười tám.) 

Ðây  là  như  người  thế  gian  chúng  ta  nói  đến  mười  tám  tầng  địa 

ngục.  “Mười tám”  địa ngục là nói đến những địa ngục lớn. 

 Thứ hữu ngũ bách khổ độc vô lượng. Thứ hữu thiên bách diệc 

 vô lượng khổ. 

次有五百苦毒無量。次有千百亦無量苦。

 (Bậc kế đó có năm trăm, vô lượng sự khổ độc. Bậc kế nữa có đến 

 trăm ngàn, cũng có vô lượng sự khổ.) 

Ðại  địa  ngục  trong  kinh  nói  có  tám  ngục  lạnh,  tám  ngục  nóng. 

Trong kinh Phật nói đại địa ngục đều ở phía dưới núi Thiết Vi. Chúng ta 

coi kinh tiếp: 

 Thánh nữ hựu vấn đại quỷ vương viết: “Ngã mẫu tử lai vị cửu, 

 bất tri hồn thần đương chí hà thú?”. 

聖女又問大鬼王曰。我母死來未久。不知魂神當至何

趣。

 (Thánh  nữ  lại  hỏi  đại  quỷ  vương:  “Mẹ  tôi  mới  chết  chưa  lâu, 

 không biết thần hồn của bà đã đi đến cõi nào?”.) 

Cô đến hỏi thăm chuyện của mình. Cô nói với quỷ vương Vô Ðộc 

rằng mẹ cô vừa mất không lâu, không biết hiện nay thần hồn của bà ở 

nơi đâu? Người thế gian chúng ta gọi [thần hồn] là  “linh hồn” . 

 Quỷ vương vấn thánh nữ viết: “Bồ Tát chi mẫu tại sanh tập hà 

 hành nghiệp?”. 

鬼王問聖女曰。菩薩之母在生習何行業。

 (Quỷ vương hỏi Thánh nữ: “Mẹ của Bồ Tát lúc còn sống thường 

 làm những nghiệp gì?”.) 

Hỏi cô:  “Mẹ cô lúc còn sống làm nghề gì?”  Hỏi làm nghề gì thì 

biết nghiệp của bà tạo là gì, thiện hay chẳng thiện, đại khái có thể phán 

đoán sau khi chết đi thì bà sẽ sanh đến cõi nào. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 159

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Thánh nữ đáp viết: “Ngã mẫu tà kiến cơ hủy Tam Bảo”. 

聖女答曰。我母邪見譏毀三寶。

 (Thánh  nữ  trả  lời:  “Mẹ  tôi  tà  kiến,  khinh  chê  hủy  báng  Tam 

 Bảo”.) 

Tri kiến chẳng chánh, đây là chánh và tà. Chánh tri chánh kiến là 

gì?  Chúng ta phải rõ ràng, minh bạch. Nói thật ra, tri kiến của lục đạo 

phàm phu đều chẳng chánh, đây là điều chúng ta phải biết. Nếu chúng ta 

có chánh tri chánh kiến thì làm sao lại sanh đến lục đạo! Ngoài lục đạo 

là Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật; Thanh Văn là Chánh giác, Bồ 

Tát là Chánh Ðẳng Chánh Giác. Quỷ vương hỏi Thánh nữ, xưng cô là 

Bồ Tát, rằng:  “Mẹ của Bồ Tát, lúc còn sống làm nghề gì?”  Thánh nữ nói 

mẹ cô  “tà kiến” . Tà và chánh đều có tiêu chuẩn, trong Phật pháp thì tri 

kiến của A La Hán mới được kể là chánh tri chánh kiến, thế nên trong 

kinh Phật nhắc chúng ta lúc còn chưa chứng quả vị A La Hán thì không 

thể tin tri kiến của mình, nếu bạn cho rằng tri kiến của bạn là chính xác 

thì  sẽ  có  vấn  đề.  Tại  sao  nói  tri  kiến  của  A  La  Hán  mới  là  chánh  tri 

chánh kiến? A La Hán đã đoạn dứt Kiến Tư phiền não, cũng nghĩa là coi 

việc gì cũng khách quan, nói như vậy thì quý vị dễ hiểu hơn. Tại sao? 

Ngài không có  “Ngã”  (Tôi), vô ngã, đã đoạn dứt ngã chấp rồi. 

Lục đạo phàm phu khởi tâm động niệm đều có Tôi, có Tôi thì sẽ 

có thành kiến, có quan niệm chủ quan, tự nhiên bạn sẽ nhìn sự việc sai 

lầm; tôi tưởng là đúng, tôi tưởng là chính xác, có một cái nhìn của tôi, 

như vậy là hỏng mất rồi. Thế nên đoạn dứt Kiến Tư phiền não thì tri kiến 

mới  được  kể  là  chánh,  tiêu  chuẩn  là  ở  chỗ  này.  Chưa  đoạn  Kiến  Tư 

phiền não thì chánh tri chánh kiến ở đâu ra! Hiện nay chúng ta phải làm 

sao? Chúng ta mới bắt đầu học Phật, một phẩm Kiến Tư phiền não cũng 

chưa đoạn, biện pháp duy nhất là nương nhờ vào Phật, thế nên phải nói 

đến tầm quan trọng của Tam Quy Y,  “y pháp chứ không y người” . Học 

pháp nhất định phải có thầy chỉ đạo, nếu không có thầy chỉ dẫn thì bạn 

chẳng có biện pháp nương dựa trong Phật pháp. Kinh luận Phật nói quá 

nhiều, nếu bạn nương dựa vào tất cả kinh luận, thì bạn chẳng có trí huệ, 

trong  kinh  này  Phật  nói  Không,  trong  kinh  kia  lại  nói  Có,  rốt  cuộc  là 

Không hay là Có? Bạn sẽ trở nên mờ mịt, lộn xộn, bạn sẽ chẳng có cách 

gì để nương dựa. Lúc tôi mới học Phật, đại học Ðài Loan có một giáo sư 

rất nổi danh, hiện nay đã qua đời. 

Ông nói với tôi: Có lúc kinh Phật nói có lý, có lúc thì chẳng có lý. 

Tôi nói: Chỗ nào chẳng có lý? 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 160

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ông nói: Tôi đã coi kinh Kim Cang. 

Tôi hỏi: Kinh Kim Cang nói như thế nào? 

Ông nói: Giống như hai thùng nước, đổ qua đổ lại, có khi thì nói 

Có, [xong rồi] có chỗ lại nói Không, rốt cuộc là Không hay là Có? Làm 

cho người hiểu đôi đàng đều được. 

Thế nên Phật nói:  “Phật pháp nếu không có ai giảng thì dù có trí 

 cũng  chẳng  hiểu  được” ,  đừng  thấy  là  giáo  sư  đại  học  nổi  tiếng  [mà 

tưởng là ông ta thông suốt], không đúng đâu! Do đó mới biết chánh tri 

chánh kiến khó lắm! Nếu chẳng có chánh tri chánh kiến, nếu là người tà 

kiến  còn   “khinh  chê  Tam  Bảo” .  Sợ  là  chúng ta  tuy  đã xuất  gia  nhưng 

cũng  phạm  lỗi  này,  chẳng  biết  chẳng  giác  lại  tạo  ra  những  tội  nghiệp 

này, chính mình cũng chẳng biết; cứ tưởng là mình tài giỏi lắm, chẳng 

có sai lầm, luôn nhìn thấy lỗi của kẻ khác. 

 Thiết hoặc tạm tín toàn hựu bất kính. 

設或暫信旋又不敬。

 (Hoặc là tạm tin, nhưng liền chẳng kính.) 

Bốn câu này của cô, chúng ta nghĩ kỹ một chút, quan sát thế gian 

này rồi tự phản tỉnh, chắc mình cũng đều phạm. Lòng tin của chúng ta là 

đạo tâm sương móc, khi có khi không, chẳng vượt nổi thử thách, khi gặp 

một chút sóng gió, đạo tâm chúng ta liền mất hết. Chữ  “kính”  này càng

không dễ,  “kính”  phát sanh từ lòng tin, nếu không tin thì làm sao có tâm 

kính trọng? Ðối với Phật, Bồ Tát, đối với cha mẹ còn không cung kính, 

thì làm sao có thể kính người, kính sự, kính vật? Làm không được, từ đó 

bạn mới biết việc này rất khó! Ðọc xong bốn câu này chúng ta phải nhắc 

nhở chính mình, thường lấy bốn câu này để trước mặt làm  “bài minh”  36. 

 Tử tuy nhật thiển vị tri sanh xứ. 

死雖日淺未知生處。

 (Tuy mới chết chưa lâu, mà chưa biết thác sanh về đâu.) 

 “Nhật thiển”  nghĩa là chết chẳng lâu, chẳng biết hiện giờ bà sanh  

vào chốn nào? Câu này nói quỷ vương đại khái đã biết bà sanh vào cõi  

36 Bài minh nguyên gốc là một loại văn xuôi thường khắc trên các đồ vật bằng đồng, 

bằng đá với ngụ ý tán dương hay để tự răn nhắc. Ở đây chữ minh thường được dùng 

theo nghĩa thứ hai. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 161

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nào. 

 Vô Ðộc vấn viết: “Bồ Tát chi mẫu tánh thị hà đẳng?”. 

無毒問曰。菩薩之母姓氏何等。

 (Vô Ðộc hỏi: “Mẹ của Bồ Tát tên họ là gì?”.) 

Hỏi thêm một lần:  “Tên của mẹ cô là gì?” . 

 Thánh nữ đáp viết: “Ngã phụ ngã mẫu câu Bà La Môn chủng”. 

聖女答曰。我父我母俱婆羅門種。

 (Thánh nữ trả lời: “Cha mẹ tôi đều thuộc dòng Bà La Môn”.) 

Ở Ấn Ðộ họ được kể là quý tộc, từ thời xưa đến nay bốn dòng họ 

giai cấp rất nghiêm, tôn quý nhất là Bà La Môn. 

 Phụ hiệu Thi La Thiện Kiến, mẫu hiệu Duyệt Ðế Lợi. 

父號尸羅善現。母號悅帝利。 

 (Cha tôi tên Thi La Thiện Kiến, mẹ tên Duyệt Ðế Lợi.) 

Nói tên cha mẹ ra, tên này rất tốt, đều là tên tốt. Tuy tên tốt nhưng 

việc làm chẳng tốt, Danh chẳng phù hợp với Thật. 

 Vô  Ðộc  hiệp  chưởng  khải  Bồ  Tát  viết:  “Nguyện  Thánh  giả 

 khước phản bổn xứ, vô chí ưu ức bi luyến”. 

無毒合掌啟菩薩曰。願聖者却返本處。無至憂憶悲戀

 (Vô Ðộc chắp tay thưa với Bồ Tát: “Xin Thánh giả hãy trở về bổn 

 xứ, đừng quá thương nhớ buồn rầu nữa”.) 

Vô Ðộc nghe xong,  “khải”  nghĩa là rất cung kính, rất cung kính 

báo cáo với Thánh nữ.  “Khải”  nói theo ngôn ngữ hiện nay nghĩa là  “báo

 cáo” , nói một cách cung kính:  “Xin Ngài trở về, đừng lo nhớ nữa” . Tại 

sao? 

 Duyệt Ðế Lợi tội nữ. 

悅帝利罪女。

 (Tội nhân Duyệt Ðế Lợi.) 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 162

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ðích  thật  bà  đã  đến  địa  ngục  rồi,  đã  đến  thọ  khổ,  không  sai, 

chuyện của bà mọi người đều biết. 

 Sanh thiên dĩ lai kinh kim tam nhật. 

生天以來經今三日。

 (Sanh lên trời đến nay đã ba ngày rồi.) 

Hiện nay bà chẳng ở nơi này nữa, bà đã ở đây thọ tội, nhưng bà đã 

được sanh lên trời, sanh lên trời Ðao Lợi. 

 Vân thừa hiếu thuận chi tử vị mẫu thiết cúng tu phước, bố thí 

 Giác Hoa Ðịnh Tự Tại Vương Như Lai tháp tự. 

云承孝順之子為母設供修福。布施覺華定自在王如來

塔寺。

 (Nghe nói nhờ con bà hiếu thảo, vì mẹ thiết cúng, tu phước bố thí 

 chùa tháp thờ đức Giác Hoa Ðịnh Tự Tại Vương Như Lai.) 

Nghe nói bà có con gái hiếu thuận, tu phước cho bà. Cô tu phước, 

cúng  Phật  bố  thí,  đây  là  lòng  hiếu  cảm  đến  thiên  địa,  tâm  hiếu  chân 

thành, cảm động thiên địa quỷ thần. Trong kinh giảng cho chúng ta hiếu 

dưỡng phụ mẫu gồm dưỡng thân cha mẹ, dưỡng tâm cha mẹ, dưỡng chí 

cha mẹ;  người thế gian thường trông mong con trai thành rồng, con gái 

thành phượng, đó là  “chí”  của cha mẹ; nghĩa là hy vọng con cái tương 

lai có thành tựu chân chánh, tài ba xuất chúng. Nhưng rất nhiều bậc cha 

mẹ trong thế gian có tà kiến, cứ tưởng đạt được công danh phú quý trong 

thế gian tức là tài giỏi hơn người, quan niệm này sai lầm. Như thế nào 

mới gọi là tài ba xuất chúng? Siêu phàm nhập thánh, thành Phật, thành 

Bồ Tát mới thực sự là  “tài ba xuất chúng” , hết thảy thành tựu trong thế 

gian chẳng thể so sánh nổi. Thành tựu tới đâu trong thế gian cũng chẳng 

thoát  ra  khỏi  lục  đạo  luân  hồi,  chỉ  có  thành  Phật  thành  Bồ  Tát  không 

những siêu việt lục đạo, mà còn siêu việt thập pháp giới, đó mới là thành 

tựu chân chánh. Người làm cha mẹ nhưng chưa học Phật chẳng biết đạo 

lý này, chẳng hiểu rõ chân tướng sự thật, chúng ta đã tiếp xúc Phật pháp 

nên  hiểu  rõ,  chúng  ta  phải  làm  cho  bằng  được;  không  thể  nói  cha  mẹ 

không biết thì chúng ta không làm. Chuyện tốt, chuyện thiện tuy cha mẹ 

chẳng biết, đợi đến khi chúng ta làm được rồi, cha mẹ sẽ đạt được lợi ích 

lớn lao. Mẹ của Bồ Tát đâu phải là người thường! 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 163

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Cúng  Phật,  bố  thí  ba  hạnh  này  đều  có.  Ở  đây  nói   “thiết  cúng” , 

chúng  ta  đã  đọc  phía  trước,  Thánh  nữ  Bà  La  Môn  cúng  dường  hình 

tượng  của  Giác  Hoa  Ðịnh  Tự  Tại  Vương  Như  Lai,  vì  vào  thời  Tượng 

Pháp [chỉ có thể cúng dường hình tượng của Phật], cảm động Phật đến 

dạy cô phương pháp tu hành, sau đó cô về nhà dũng mãnh tinh tấn y giáo 

phụng hành, đó là tu phước, bố thí. Tu phước, bố thí cho ai? Cho mẹ mới 

mất của cô. Thế nên sự bố thí của cô làm là bố thí pháp, đó chẳng phải là 

bố thí tài vật. Trong sự cúng dường có pháp cúng dường, Y giáo phụng  

hành cúng dường, phước này lớn lắm! Thế nên quỷ vương nói: 

 Phi duy Bồ Tát chi mẫu đắc thoát địa ngục. 

非唯菩薩之母得脫地獄。

 (Không phải chỉ có mẹ của Bồ Tát được thoát địa ngục.) 

Không phải  chỉ  có mẹ  của  Bồ  Tát được  thoát địa  ngục,  thoát  ly 

khổ hải. 

 Ưng  thị  Vô  Gián  tội  nhân  thử  nhật  tất  đắc  thọ  lạc  câu  đồng 

 sanh ngật. 

應是無間罪人此日悉得受樂俱同生訖。

 (Những tội nhân trong ngục Vô Gián hôm đó đều được an lạc, đều 

 được thác sanh hết.) 

Mẹ Bồ Tát được người con hiếu, được phước của bà nên sanh lên 

trời, những người cùng chịu tội ở địa ngục đều được hưởng ké, đều nhờ 

phước đó mà cùng sanh lên trời; không phải chỉ có mẹ Bồ Tát được sanh 

lên  trời,  những  người  trong  địa  ngục  cùng  chịu  tội  với  bà  lúc  đó  đều 

được  sanh  lên  trời.  Từ  đó  bạn  mới  biết  phước  báo  của  sự  bố  thí  thật 

chẳng thể nghĩ bàn! Công đức y giáo tu hành của Thánh nữ Bà La Môn 

chẳng thể nghĩ bàn! Ðây là sự thật, chẳng phải kể chuyện đời xưa, không 

phải  lấy  chuyện  này  để  khuyến  thiện.  Chư  vị  phải  biết,  đây  là  chuyện 

thật một trăm phần trăm, khi bạn tu hành thành tựu sẽ độ được biết bao 

nhiêu  người.  Thế  nên  trong  Phật pháp  thường nói  chẳng  thể nghĩ  bàn, 

cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn, từ chỗ này chúng ta cũng có thể hiểu được 

vài phần. 

 Quỷ vương ngôn tất hiệp chưởng nhi thoái. 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 164

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

鬼王言畢合掌而退。

 (Quỷ vương nói xong, chắp tay cáo lui.) 

Quỷ vương báo cáo chuyện này xong rồi cáo lui. 

 Bà La Môn nữ tầm như mộng quy. 

婆羅門女尋如夢歸。

 (Thánh nữ Bà La môn dường như nằm mộng tỉnh dậy.) 

Cũng như nằm mộng vậy, thật ra cô chẳng phải trong mộng, mà là 

trong Ðịnh. Từ trong Định xuất Định. 

 Ngộ thử sự dĩ. 

悟此事已。

 (Biết chuyện này xong.) 

Cô  giác  ngộ  rồi,  biết  rõ  hoàn  toàn  chuyện  này,  hoàn  toàn  minh 

bạch. 

 Tiện ư Giác Hoa Ðịnh Tự Tại Vương Như Lai tháp tượng chi 

 tiền lập hoằng thệ nguyện: “Nguyện ngã tận vị lai kiếp, ứng hữu tội 

 khổ chúng sanh quảng thiết phương tiện sử linh giải thoát”. 

便於覺華定自在王如來塔像之前立弘誓願。願我盡未

來劫。應有罪苦眾生廣設方便使令解脫。

 (Bèn trước tháp tượng của Giác Hoa Ðịnh Tự Tại Vương Như Lai 

 lập hoằng thệ nguyện: “Tôi nguyện từ nay đến tận kiếp vị lai sẽ vì chúng 

 sanh mắc phải tội khổ mà rộng lập phương tiện làm cho họ được giải 

 thoát”.)

Ðây là lần phát nguyện đầu tiên trong khi tu nhân của Ðịa Tạng 

Bồ  Tát.  Lần  thứ  nhất  phát  tâm  học  Phật  là  đại  Trưởng  Giả,  nhìn  thấy 

hình  tượng  của  Phật  rồi  phát  tâm.  Phía  trước  tôi  đã  nhắc  nhở  các  bạn 

đồng học: Hình tượng phải hoàn hảo, thường thường nghĩ đến chúng ta 

là đệ tử Như Lai, đặc biệt là đệ tử Di Ðà. Di Ðà là  “ánh sáng tôn quý

 nhất, vua trong các vị Phật” , làm sao chúng ta có thể làm mất mặt A Di 

Ðà Phật được! Nếu tâm niệm chúng ta khởi lên một niệm chẳng thiện thì 

sẽ có lỗi với đức Phật A Di Ðà, khi chúng ta làm một việc chẳng thiện 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 165

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thì chúng ta sẽ chịu tội nghiệp rất nặng, làm sao xứng ðáng là học trò của 

A Di Ðà Phật! Học trò của A Di Ðà Phật là như thế này ư? Chân chánh 

làm một học trò tốt của A Di Ðà Phật nhất định phải y giáo phụng hành. 

Tại sao dạy bạn mỗi ngày phải đọc tụng Ðại Thừa? Chính là để ghi nhớ 

lời dạy của A Di Ðà Phật,  những gì Phật dạy chúng ta làm, chúng ta làm 

 được hay chưa? Những gì Phật dạy chúng ta chớ nên làm, chúng ta còn 

 làm không?  Chân chánh làm học trò của A Di Ðà Phật đúng như ý nghĩa 

của  nó  thì  trong  đời  này  bạn  nhất  định  sẽ  được  vãng  sanh  Tịnh  Độ. 

Trong đời hiện tại, nếu người ta không tôn kính bạn cũng chẳng có gì lạ! 

Người ta là phàm phu, phàm phu mắt thịt, ngay cả Phật họ cũng chẳng 

tôn kính thì làm sao họ tôn kính bạn! Nhưng bạn phải biết chư Phật hộ 

niệm, tán thán, long thiên quỷ thần, Bồ Tát tôn trọng bạn, tại sao vậy? 

Những người này có Tha Tâm Thông, có Thiên Nhãn Thông, họ có thể 

nhìn thấy tâm thiện của bạn, họ biết bạn khởi tâm động niệm [gì]; phàm 

phu chẳng biết, phàm phu ngu si. 

Ðịa Tạng Bồ Tát ở đây dạy chúng ta phát nguyện, làm ra gương 

mẫu  cho  chúng  ta  coi,  nguyện  này  tức  là  Tứ  Hoằng  Thệ  Nguyện. 

 “Nguyện  tôi  tận  cùng  kiếp  vị  lai” ,  trên  thời  gian  chẳng  có  chấm  dứt, 

vĩnh hằng. Chẳng phải nói chuyện này tôi phải làm trong vòng bao lâu, 

nói tôi phải làm trong một kiếp, mười kiếp, trăm kiếp, ngàn kiếp, không 

phải vậy. Mà là tận cùng kiếp vị lai. Ðối tượng giúp đỡ là những chúng 

sanh tội khổ này, cũng chẳng nói nhất định;  “chúng sanh mắc phải tội 

 khổ” ,  chẳng  chọn  oán  hay  thân,  chỉ  cần  nhìn  thấy  có  chúng  sanh  chịu 

khổ nạn thì liền  “rộng lập phương tiện làm cho họ độ thoát” .  Rộng lập 

phương tiện gì? Ðoạn phiền não, học pháp môn, thành Phật đạo, đây đều 

là rộng lập phương tiện. Chúng ta chẳng đoạn phiền não, chẳng học pháp 

môn thì dùng phương pháp gì để độ chúng sanh?  Do đó mới biết Bồ Tát 

đoạn phiền não, đoạn tập khí, học pháp môn chẳng vì mình mà là vì hết 

thảy  khổ  nạn  chúng  sanh,  chúng  ta  phải  có  tâm  nguyện  này,  hết  thảy 

những việc tu học của mình hôm nay đều vì họ, chẳng vì mình; nếu vì 

mình thì có thể qua loa sơ sài, có thể tùy tiện. Nhưng nhìn thấy vô số 

chúng  sanh  đang  tạo  tội  nghiệp  cực  nặng,  một  tí  tâm  giải  đãi  hàm  hồ 

chúng ta đều không thể khởi được, vì sao? Vì phải dạy dỗ những chúng 

sanh khổ nạn này, việc gì cũng phải hết lòng, phải dũng mãnh tinh tấn. 

Nếu vậy bạn hỏi: Tự tôi tu hành thành tựu, được không? Có thể độ 

chúng sanh không? Kinh này bày ra đây, cô Bà La Môn một người tu 

hành, một người thành tựu, không những mẹ cô được độ, những người 

cùng chịu khổ với mẹ cô, những chúng sanh cùng đọa địa ngục với mẹ 

 Phẩm Thứ Nhất: Thần Thông Trên Cung Trời Đao Lợi - Tập 7

 166

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

cô đều được sanh lên trời, không phải sự thật bày ra ngay chỗ này sao? 

Chúng ta còn nghi hoặc gì nữa? Một người thành tựu có thể độ được vô 

lượng vô biên chúng sanh. Chỉ sợ là cá nhân bạn không thể thành tựu, 

giả bộ làm như thật thì không được, giả dối thì giúp đỡ người khác được 

sao? Nhất định phải làm thực sự từ bản thân của mình. Dùng lời nói của 

thế gian chúng ta đề ra Bốn Ðiều Tốt:  “Giữ tâm tốt, làm việc tốt, nói lời 

 tốt, làm người tốt” , những năm gần đây chúng tôi đề xướng việc này ở  

khắp nơi trên thế giới, làm một gương tốt cho xã hội đại chúng, làm cho  

đại chúng nhìn thấy hình tướng này. Ðoạn đầu trong kinh nói về Trưởng  

Giả Tử, hình tướng của Phật thị hiện làm cho xã hội đại chúng tiếp xúc  

đến hình tượng này có được cảm ngộ, có thể cảm động, như vậy là đã độ 

chúng sanh. Họ giác ngộ, quay về, học theo bạn, học theo Phật, người 

như vậy sẽ được độ. Người được độ dần dần thêm nhiều, một người giác 

ngộ  sẽ  dạy  những  người  xung  quanh,  thân  bằng  quyến  thuộc  của  họ, 

hàng xóm láng giềng, bạn xem sức ảnh hưởng này bao lớn? Nhất định 

đừng cho rằng cá nhân tôi một người tu hành có ích gì đâu, trong kinh 

dạy chúng ta, một người tu hành sanh ra hiệu quả chẳng thể nghĩ bàn. 

Ðiểm quan trọng nhất trong phẩm kinh này là đoạn sau cùng Ðịa Tạng 

Bồ Tát làm ra gương tốt dạy chúng ta phát tâm. 

 Phật cáo Văn Thù Sư Lợi: “Thời quỷ vương Vô Ðộc giả đương 

 kim Tài Thủ Bồ Tát thị, Bà La Môn nữ giả tức Ðịa Tạng Bồ Tát thị”. 

佛告文殊師利。時鬼王無毒者當今財首菩薩是。婆羅

門女者即地藏菩薩是。

 (Phật nói với Văn Thù Sư Lợi: “Quỷ vương Vô Ðộc lúc trước bây 

 giờ là Tài Thủ Bồ Tát, còn Thánh nữ Bà La Môn đó chính là Ðịa Tạng 

 Bồ Tát”.) 

Ðây là chuyện vô lượng kiếp về trước, hiện nay đều đã thành tựu. 

Vô Ðộc quỷ vương ngày trước bây giờ là Tài Thủ Bồ Tát, Thánh nữ Bà 

La Môn ngày trước bây giờ là Ðịa Tạng Bồ Tát. Ðây là chuyện lúc còn 

tu nhân vô lượng kiếp về trước. Xin xem tiếp kinh văn: 

D. PHẦN CHÁNH TÔNG 

PHẨM THỨ NHÌ: PHÂN THÂN TẬP HỘI 

分身集會品第二

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 7

 167

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Nhĩ thời bách thiên vạn ức  bất  khả  tư, bất  khả  nghị, bất  khả  

 lượng,  bất  khả  thuyết,  vô  lượng  a-tăng-kỳ  thế  giới,  sở  hữu  địa  ngục 

 xứ, phân thân Ðịa Tạng Bồ Tát, câu lai tập tại Ðao Lợi thiên cung. 

爾時百千萬億不可思。不可議。不可量。不可說。無

量阿僧祇世界。所有地獄處分身地藏菩薩。俱來集在忉利

天宮。

 (Lúc đó phân thân của Ðịa Tạng Bồ Tát từ những chỗ có địa ngục 

 ở số trăm ngàn vạn ức chẳng thể nghĩ, chẳng thể bàn, chẳng thể tính, 

 chẳng thể nói vô lượng a-tăng-kỳ thế giới đều đến tụ hội tại cung trời 

 Ðao Lợi.) 

Chư  vị  có  thấy  ý  hướng  thực  sự  của  đoạn  kinh  văn  này  ở  đâu 

không?  “Nhĩ  thời”   là  lúc  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  ở  cung  trời  Ðao 

Lợi, lúc mở pháp hội này; lúc chư Phật Như Lai, Bồ Tát từ mười phương 

thế giới, đại chúng vân tập; Thế Tôn cùng Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát một 

người hỏi, một người đáp ở cuối đoạn này. Con số nêu ở đây thật là một 

con số thiên văn, chẳng có biện pháp chi tính nổi.  “Trăm ngàn vạn ức 

 chẳng thể nghĩ, chẳng thể bàn, chẳng thể tính, chẳng thể nói” , sau đó là 

 “vô  lượng  a-tăng-kỳ  thế  giới” ;  thế  giới  vô  biên,  chúng  sanh  vô  tận. 

 “Những chỗ có địa ngục, phân thân Ðịa Tạng” , Kim Ðịa Tạng ở Cửu 

Hoa Sơn của chúng ta cũng là một trong những phân thân của Ngài, vô 

lượng vô biên phân thân,  “đều đến tụ hội ở cung trời Ðao Lợi” . Chư vị 

phải biết đây là để nói rõ những người tạo tội nghiệp đọa địa ngục nhiều 

như vậy  nên  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  mới  phân  thân,  phân  ra  nhiều  thân như 

vậy, [từ việc này] bạn mới biết có bao nhiêu địa ngục! Thế gian này có 

bao nhiêu người tạo tội nghiệp địa ngục! Ý tứ chính là ở chỗ này. Thế 

nên nhìn thấy hiện tượng này thật đáng sợ vô cùng! Tại sao chúng sanh 

tạo tội nghiệp? Vì chẳng có người dạy, hết thảy chúng sanh đều có thiện 

căn, đều có tâm hướng thiện, tiếc là chẳng có người hướng dẫn, chẳng có 

người giúp đỡ. Trong kinh này dụng ý chân chánh của Phật chính là dạy 

chúng  ta  phải  học  theo  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát,  phải  làm  phân  thân  của  Ðịa 

Tạng Bồ Tát. Chúng ta có thể phát nguyện, có thể tự làm gương mẫu, 

hướng dẫn, luôn luôn khuyên hết thảy chúng sanh đoạn ác tu thiện, đây 

là tâm của Ðịa Tạng Bồ Tát, nguyện của Ðịa Tạng Bồ Tát, hạnh của Ðịa 

Tạng Bồ Tát. 

Tứ chúng đồng tu phải nhớ làm gương cho đại chúng ở mọi nơi, ở 

nhà thì làm gương cho gia đình, ở đạo tràng này thì làm gương cho tứ 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 7

 168

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chúng đồng tu ở đây. Ðừng nói người kia không làm thì tại sao tôi phải 

làm? Nói vậy là bạn sai rồi. Người đó đọa địa ngục, tại sao tôi không đọa 

địa ngục?  Không phải là ý nghĩa này sao? Ông đó đọa địa ngục, tôi phải 

cứu  ông  đó,  làm  sao  tôi  cứu  ông  được?  Tôi  làm  gương  mẫu  cho  ổng 

thấy, như vậy mới đúng. Ổng tham tiền tài, tại sao tôi không tham? Ổng 

tranh đoạt quyền lợi, tại sao tôi không tranh? Ðây là làm một hình tượng 

địa ngục, kéo hết mọi người vô địa ngục, như vậy là sai rồi. Chúng ta 

nhìn thấy người ta đọa địa ngục, chúng ta phải nêu gương tốt “làm thế 

nào  thoát  ly  địa  ngục,  siêu  việt  biển  khổ”,  như  vậy  mới  đúng.  Người 

khác tham tài, tranh đoạt lợi lộc, rất nhiều người làm, tất cả người trên 

thế  giới  đều  làm  nhưng  tôi,  cá  nhân  tôi  không  làm.  Người  làm  thì  mê 

hoặc điên đảo, người chẳng làm thì giác ngộ, quay về, phải hiểu đạo lý 

này. Ở thế giới này dùng miệng để khuyên người rất khó! Bạn khuyên 

người ta làm, nhưng tại sao bạn không làm? Làm sao người ta tin được? 

Nhất định tự mình phải làm được thì mới có thể khơi gợi được lòng tin 

của người khác, mới có thể dẫn dắt người ta hướng thiện, nhất định phải 

đích thân thực hành. Phật dạy Thánh nữ Bà La Môn như vậy, cũng tức là 

dạy chúng ta, nhất định phải hết lòng, quay về, dũng mãnh tinh tấn. Xem 

đoạn kinh kế tiếp: 

 Dĩ  Như  Lai  thần  lực  cố,  các  dĩ  phương  diện  dữ  chư  đắc  giải 

 thoát tùng nghiệp đạo xuất giả, diệc các hữu thiên vạn ức na-do-tha 

 số, cộng trì hương hoa lai cúng dường Phật. 

以如來神力故。各以方面與諸得解脫從業道出者。亦

各有千萬億那由他數。共持香華來供養佛。

 (Do  nhờ  thần  lực  của  Như  Lai,  phân  thân  từ  mỗi  phương  cùng 

 những chúng đã được giải thoát khỏi chốn nghiệp đạo đông đến số ngàn 

 muôn ức na-do-tha cùng cầm hương hoa đến cúng dường Phật.) 

Ðoạn văn này nói đại chúng cùng đến với Ðịa Tạng Bồ Tát, đại 

chúng này thật ra là những vị tiếp nhận sự giáo hóa của Ðịa Tạng Bồ Tát 

và  đã  giác  ngộ  rồi,  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  gọi  họ  là   “đại  tâm  phàm 

 phu” . Hôm nay phân thân của Ðịa Tạng Bồ Tát đều tụ hội đến Ðao Lợi 

thiên  cung,  những  đại  tâm  phàm  phu  này  thoát  thân  từ  địa  ngục  cũng 

theo Ðịa Tạng Bồ Tát đến cung trời Ðao Lợi để yết kiến đức Phật. Ðại 

hội ở Ðao Lợi thiên cung hôm ấy vô cùng thù thắng, vì sao? Hết thảy 

chư Phật Như Lai đều ở chỗ đó, sự cúng Phật này vô cùng viên mãn. Ðại 

chúng ở Cực Lạc thế giới, vãng sanh về Cực Lạc thế giới phải phân thân 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 7

 169

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đến các cõi nước chư Phật ở khắp hư không pháp giới để cúng dường, 

nghe pháp. Hôm nay chư Phật Như lai đều tụ tập ở giảng đường này, họ 

chẳng cần phân thân đến các cõi nước, những đại tâm phàm phu này đến 

cùng Ðịa Tạng Bồ Tát có phước báo to lớn, ở một nơi cùng lúc có thể 

cúng dường hết thảy chư Phật Như Lai, việc này thù thắng biết bao! Còn 

thù thắng hơn Cực Lạc thế giới nữa! Từ chỗ này chúng ta mới thể hội 

được sự thù thắng của Ðịa Tạng pháp môn, tu học Ðịa Tạng thù thắng, 

chỗ nào cũng hiển thị hạng nhất, siêu việt Cực Lạc thế giới, đây là đại 

căn  đại  bản  của  hết  thảy  pháp  môn.  Họ  đều  cầm  hương  hoa  đến  cúng 

dường Phật,  “hương hoa”  là tiêu biểu pháp,  “hương”  tiêu biểu cho lòng 

tin thanh tịnh,  “hoa”  tiêu biểu cho y giáo phụng hành, hoa tượng trưng 

cho nhân, tu nhân chứng quả, đây là tiêu biểu  “như giáo tu hành cúng 

 dường” , như vậy mới là chân chánh cúng dường. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Bỉ chư đồng lai đẳng bối, giai nhân Ðịa Tạng Bồ Tát giáo hóa, 

 vĩnh bất thoái chuyển ư A Nậu Ða La Tam Miệu Tam Bồ Ðề. 

彼諸同來等輩。皆因地藏菩薩教化。永不退轉於阿耨

多羅三藐三菩提。

 (Những  chúng  cùng đến  ấy  đều nhờ  Ðịa Tạng  Bồ  Tát giáo  hóa, 

 làm cho vĩnh viễn chẳng thoái chuyển nơi A Nậu Ða La Tam Miệu Tam 

 Bồ Ðề.) 

Ở đây Phật dạy chúng ta, nói với chúng ta, những đại chúng cùng 

đến với Ðịa Tạng Bồ Tát có thể tham dự hội kinh ở cung trời Ðao Lợi, 

đều  tiếp  nhận  sự  giáo  hóa  của  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  được  sanh  Tín  Căn, 

chúng ta gọi là Ngũ Căn, Ngũ Lực:  “Tín, Tấn, Niệm, Ðịnh, Huệ” . Họ có 

căn, cái này rất quý, có căn mới vĩnh viễn chẳng thoái chuyển nơi Vô 

Thượng Bồ Ðề. Tín căn của những người này thành tựu xong, niệm niệm 

đều hướng về Vô Thượng Bồ Ðề, hết thảy pháp trong thế gian và xuất 

thế gian đều chẳng lưu luyến, chỉ tìm cầu Vô Thượng Bồ Ðề. 

 Thị chư chúng đẳng cửu viễn kiếp lai, lưu lãng sanh tử lục đạo 

 thọ khổ tạm vô hưu tức. 

是諸眾等久遠劫來。流浪生死六道受苦暫無休息。

 (Những  chúng  sanh  này  từ  nhiều  kiếp  lâu  xa  đến  nay,  trôi  lăn 

 trong sanh tử, chịu khổ trong sáu đường, chưa từng tạm ngưng.) 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 7

 170

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Nói những phàm phu này, những đại tâm phàm phu này, kể lại lúc 

trước trong sáu nẻo luân hồi, nói thật ra chính là nhóm người chúng ta, 

mệt mỏi sanh tử chưa từng nghỉ ngơi qua. 

 Dĩ Ðịa Tạng Bồ Tát quảng đại từ bi thâm thệ nguyện cố, các hộ 

 quả chứng. 

以地藏菩薩廣大慈悲深誓願故。各獲果證。

 (Nhờ lòng từ bi quảng đại và thệ nguyện sâu dầy của Ðịa Tạng Bồ 

 Tát, nên tất cả đều chứng được quả vị.) 

Câu này nói về nhân duyên được độ. Nương nhờ lời dạy từ bi và  

các thứ phương tiện của Ðịa Tạng Bồ Tát, hiển thị câu  “từ bi làm gốc, 

 phương tiện làm cửa”  thường nói đến trong Phật pháp, Ðịa Tạng Bồ Tát 

là tâm đại từ bi. Chủng chủng phương tiện là nói sự khéo léo của Ngài, 

vì chúng sanh làm ra nhiều thị hiện; nói cách khác: Vì chúng sanh làm ra 

những  hình  tượng  khác  nhau.  Làm  cho  hết  thảy  chúng  sanh  thấy  sắc, 

nghe âm thanh, tiếp xúc những hình tượng này có thể cảm nhận và tỉnh 

ngộ, biết quay về, đây chính là thiện xảo phương tiện của Bồ Tát. Thế 

nên Bồ Tát vì chúng sanh làm thầy, làm mô phạm, hướng dẫn, sau khi 

họ tiếp xúc liền tỉnh ngộ và quay về tu hành chứng quả. Tuy quả vị này 

chẳng giống những quả vị thường nói như Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ 

Tát, mà là quả vị Ðại Tâm Phàm Phu, việc này vô cùng quý báu. Bồ Ðề 

tâm được sanh khởi, phiền não chưa đoạn thì gọi là đại tâm phàm phu. 

 Ký  chí  Ðao  Lợi,  tâm  hoài  dũng  dược  chiêm  ngưỡng  Như  Lai, 

 mục bất tạm xả. 

既至忉利。心懷踊躍瞻仰如來。目不暫捨。

 (Khi  đến  cung  trời  Ðao  Lợi,  lòng  họ  vui  mừng  hớn  hở  chiêm 

 ngưỡng đức Như Lai, mắt nhìn mãi không rời.) 

Hình dung nhóm người này, khi đến cung trời Ðao Lợi vui mừng 

hớn hở, hoàn toàn biểu lộ ra ngoài, hiển lộ lòng cảm ân. Cảm kích sự 

giáo huấn của Ðịa Tạng Bồ Tát, cảm kích ân đức của chư Phật nhiếp thọ, 

hoàn toàn hiển lộ chẳng giữ lại. Hãy xem tiếp kinh văn: 

 Nhĩ thời Thế Tôn thư kim sắc tý, ma bách thiên vạn ức bất khả 

 tư, bất khả nghị, bất khả lượng, bất khả thuyết vô lượng a-tăng-kỳ thế 

 giới chư phân thân Ðịa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát đảnh. 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 7

 171

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

爾時世尊舒金色臂。摩百千萬億不可思。不可議。不

可量。不可說無量阿僧祇世界諸分身地藏菩薩摩訶薩頂。

 (Lúc bấy  giờ  đức  Thế  Tôn  đưa cánh  tay sắc vàng  xoa đảnh  các 

 phân  thân  của  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  trong  trăm  ngàn  vạn  ức 

 chẳng thể nghĩ, chẳng thể bàn, chẳng thể tính, chẳng thể nói vô lượng a-

 tăng-kỳ thế giới.) 

Ý nghĩa này, nói nhiều con số này, ý tứ vô cùng sâu dầy! Hiển thị 

chúng sanh ở mười phương thế giới tạo vô lượng vô biên ác nghiệp, ý 

nghĩa chân chánh là ở chỗ này. Cho nên Ðịa Tạng phải phân nhiều thân 

như  vậy  để  giúp  đỡ  những  chúng  sanh  khổ  nạn  ấy.  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát 

phân thân  càng  nhiều,  chúng  ta  mới  biết  địa ngục càng nhiều;  biết địa 

ngục càng nhiều thì biết số người tạo tội nghiệp địa ngục, chịu khổ báo 

địa ngục càng nhiều. Ở Ðao Lợi thiên cung, Thế Tôn an ủi Ðịa Tạng Bồ 

Tát, xoa đảnh xong. 

 Nhi tác thị ngôn: 

而作是言。

 (Rồi nói rằng:) 

Xoa đảnh là an ủi. Phật nói: 

 Ngô  ư  ngũ  trược  ác  thế,  giáo  hóa  như  thị  cang  cường  chúng 

 sanh, lịnh tâm điều phục xả tà quy chánh. Thập hữu nhất nhị thượng 

 ác tập tại. 

吾於五濁惡世。教化如是剛強眾生。令心調伏捨邪歸

正。十有一二尚惡習在。

 (Ta ở trong đời ác Ngũ Trược giáo hóa những chúng sanh ương 

 ngạnh như vậy, làm cho tâm họ điều phục, bỏ tà về chánh. Trong mười 

 phần còn một, hai phần vẫn theo thói ác.) 

Ðây là lúc đức Phật Thích Ca Mâu Ni phó chúc Ðịa Tạng Bồ Tát 

ở thiên cung, trách nhiệm của Ðịa Tạng Bồ Tát nặng hơn bất cứ người 

nào.  Lúc Phật không còn tại thế, sứ mạng giáo hóa chúng sanh phải ủy 

thác cho Ðịa Tạng Bồ Tát. Chư vị phải biết đạo lý này ở đâu? Tại sao 

đức Phật Thích Ca chẳng giao chuyện độ hóa chúng sanh cho Quán Thế 

Âm Bồ Tát? Tại sao không giao cho Phổ Hiền Bồ Tát, Văn Thù Bồ Tát? 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 7

 172

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ðều là đại Bồ Tát hết, tại sao không giao cho các Ngài mà phải nhờ Ðịa 

Tạng Bồ Tát? Nói thật ra những Bồ Tát đó độ không nổi, chẳng có cách 

gì độ được, chỉ có Ðịa Tạng Bồ Tát có thể độ mà thôi. Mọi người hiểu ý 

nghĩa này không? Ðịa Tạng Bồ Tát dạy việc gì? Hiếu thân tôn sư. Nếu 

người  này  không  hiếu  kính  cha  mẹ,  không  tôn  kính  sư  trưởng,  thì  Bồ 

Tát, Phật nào đến cũng độ chẳng nổi. Sự dạy học của Ðịa Tạng Bồ Tát là 

xây dựng nền móng, dạy lớp Một tiểu học, Quán Thế Âm Bồ Tát dạy lớp 

Hai, Văn Thù Bồ Tát dạy lớp Ba, Phổ Hiền Bồ Tát dạy lớp Bốn; lớp Một 

còn chưa dạy hoàn hảo thì những lớp phía trên không thể dạy nổi. Thế 

nên chư vị phải hiểu thành Phật bắt đầu từ chỗ nào? Hiếu thân tôn sư. 

Lớp Ðịa Tạng Bồ Tát dạy chính là lớp hiếu thân tôn sư, nếu lớp này học 

không  được,  thì  khỏi  cần  nói  những  lớp  khác.  Hiếu  thân  tôn  sư  được 

hoàn hảo rồi, Quán Thế Âm Bồ Tát mới ra sức được, mới dạy đại từ đại 

bi được, mở rộng hiếu thân tôn sư ra, đó là việc Quán Thế Âm Bồ Tát 

dạy,  đạo  lý  là  như  vậy.  Thế  nên  lúc  Phật  chẳng  còn  tại  thế,  nhất  định 

phải để Ðịa Tạng Bồ Tát thay thế Phật. Cho dù không thể đề cao cảnh 

giới này, bạn chân chánh làm được hiếu thân tôn sư thì sẽ không đọa ba 

đường ác; tuy không ra khỏi Tam giới,  nhưng cũng chẳng đọa ba đường 

ác, bởi vậy nên đây là căn bản của Phật pháp. 

Nếu chúng ta không thể xây dựng pháp căn bản thì nói thật ra học 

Phật  chỉ  là  một  [trồng  một]  nhân  lâu  xa  mà  thôi.  Trong  kinh  Hoa 

Nghiêm  có  nói  đến  mười  loại  căn  cơ,  đây  là  viễn  cơ,  tức  là  đời  này 

không  đạt  được  lợi  ích,  trong  Phật  pháp  bạn  chỉ  un  đúc  một  chút  hạt 

giống vào A Lại Da thức của bạn, phải đợi đời sau, đời sau nữa, nhiều 

đời nhiều kiếp sau, đến khi nào nhân duyên chín muồi mới làm tiếp tục, 

giúp chúng sanh trồng nhân cho kiếp lâu xa, trong đời này nhất định sẽ 

chẳng  thâu  hoạch  được  hiệu  quả.    Nếu  trong  pháp  môn  Ðịa  Tạng  này 

vun  bồi  cơ  sở  rồi,  cũng  nghĩa  là  làm  được  phước  thứ  nhất  trong  Tam 

Phước, chư vị phải biết, cả bộ kinh Ðịa Tạng giảng về điều gì? Chính là 

 “Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm không sát hại, tu mười 

 nghiệp thiện” , chính là bốn câu này. Năm xưa tôi ở các thành thị miền 

đông nước Mỹ giảng Ðại Ý kinh Ðịa Tạng, có nhiều người cảm thấy kỳ 

lạ: Tịnh Không pháp sư chuyên tu Tịnh Ðộ, chuyên hoằng Tịnh Ðộ, tại 

sao lại giảng kinh Ðịa Tạng?, có người hỏi tôi như vậy. Tôi nói: Quý vị 

không  hiểu,  những  gì  tôi  giảng  chính  là  phước  thứ  nhất  trong  “Tịnh 

Nghiệp Tam Phước”, vẫn chuyên tu chuyên hoằng, chẳng lìa khỏi Tịnh 

Tông.. Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni dạy phu nhân Vi Ðề Hy, Vi Ðề Hy 

phu nhân muốn cầu sanh Tây Phương Tịnh Ðộ, thỉnh đức Phật Thích Ca 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 7

 173

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

dạy phương pháp vãng sanh cho bà. Trước khi truyền dạy phương pháp 

Niệm Phật, Ngài dạy bà tu Tịnh Nghiệp Tam Phước, dạy bà đây là cơ sở, 

ba đời chư Phật đều nhờ cơ sở này mới thành tựu. Giống như xây nhà 

vậy,  dạy  bạn  làm  sao  xây  nhà?  Phải  dạy  bạn  đắp  nền  móng,  đắp  nền 

móng đàng hoàng rồi mới dạy bạn làm sao xây tiếp, bạn coi chuyện này 

quan  trọng  biết  bao.  Kinh  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn  Nguyện  này  chính  là 

phước thứ nhất trong Tam Phước. Bạn nói quan trọng hay không! 

Tại sao ở đạo tràng mới xây dựng tôi nhất định phải giảng kinh 

Ðịa Tạng mà chẳng giảng kinh khác? Không có tâm hiếu thuận cha mẹ, 

tôn sư trọng đạo thì không cần nói chuyện gì hết, bạn làm sao xây dựng 

Phật pháp?  Phật pháp là giáo học, giáo dục, đạo thầy trò (Sư đạo), Sư 

đạo xây dựng trên cơ sở Hiếu đạo. Nếu chẳng có Hiếu đạo thì chẳng có 

Sư đạo, vậy còn phải nói gì nữa? Thế nên việc này rất quan trọng. Trong 

hai mươi mấy năm nay tôi vẫn chẳng quên đề xướng việc xây Từ đường, 

Từ đường là một trung tâm  để dạy đạo Hiếu từ xưa đến nay ở Trung 

Quốc. Theo chánh sách hiện nay của chánh phủ, Từ đường của mỗi nhà 

chẳng còn nữa, đã bị phế bỏ rồi, âu cũng là một việc tốt. Sau khi phế bỏ 

thì  phải  xây  cái  mới,  cái  mới  này  nên  xây  như  thế  nào?  Nên  xây  Từ 

đường cộng đồng, đừng xây cho từng nhà. Mỗi một huyện chỉ xây một 

Từ đường, Từ đường cho trăm họ. Trước kia là cho từng họ: Từ đường 

họ Trương, Từ đường họ Lý, cái mới của chúng ta phù hợp với chánh 

sách  của  quốc  gia,  xây  Từ  đường  cộng  đồng,  tốt  lắm!  Người  cả  nước 

đoàn kết thành nhất tâm, mỗi năm mùa xuân, thu làm lễ cúng tế tổ tiên, 

do Huyện trưởng đứng ra cúng tế, như vậy hay lắm!  Mỗi huyện có Từ 

đường chung của huyện, tốt lắm, chúng ta đề xướng Hiếu đạo; đừng xây 

cho từng họ từng họ nữa, làm cho các họ, tông tộc từng họ trong cả nước 

có  thể  đoàn  kết  lại.  Phế  bỏ  một  cái  [tức  từ  đường  cho  riêng  từng  họ], 

kiến thiết một cái mới, tiến bộ hơn trước, thù thắng hơn trước. Như vậy 

là rất đúng. Tôi đề xướng xây dựng Tông Từ cho trăm họ, không những 

mỗi huyện nên xây một cái, những nơi ở hải ngoại có kiều bào đều nên 

xây dựng giống vậy. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây. 

Tập 08 (Số 14-12-08)  

Xin mở kinh, phẩm thứ hai: Phân Thân Tập Hội, bắt đầu từ đoạn 

thứ hai. 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 174

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Nhĩ thời Thế Tôn thư kim sắc tý, ma bách thiên vạn ức bất khả 

 tư, bất khả nghị, bất khả lượng, bất khả thuyết vô lượng a-tăng-kỳ thế 

 giới chư phân thân Ðịa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát đảnh. 

爾時世尊舒金色臂。摩百千萬億不可思。不可議。不

可量。不可說無量阿僧祇世界諸分身地藏菩薩摩訶薩頂。

 (Lúc bấy  giờ  đức  Thế  Tôn  đưa cánh  tay sắc vàng  xoa đảnh  các 

 phân  thân  của  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  trong  trăm  ngàn  vạn  ức 

 chẳng thể nghĩ, chẳng thể bàn, chẳng thể tính, chẳng thể nói vô lượng a-

 tăng-kỳ thế giới.) 

Lần trước giảng đến chỗ này, ý tứ trong đó rất sâu. Từ đoạn khai 

thị này của Thế Tôn chúng ta biết phân thân của Ðịa Tạng Bồ Tát thật là 

vô lượng vô biên. Tại sao Bồ Tát phải dùng nhiều phân thân như vậy? 

Chúng ta  phải nghĩ đến  vấn đề này,  nhất  định  là  vì  chúng sanh tạo  ác 

nghiệp ở mười phương thế giới quá nhiều, nên Ðịa Tạng Bồ Tát cần phải 

phân thân đi độ hóa. Ðây là hiển thị ý nghĩa này, người tạo ác nghiệp 

nhiều vô lượng vô biên. Thế Tôn nói tiếp: 

 Nhi tác thị ngôn: 

而作是言。

 (Rồi nói rằng:) 

Ðây là lời Phật Thích Ca nói: 

 Ngô  ư  ngũ  trược  ác  thế,  giáo  hóa  như  thị  cang  cường  chúng 

 sanh, lịnh tâm điều phục xả tà quy chánh. Thập hữu nhất nhị thượng 

 ác tập tại. 

吾於五濁惡世。教化如是剛強眾生。令心調伏捨邪歸

正。十有一二尚惡習在。

 (Ta ở trong đời ác Ngũ Trược giáo hóa những chúng sanh ương 

 ngạnh như vậy, làm cho tâm họ điều phục, bỏ tà về chánh. Trong mười 

 phần còn một, hai phần vẫn theo thói ác.) 

Ðức Phật an ủi Ðịa Tạng Bồ Tát, Ðịa Tạng Bồ Tát từ bi đến cùng 

cực. Cùng một đạo lý, đức Phật Thích Ca Mâu Ni cũng từ bi đến cùng 

cực,  Bồ  Tát  phân  thân  vô  lượng  vô  biên,  Phật  có  khác  gì  đâu?  Trong 

kinh Phạm Võng chúng ta thấy trăm ngàn ức hóa thân Thích Ca Mâu Ni 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 175

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Phật.  Ðịa  Tạng  và  Thế  Tôn  như  vậy,  chúng  ta  liền  liên  tưởng  đến  hết 

thảy chư Phật Bồ Tát chẳng có vị nào không như vậy. Thế nên việc này 

nói  cho  chúng  ta  biết  Phật,  Bồ  Tát  còn  nhiều  hơn  số  người  tạo  tội 

nghiệp, lòng đại từ đại bi này chúng ta chẳng tìm đủ ngôn từ để tán thán. 

Nhưng chúng sanh đích thật ương ngạnh khó giáo hóa, tập khí quá nặng. 

Phật, Bồ Tát giáo hóa chúng sanh, dạy cho họ cải tà quy chánh, ở đây 

nói  “trong mười người có một, hai vẫn còn tập khí ác” , nói cách khác, 

bảy tám người trong mười người đã được Phật, Bồ Tát độ thoát rồi, như 

vậy số người được độ thoát không phải rất nhiều sao? Chư vị nên biết số 

người nói ở đây là chỉ những chúng sanh căn cơ chín muồi, không nói 

đến những chúng sanh căn cơ chưa chín muồi.  Cũng có nghĩa là thiện 

căn, phước đức của họ đã thành thục rồi, Phật, Bồ Tát đến tạo duyên phụ 

giúp họ, là ý tứ như vậy. Ða số những người này đều có thể tiếp nhận 

Phật  pháp,  y  giáo  phụng  hành,  nhưng  vẫn  còn  thiểu  số  một,  hai  trong 

mười người, vẫn còn tập khí ác. Trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy 

có mười loại chúng, liệt kê ra mười loại đến nghe kinh trong những đoàn 

thể nhỏ, chúng ta có thể nhận biết được. Trên thực tế thì trong đạo tràng 

của chúng ta cũng có thể nhận biết. Nếu họ chẳng có thiện căn phước 

đức, chúng ta giảng kinh ở đây họ đời nào chịu đến nghe! Cũng rất chăm 

chú nghe, hình như cũng rất gắng sức tu hành, nhưng một lát thôi rồi tập 

khí tật xấu gì cũng khởi lên lại, đây là thuộc về  “một, hai trong mười” 

này.  Hạng này được độ trong đời này không? Không thể được, chỉ trồng 

thiện  căn  mà  thôi.  Cho  nên  Phật  giao  những  chúng  sanh  này  cho  Ðịa 

Tạng  Bồ  Tát,  Phật  chưa  độ  hết  những  người  căn  tánh  chưa  chín  muồi 

này, nhờ Ðịa Tạng Bồ Tát độ tiếp, mãi cho đến khi Phật Di Lặc ra đời. 

Chúng ta xem tiếp kinh văn: 

 Ngô diệc phân thân thiên bách ức, quảng thiết phương tiện. 

吾亦分身千百億。廣設方便。

 (Ta cũng phân thân ngàn trăm ức, rộng bày phương tiện.) 

Ở đây đức Phật Thích Ca nói ra, phía trước là nói sơ lược, ở đây 

nói kỹ hơn, chia căn tánh của chúng sanh thành bốn loại, ba loại trong đó 

đều được độ, loại chót chính là  “một, hai trong mười” , cụ thể nói rõ ra. 

 Hoặc hữu lợi căn văn tức tín thọ. 

或有利根聞即信受。

 (Hoặc có kẻ lợi căn, vừa nghe liền tin nhận.) 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 176

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ðây là người thượng thượng căn, vừa tiếp xúc Phật pháp liền tin 

tưởng, liền tiếp nhận, y giáo phụng hành, họ liền được độ, đây là [chúng 

sanh] được độ vào thời Chánh Pháp. Hạng thứ hai: 

 Hoặc hữu thiện quả cần khuyến thành tựu. 

或有善果勤勸成就。

 (Hoặc kẻ có thiện quả, phải ân cần khuyên bảo mới thành tựu.) 

Thiện căn, phước đức cũng khá sâu dầy, nhưng thua hạng người 

kể trên. Nếu chúng ta xếp vào ba thời kỳ trong pháp vận của Phật, đây là 

[chúng sanh] được độ trong thời Tượng Pháp, còn thuộc hàng lợi căn, tốt 

hơn chúng ta bây giờ. 

 Hoặc hữu ám độn cửu hóa phương quy. 

或有暗鈍久化方歸。

 (Hoặc có kẻ ám độn, giáo hóa thật lâu mới có thể quay về.) 

Ðây là hạng căn tánh ám độn.  “Ám”  là không có trí huệ,  “độn”  là

căn tánh không lanh lợi. Ðối với chúng sanh hạng này, Phật cũng chẳng 

bỏ rơi.  “Cửu hóa”  nghĩa là phải dùng thời gian rất dài để giúp đỡ họ. 

Chúng ta thường nói  “đi sâu vào một môn, huân tu trong thời gian dài” , 

họ từ từ cũng sẽ giác ngộ. Ðây là những chúng sanh thời Mạt Pháp. 

 Hoặc hữu nghiệp trọng bất sanh kính ngưỡng. 

或有業重不生敬仰。

 (Hoặc có kẻ nghiệp nặng, chẳng sanh lòng kính ngưỡng.) 

Ðây không phải là những người bên ngoài, là chỉ bốn chúng đệ tử 

trong nhà Phật, thậm chỉ cũng đã xuất gia, thọ giới, làm pháp sư, làm trụ 

trì, đối với Phật pháp chẳng sanh kính ngưỡng. Tuy nhìn thấy tượng Phật 

cũng đảnh lễ, lạy, tuyệt chẳng y giáo phụng hành, như vậy là không có 

lòng  kính  ngưỡng;  nếu  có  lòng  kính  ngưỡng  thì  nhất  định  sẽ  y  giáo 

phụng hành. Họ chẳng chịu làm, Phật dạy chúng ta không tham, [nhưng 

họ] cứ tham, chẳng bỏ lỡ, Phật dạy chúng ta không si, họ vẫn si mê như 

cũ,  hạng  người  này  chính  là   “không  sanh  lòng  kính  ngưỡng” .  Tại  sao 

không  sanh  kính  ngưỡng?  Nghiệp  chướng  nặng,  tuy  họ  nghe  lời  Phật 

giảng, cũng biết nói, nhưng lại hoài nghi. Coi trọng lợi ích trước mắt, họ 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 177

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chẳng chịu xả bỏ, chẳng chịu buông xuống, cùng người thế gian tranh 

danh đoạt lợi, sai lầm ở chỗ này. Hạng chúng sanh này tức là loại  “một, 

 hai trong mười”  nói ở trên. Họ tiếp xúc Phật pháp, trồng thiện căn trong 

ấy nhưng đời này không thể thành tựu. Ðây là sau khi pháp của Thế Tôn 

đã  diệt,  vị  Phật  kế  đó,  Di  Lặc  Bồ  Tát  thành  Phật,  khi  nào  mới  đến? 

Trong kinh Di Lặc Hạ Sanh nói năm mươi sáu ức bảy ngàn vạn năm sau, 

Phật  Di  Lặc  mới  hạ  sanh.  Thời  gian  này  được  tính  như  thế  nào?  Trên 

thực tế chư vị tính thử xem, không khó, có thể tính ra. Di Lặc Bồ Tát 

hiện nay đang ở trời Ðâu Suất, một ngày ở trời Ðâu Suất bằng bốn trăm 

năm  ở  nhân  gian,  thọ  mạng  người  cõi  trời  Ðâu  Suất  rất dài, cũng tính 

một năm ba trăm sáu mươi lăm ngày, y theo cách tính này; Tứ Vương 

thiên thọ mạng năm trăm tuổi, Ðao Lợi thiên thọ mạng một ngàn tuổi, 

Dạ Ma thiên thọ mạng hai ngàn tuổi, Ðâu Suất thiên thọ mạng bốn ngàn 

tuổi. Cách tính bốn ngàn tuổi là một ngày của họ bằng bốn trăm năm ở 

cõi người, cứ như vậy tính ra, đại khái tức là năm mươi sáu ức bảy ngàn 

vạn năm, con số này là do người đời trước tính ra. Chính xác hay không 

chẳng quan hệ, bạn có thể tự tính được. 

Sau thời gian dài như vậy, Phật Di Lặc mới xuất hiện ở nhân gian. 

Thời gian không có Phật trước đó thật là dài, quá dài, trong thời gian này 

Thế Tôn nhờ Ðịa Tạng Bồ Tát thay thế Phật độ hóa những chúng sanh 

khổ nạn. Cho nên lúc Phật không trụ thế, Ðịa Tạng Bồ Tát là người đại 

diện cho Phật. Do đó trong pháp hội chúng ta thấy Văn Thù, Phổ Hiền 

Bồ Tát rất cung kính Ðịa Tạng Bồ Tát, vì Ðịa Tạng Bồ Tát là người đại 

diện cho Phật.  Trong những kinh điển khác chúng ta thấy lễ tiết, ngôn từ 

không giống nhau, rất là cung kính. 

 Như  thị  đẳng  bối  chúng  sanh,  các  các  sai  biệt  phân  thân  độ 

 thoát. 

如是等輩眾生。各各差別分身度脫。

 (Những hạng chúng sanh sai khác như vậy, Ta đều phân ra nhiều  

 thân khác nhau để độ thoát cho từng hạng.) 

Ân đức lớn lao của chư Phật, Bồ Tát đối với chúng sanh trên thế 

gian này chẳng có gì bằng, ai có thể sánh bằng? Trong mỗi niệm không 

hề xả bỏ chúng sanh, căn chín muồi cũng độ, căn chưa chín muồi cũng 

độ.  Căn  chưa  chín  thì  giúp  cho  họ  trở  thành  chín;  đã  chín  rồi  thì  nhất 

định sẽ được độ.  Thời Mạt Pháp chúng sanh có căn cơ chín muồi chính 

là Tịnh Ðộ, người có thể chân chánh tin tưởng lời dạy trong Tịnh Ðộ, 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 178

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chắc thật niệm Phật cầu nguyện vãng sanh. Người có căn cơ chín muồi 

trong  thời  Mạt  Pháp  sanh  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  bất  thoái 

thành Phật, đó là căn chín muồi. Chúng sanh căn tánh chưa chín muồi 

trong thời Mạt Pháp là những ai? [Là những người] chẳng thể tiếp nhận 

giáo pháp Tịnh Ðộ. Ngày nay chúng ta thấy những người học Thiền, học 

Mật, học những pháp môn khác, chúng ta rất rõ ràng, tại sao vậy? Trong 

đời này họ nhất định chẳng có khả năng tự mình đoạn phiền não, những 

pháp môn thông thường chẳng ngoại lệ. Khi Kiến Tư phiền não đoạn dứt 

mới có thể vượt thoát khỏi sáu nẻo luân hồi, tuy thoát khỏi sáu nẻo luân 

hồi nhưng vẫn còn trong mười pháp giới, mười pháp giới vẫn còn là một 

vòng quanh quẩn to lớn, vẫn còn giới hạn. Còn phải đoạn Trần Sa phiền 

não, rồi tiến lên phá một phẩm vô minh mới siêu việt mười pháp giới, 

chứng được Pháp Thân, vãng sanh về Nhất Chân pháp giới. 

Nhất Chân pháp giới nói trong kinh Hoa Nghiêm hơn phân nửa là 

Hoa Tạng thế giới. Khó lắm! Chuyện này quá khó, khó vô cùng! Ðừng 

nói đoạn hết [tất cả] Kiến Tư phiền não, một phẩm Kiến Tư cũng chẳng 

dễ,  có bao  nhiêu  người  có thể phá  Thân  Kiến  của  mình,  có  thể  không 

nghĩ về sự hưởng  thụ  của  thân này? Cửa  ải  này  phá  xong  thì  mới  phá 

một  phần  của  Kiến  Tư,  mới  phá  một  phẩm  của  tám  mươi  tám  phẩm. 

Tuyệt chẳng khởi tâm động niệm muốn cho thân này hưởng thụ thì mới 

phá được một phẩm Thân Kiến; tám mươi tám phẩm mới phá được một 

phẩm thì chẳng dùng được. Từ chỗ này chúng ta mới biết tu học những 

pháp môn khác thực sự cần phải có lợi căn, thiện quả như Phật nói mới 

được.  Lợi  căn,  thiện  quả  gì  chúng  ta  cũng  không  có,  chỉ  có  một  chút 

thiện căn, phước đức, nhân duyên này, nghe được giáo pháp Tịnh Ðộ, 

hết lòng chắc thật niệm Phật, như vậy mới có được một chút thành tựu. 

Ðoạn kinh văn phía sau giảng về phổ hiện sắc thân, như kinh Lăng 

Nghiêm nói nên dùng thân gì để độ hóa thì Phật, Bồ Tát dùng thân đó. 

Phật, Bồ Tát ở thế gian, chúng ta phàm phu mắt thịt nhìn không ra, nói 

thật  ra  trong  thế  gian  có  rất  nhiều,  rất  nhiều,  trong  những  người  buôn 

bán, người giúp việc cũng có Phật, Bồ Tát. Chúng ta không có cảnh giác 

cao  nên  thường  mắc  lỗi,  khinh  mạn,  khinh  dễ  Phật,  Bồ  Tát,  tạo  ra  vô 

lượng  vô  biên  tội  nghiệp,  tự  mình  không  biết,  Phật,  Bồ  Tát  tuyệt  đối 

chẳng  trách  mắng  bạn.  Những  người  hiểu  rõ  sự  thật  này  nhất  định  sẽ 

chẳng  dám  khởi  tâm  khinh  mạn  đối  với  hết  thảy  chúng  sanh.  Ý  nghĩa 

quan trọng của chư Phật, Bồ Tát thị hiện như vậy là để dạy chúng ta tu 

Phổ Hiền Hạnh  “lễ kính chư Phật” , đối với hết thảy người, sự, vật đều 

phải chân thành cung kính, đoạn dứt phiền não cống cao ngã  mạn của 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 179

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

mình.  Mọi  người  đều  biết  trong  lịch  sử,  hai  vị  Hàn  Sơn,  Thập  Ðắc  ở 

chùa Quốc Thanh là hóa thân của Văn Thù và Phổ Hiền. Các Ngài làm 

gì trong chùa? Làm công việc lặt vặt, chẻ củi, gánh nước trong nhà bếp. 

Có ai kính trọng các Ngài! Phong Can là A Di Ðà Phật tái lai, Ngài làm 

gì trong chùa? Giã gạo, làm công việc nặng nhọc trong nhà bếp, phục vụ 

đại chúng, trong chùa không có một ai kính trọng Ngài. Sau này người ta 

biết được, mới biết Phật, Bồ Tát vốn đang chăm sóc cho chúng ta, chúng 

ta mỗi ngày mắc lỗi với các Ngài, có hối hận cũng không kịp. Ðạo tràng 

của chúng ta không lẽ chẳng có Phật, Bồ Tát hay sao? Có thể Phật, Bồ 

Tát đang làm việc trong nhà bếp mà các bạn không biết, mỗi ngày đều 

dèm chê họ. Thế nên phải biết hóa thân của chư Phật, Bồ Tát thực sự đều 

ở xung quanh chúng ta. Ở đây nêu ra vài thí dụ để nói rõ thêm: 

 Hoặc  hiện  nam  tử  thân,  hoặc  hiện  nữ  nhân  thân,  hoặc  hiện 

 thiên long thân, hoặc hiện thần quỷ thân. 

或現男子身。或現女人身。或現天龍身。或現神鬼身

 (Hoặc hiện thân người nam, hoặc hiện thân người nữ, hoặc hiện 

 thân trời, rồng, hoặc hiện thân quỷ, thần.) 

Mắt thịt chúng ta nhìn chẳng thấy những vị này, họ thấy chúng ta, 

họ ở xung quanh chúng ta, có thể ảnh hưởng chúng ta. Lúc trước lão cư 

sĩ Châu Kính Trụ kể cho tôi nghe nhân duyên dẫn cụ học Phật, ban đêm 

cụ nhìn thấy quỷ nên mới tin tưởng. Cụ là người học khoa học, cũng làm 

quan khá lớn, cứ cho rằng những chuyện này là mê tín, chẳng bao giờ 

chịu tin.  Cụ tiếp xúc được rất nhiều, nhưng thấy người khác, nghe người 

khác kể đều coi như nghe kể chuyện cổ tích, bán tín bán nghi. Cụ làm 

sao sanh khởi lòng tin chân chánh được? Cụ kể cho tôi nghe, trong thời 

kháng chiến cụ đang ở Trùng Khánh, ban đêm đánh bài “mà chược” đến 

một, hai giờ khuya mới về nhà. Lúc đó chẳng có xe, phải đi bộ, cách rất 

xa mới có một cột đèn, đại khái cỡ chừng hai mươi nến, trên đường tối 

đen như mực. Trên đường đi về nhà, khoảng đường khá dài, cũng chẳng 

có cảm giác gì khác lạ. Cụ thấy có một người đang đi trước cụ chẳng xa, 

là một người đàn bà, cụ cứ đi như vậy cũng chẳng để ý. Sau khi đi được 

một  lúc  cụ  bỗng  nhiên  giựt  mình,  [đặt  câu  hỏi]  tại  sao  bà  này  đi  lang 

thang một mình trong đêm tối? Nghĩ như vậy nên cụ nổi da gà, nhìn kỹ 

lại mới thấy bà này chỉ có phân nửa thân phía trên, chẳng thấy thân phía 

dưới, lúc bấy giờ cụ mới thực sự khiếp sợ. Nhờ gặp chuyện này nên cụ 

mới  bắt  đầu  học  Phật.  Sau  khi  học  Phật,  cụ  nói  chắc  là  hóa  thân  của 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 180

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát   “hoặc hiện thần  quỷ  thân” ,  nếu  chẳng  thấy  tận 

mắt, bất kỳ ai nói, cụ cũng sẽ bán tín bán nghi, coi như nghe chuyện cổ 

tích, nhờ [cụ nhìn thấy bà này nên] mới bước vào cửa Phật. Phía dưới: 

 Hoặc  hiện  sơn  lâm  xuyên  nguyên,  hà  trì  tuyền  tỉnh,  lợi  cập  ư 

 nhân, tất giai độ thoát. 

或現山林川原。河池泉井。利及於人。悉皆度脫。

 (Hoặc hiện núi rừng, nguồn sông, đồng bằng, sông hồ, suối giếng 

 để làm lợi ích cho con người, làm cho tất cả đều được độ thoát.) 

Ðây  là  hiện   “thân vô tình” .  Hiện nay  mọi nơi đều đề xướng  du 

lịch ngắm cảnh, lúc bạn đi du lịch, đi chơi nhìn thấy những cây cối, hoa 

cỏ, những cảnh núi sông này, sau khi nhìn thấy bèn có cảm nhận giác 

ngộ, [những cảnh tượng này] đều là chư Phật, Bồ Tát biến hiện. Tại sao 

người khác nhìn thấy không khai ngộ mà bạn nhìn lại khai ngộ? Cho nên 

một ngýời khai ngộ không nhất ðịnh phải là nhân duyên gì, phàm những 

gì giúp đỡ bạn khai ngộ, bất luận là người, sự, vật đều là Phật, Bồ Tát 

gia  trì.  Từ  đó  bạn  mới  biết,  không  những  Phật,  Bồ  Tát  thị  hiện  làm 

chúng sanh hữu tình mà còn thị hiện chúng sanh vô tình ở xung quanh 

bạn nữa. Chúng ta không biết ngôn ngữ, thân thể tạo tác, khởi tâm động 

niệm [của chúng ta], thậm chí tự mình không biết mình ngu si ám độn, 

nhưng Phật, Bồ Tát biết rõ ràng, minh bạch. Người Trung Quốc thời xưa 

có câu:  “Trên  đầu  ba  thước  có  thần  minh” ,  lời  này  chẳng  giả.  Số  quỷ 

thần  nhiều,  số  Phật,  Bồ  Tát  còn  nhiều  hơn,  đều  là  đại  từ  đại  bi,  niệm 

niệm  không gì chẳng  là  cảm  hóa  chúng ta,  làm  cho  chúng  ta quay  về, 

sớm một ngày thoát khỏi lục đạo luân hồi, không tạo ác nghiệp nữa. Thế 

nên phàm những gì có lợi cho chúng sanh, đặc biệt là có lợi cho chúng 

sanh khai ngộ, giải thoát, chúng ta biết đều là Phật, Bồ Tát gia trì, chẳng 

có nơi nào Phật, Bồ Tát không hiện thân. 

 Hoặc hiện Thiên Ðế thân, hoặc hiện Phạm Vương thân. 

或現天帝身。或現梵王身。

 (Hoặc hiện thân Thiên Ðế, hoặc hiện thân Phạm Vương.) 

Chúng ta đọc đến đây thì đừng coi thường những tín đồ tôn giáo 

khác. Ðối với hết thảy tín đồ tôn giáo khác chúng ta phải cung kính, tâm 

và thái độ cung kính họ cùng tâm và thái độ đối với Phật, Bồ Tát chẳng 

khác.  Tại sao vậy? Những hạng chúng sanh nào Phật độ không được, họ 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 181

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tin Thượng Ðế, thì Phật, Bồ Tát bèn hiện thân Thượng Ðế để độ họ, như 

vậy không phải là cùng một chuyện hay sao? Chẳng có gì khác nhau hết. 

Chẳng qua là Ngài chỉ quẹo qua một ngõ khác mà thôi, phải sanh lên trời 

rồi sau đó mới học Phật. Hiện nay chúng ta đang học Phật thì thù thắng 

hơn  họ  rất  nhiều,  họ  phải  đi  đường  vòng  quanh.  Họ  chẳng  cung  kính 

chúng ta là đương nhiên rồi, họ chẳng hiểu, có thành kiến, có chấp trước, 

bài xích. Chúng ta đối với họ chẳng thể không cung kính, chúng ta biết 

Phật, Bồ Tát hóa thân trên trời và nhân gian vô lượng vô biên.  “Thiên

 Ðế”  là danh xưng của người Trung Quốc gọi Ngọc Hoàng đại đế, là vị 

được Ðạo Giáo sùng bái. Thượng Ðế của một số tôn giáo Tây phương 

đại khái là Ðao Lợi thiên chủ.  “Phạm Vương”  là Ðại Phạm thiên vương, 

có một số tôn giáo ở Ấn Ðộ sùng bái Ðại Phạm thiên. 

 Hoặc hiện Chuyển Luân Vương thân. 

或現轉輪王身。

 (Hoặc hiện thân Chuyển Luân Vương.) 

Chuyển  Luân  Vương  là  người  có  phước  báo  lớn  nhất  trong  cõi 

người. Những báo cáo về khoa học cận đại thường đăng tin có những vật 

phi hành chẳng rõ từ đâu ngoài không gian xuất hiện trên trái đất. Những 

báo cáo này rất nhiều, thậm chí còn nói có người ngoài không gian. Luân 

Bảo của Luân Vương nói thật ra rất giống với dĩa bay, đây là công cụ 

giao thông và cũng là võ khí của Ngài. Cho dù những người này lái dĩa 

bay  đến  đây,  có  phải  họ  là  Chuyển  Luân  Vương  không?  Không  chắc, 

Chuyển  Luân  Vương  sai  người  đến  đây  khảo  sát  tình  hình,  nhất  định 

chẳng  phải  Chuyển  Luân  Vương.  Làm  sao  biết  được?  Chuyển  Luân 

Vương từ bi, đối với hết thảy chúng sanh tuyệt đối chẳng gây tổn hại. 

Thế nên chúng ta có thể nói nếu là công cụ giao thông của Luân Vương 

thì họ nhất định là sứ giả của Luân Vương. Cũng giống như ngày nay 

chúng ta phái người đi thám hiểm ngoài không gian, phi hành gia Mỹ đã 

đi, phi hành gia Nga cũng đi rồi, tuyệt đối chẳng phải tổng thống Mỹ, 

tổng thống Nga, là họ phái người đi, đây là chuyện chúng ta có thể tưởng 

tượng được. Hiện thân Chuyển Luân Vương. 

 Hoặc hiện cư sĩ thân. 

或現居士身。

 (Hoặc hiện thân cư sĩ.) 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 182

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Người tại gia học Phật. 

 Hoặc hiện Quốc Vương thân, hoặc hiện Tể phụ thân. 

或現國王身。或現宰輔身。

 (Hoặc hiện thân Quốc Vương, hoặc hiện thân Tể phụ.) 

Tể  phụ  là  quan,  chúng  ta  gọi  là  quan  lớn,  hiện  nay  những  chức 

Tổng lý, Thủ tướng, Bộ trưởng đều là [chức] Tể phụ. 

 Hoặc hiện quan thuộc thân. 

或現官屬身。

 (Hoặc hiện thân các quan thuộc.) 

Ðây là những quan viên trong chính phủ, là thân phận người tại 

gia. 

 Hoặc hiện Tỳ-kheo, Tỳ-kheo-ni, Ưu-bà-tắc, Ưu-bà-di thân. 

或現比丘．比丘尼．優婆塞．優婆夷身。

 (Hoặc hiện thân Tỳ-kheo, Tỳ-kheo-ni, Ưu-bà-tắc, Ưu-bà-di.) 

Ðây là thị hiện thân phận của người học Phật. Vì ở đây có ghi Ưu-

bà-tắc,  Ưu-bà-di,  phía  trước  ghi  cư  sĩ,  giữa  hai  hạng  này  có  chỗ  khác 

nhau. Cư sĩ không nhất định là người học Phật, là những người tại gia có 

học thức, có đạo đức, chẳng làm quan. Ở đây có chút sai khác như vậy. 

 Nãi chí Thanh Văn, La Hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát đẳng thân, 

 nhi dĩ hóa độ, phi đản Phật thân độc hiện kỳ tiền. 

乃至聲聞．羅漢．辟支佛．菩薩等身。而以化度。非

但佛身獨現其前。

 (Cho đến thân Thanh Văn, La Hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát, v.v… 

 để  hóa  độ,  chứ  chẳng  phải  chỉ  có  thân  Phật  hiện  ra  trước  chúng  thôi 

 đâu.) 

Ðức  Phật  Thích  Ca  thị  hiện  lần  này  là  dùng  thân  Phật  thị  hiện. 

Ngoại trừ dùng thân Phật ra, Ngài còn dùng những thân khác thị hiện, 

trăm  ngàn  vạn  ức  Ứng  hóa  thân  đều  ở  trong  thế  gian  chúng  ta.  Nếu 

chúng ta hỏi đức Phật Thích Ca hiện nay có ở đây không? Ðương nhiên 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 183

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

là  có,  chẳng  dùng  thân  Phật  để  xuất  hiện.  Phàm  phu  chúng  ta  cứ  cho 

rằng đức Phật Thích Ca đã diệt độ rồi, là thân tướng của Phật diệt độ. 

Nếu Ngài thị hiện thân người nam, người nữ, thiên long, quỷ thần, cư sĩ, 

tể quan, tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni thì chúng ta làm sao nhận ra? Lúc nào cũng 

có, nơi nào cũng có. Trên lịch sử chúng ta chỉ biết đại sư Trí Giả là đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni tái lai, Ngài hiện thân tỳ-kheo. Ðây là thân phận 

lộ ra mọi người mới biết được, thân phận khác chưa lộ ra quá nhiều, quá 

nhiều! Thân phận lộ ra chỉ là một phần vạn, hai phần vạn mà thôi, đại đa 

số thân phận chẳng lộ ra. Nếu thân phận thường thường lộ ra thì có ảnh 

hưởng phụ đối với sự hoằng truyền Phật giáo, chẳng có lợi cho việc giáo 

hóa chúng sanh, chỉ lâu lâu mới lộ một lần, việc này chúng ta nhất định 

phải biết. Thế nên đối với hết thảy mọi người phải giữ lòng cung kính, 

thái độ của chúng ta phải thường giữ tâm hoan hỷ, phải hiểu đạo lý này, 

chư Phật, Bồ Tát không ai là chẳng vậy. Xem tiếp đoạn kinh kế: 

 Nhữ  quán:  Ngô  lũy  kiếp  cần  khổ,  độ  thoát  như  thị  đẳng  nan 

 hóa cang cường tội khổ chúng sanh. 

汝觀吾累劫勤苦。度脫如是等難化剛強罪苦眾生。

 (Ông  xem:  Ta  trải  qua  bao  số  kiếp  cần  cù  khổ  nhọc  độ  thoát 

 những chúng sanh ương ngạnh, đầy tội khổ, khó khai hóa như thế.) 

Ðức Phật Thích Ca thị hiện làm gương mẫu cho Bồ Tát, dạy Bồ 

Tát  phá  một phẩm  vô  minh,  chứng  một phần  Pháp  Thân  thì sẽ  có khả 

năng biến hóa trăm ngàn vạn ức hóa thân. Ðáng nên học Phật, quảng độ 

chúng sanh.  Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, Biệt Giáo Sơ Ðịa Bồ Tát có thể 

tùy loại hóa thân. Trong kinh Lăng Nghiêm chúng ta thấy Quán Thế Âm 

Bồ Tát, chư vị nhất định phải biết Quán Thế Âm Bồ Tát trong kinh Lăng 

Nghiêm là Sơ Trụ Bồ Tát, chẳng phải là Ðẳng Giác Bồ Tát. Ngài thuật 

lại quá trình tu hành của mình, lý luận và phương pháp tu hành, báo cáo 

cho đại chúng biết. Công phu của Ngài là  “xoay trở vào trong nghe Tự 

 Tánh, Tánh thành Vô Thượng Đạo” . Phá một phẩm vô minh, kiến tánh 

xong  thì  Ngài  có  năng  lực  ba  mươi  hai  Ứng.  Thế  nên  trong  hội  Lăng 

Nghiêm chúng ta biết Quán Âm là Sơ Trụ Bồ Tát, Phát Tâm Trụ, Bồ Ðề 

tâm vừa mới phát bèn có năng lực lớn như vậy. Quán Âm Bồ Tát trong 

kinh Hoa Nghiêm, sau này sẽ giảng đến năm mươi ba lần tham vấn của 

Thiện Tài đồng tử, tham vấn Quán Thế Âm Bồ Tát, Quán Thế Âm Bồ 

Tát này đại biểu quả vị Thất Hồi Hướng, Thất Hồi Hướng Bồ Tát. Trong 

kinh Pháp Hoa, phẩm Phổ Môn là Ðẳng Giác Quán Thế Âm Bồ Tát. Bồ 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 184

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Tát giống như Phổ Hiền trong kinh Hoa Nghiêm vậy, có  “đạo tiền” , có

 “đạo vị” , đạo tiền là trước lúc chứng Ðẳng Giác, có thể nói là từ quả vị 

Sơ Tín đến Pháp Vân Ðịa gọi là đạo tiền; Ðẳng Giác là đạo vị. Sau khi 

thành  Phật,  thả  chiếc  bè  Từ,  lại  dùng  thân  Bồ  Tát độ hóa  chúng sanh, 

cùng việc Thế Tôn nói ở đây chẳng nhất định phải hiện thân gì, Ngài có 

khả năng tận hư không, trọn khắp pháp giới cùng hết thảy chúng sanh 

cảm ứng đạo giao, chúng sanh có cảm, Ngài liền có ứng. Cảm của chúng 

sanh có hiển, có ẩn, hiển là gì? Có tâm cầu Phật, Bồ Tát. Ẩn là gì? Tâm 

niệm cầu Phật, Bồ Tát tự mình cũng chẳng biết, việc này rất kỳ lạ. Tại 

sao mình cầu Phật, Bồ Tát đến giúp đỡ mà tự mình chẳng biết? Nói thật 

ra là vì thiện căn phước đức của mình đã chín muồi, tự mình chẳng biết. 

Nhưng  mức  chín  muồi  này  của  bạn  cảm  động  đến  Phật,  Bồ  Tát,  chư 

Phật, Bồ Tát nhất định sẽ ứng hóa đến tạo cho bạn tăng thượng duyên, 

để giúp đỡ bạn, thành tựu cho bạn. Bạn chẳng tìm Ngài, Ngài đến tìm 

bạn, trong kinh Vô Lượng Thọ có nói:  “Làm người bạn chẳng thỉnh của 

 hết  thảy  chúng  sanh” ,  bạn  chẳng  mời  họ,  họ  tự  động  tới.  Phía  sau  là 

đoạn Thế Tôn nhờ Ngài: 

 Kỳ hữu vị điều phục giả tùy nghiệp báo ứng, nhược đọa ác thú 

 thọ đại khổ thời, nhữ đương ức niệm, ngô tại Ðao Lợi thiên cung ân 

 cần  phó  chúc,  lịnh  Sa  Bà  thế  giới  chí  Di  Lặc  xuất  thế  dĩ  lai  chúng 

 sanh, tất sử giải thoát vĩnh ly chư khổ ngộ Phật thọ ký. 

其有未調伏者隨業報應。若墮惡趣受大苦時。汝當憶

念。吾在忉利天宮殷勤付囑。令娑婆世界至彌勒出世已來

眾生。悉使解脫永離諸苦遇佛授記。

 (Còn những kẻ chưa được điều phục thì theo nghiệp mà chịu báo 

 ứng. Nếu họ đọa vào đường dữ và chịu nhiều sự đau khổ thì ông nên nhớ 

 Ta ở cung trời Ðao Lợi đã ân cần phó chúc [ông] làm cho chúng sanh ở 

 thế giới Sa Bà đến lúc đức Phật Di Lặc xuất thế đều được độ thoát, vĩnh 

 viễn xa lìa các sự khổ, được gặp Phật và được thọ ký.) 

Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni tại cung trời Ðao Lợi ân cần ủy thác 

công việc giáo hóa chúng sanh cho Ðịa Tạng Bồ Tát, vô cùng rõ ràng, 

minh  bạch.  [Những  người]  đã  từng  trong  thời  gian  giáo  hóa  của  Thế 

Tôn,  kể  cả  thời  Mạt  Pháp,  cũng  có  nghĩa  là  trong  pháp  vận  mười  hai 

ngàn năm của đức Phật Thích Ca, những người đã được nghe danh hiệu 

Phật, nhìn thấy tượng Phật, lúc Phật còn tại thế đã thấy Phật, lúc Phật 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 185

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chẳng còn tại thế đã nhìn qua hình tượng của Phật, hoặc là tượng điêu 

khắc, hoặc là tranh vẽ. Hoặc nghe đến danh hiệu của đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni, nhìn qua hình tượng của Tam Bảo, bất luận Tam Bảo này là thật 

hay giả, có tu hoặc chẳng có tu, đều không quan trọng vì chỉ cần họ có 

dịp tiếp xúc thì đều được trồng thiện căn. Tuy đã trồng thiện căn nhưng 

ác nghiệp tập khí của họ quá nặng. Có thiện căn dầy thì sanh một chút 

cung  kính,  không  chịu  y  giáo  phụng  hành;  thiện  căn  mỏng  thì  không 

những chẳng sanh tâm cung kính, ngược lại còn hủy báng. Thế nên chư 

vị phải biết, lúc mới học Phật chúng ta bị một chút hủy báng chẳng đáng 

kể gì hết. Chư Phật Như Lai ứng hóa nơi thế gian này, bị hủy báng quá 

nhiều, quá nhiều rồi, Phật chẳng giữ trong tâm, đây là việc chúng ta nên 

học các Ngài. Bị những sự sỉ nhục, hủy báng này, chúng ta nhìn chúng 

sanh tạo tội nghiệp phải nên khởi tâm thương xót, làm sao chúng ta có 

thể phiền họ được? Làm sao có thể trách họ được? Nếu còn sanh khởi 

tâm muốn trả đũa thì bạn hoàn toàn sai mất rồi. Bạn phải biết họ ngu si, 

họ chẳng có trí huệ, phiền não tập khí của họ quá nặng nên họ mới tạo 

tác ác nghiệp, thương xót họ còn không kịp thì có lý nào trách móc họ! 

Ðây là chư Phật, Bồ Tát thị hiện cho chúng ta xem, dạy chúng ta làm sao 

học tập. Người tạo ác nghiệp thì nhất định phải đọa địa ngục,  “nếu đọa 

 vào đường dữ và lúc chịu nhiều đau khổ” , đây là đọa địa ngục, tạo tội 

nghiệp trong Phật pháp. 

Sau đó là lời Thế Tôn phó chúc,  “nhữ đương ức niệm” ,  “nhữ”  là

chỉ Ðịa Tạng Bồ Tát, lời này là nói với Ðịa Tạng Bồ Tát: Ông nên nghĩ 

đến.  “Ngô”  là đức Phật Thích Ca tự xưng, Thế Tôn  “tại Ðao Lợi thiên 

 cung” , hôm nay  “ân cần phó chúc” , nhờ ông làm việc này.  “Lịnh Sa Bà 

 thế giới, chí Di Lặc xuất thế dĩ lai chúng sanh” , đây chẳng phải là chúng 

sanh thông thường, đều đã gặp được Phật pháp, những chúng sanh tạo 

tội nghiệp nơi Tam Bảo, chúng ta phải hiểu rõ việc này. Cũng như phía 

trước có nói:  “Một, hai trong mười người” , số lượng trong đó rất nhiều. 

Mãi đến lúc Phật Di Lặc xuất thế, thời gian này dài năm  mươi sáu ức 

bảy ngàn vạn năm, là người xưa nói như vậy. 

 “Tất sử giải thoát, vĩnh ly chư khổ, ngộ Phật thọ ký” , Ðịa Tạng 

Bồ  Tát  dùng  pháp  môn  gì?  Nói  cho  quý  vị  biết  Ngài  dùng  pháp  môn 

Niệm  Phật.  Nghiệp  chướng,  tập  khí  của  chúng  sanh  đời  Mạt  Pháp  rất 

nặng,  những  pháp  môn  khác  nhất  định  không  thể  thành  tựu.  Tuy  nói 

pháp  môn  bình  đẳng,  chẳng  có  cao  thấp,  nhưng  căn  tánh  chúng  sanh 

chẳng đồng,  tập  nhiễm  chẳng đồng,  tu  học  những pháp  môn  khác khó 

khăn, pháp môn Niệm Phật dễ hơn. Phía trước chúng ta thấy cô Bà La 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 186

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Môn, sau đó là cô Quang Mục, cả hai đều dùng pháp môn Niệm Phật. 

Chỉ có pháp môn Niệm Phật, vãng sanh đến Tây Phương Cực Lạc thế 

giới mới được thực sự giải thoát, vĩnh viễn xa lìa các sự khổ, gặp Phật A 

Di Ðà được Ngài thọ ký, đây đều là sự thật. 

 Nhĩ thời chư thế giới phân thân Ðịa Tạng Bồ Tát,  cộng phục  

 nhất hình thế lệ ai luyến. 

爾時諸世界分身地藏菩薩。共復一形涕淚哀戀。

 (Bấy giờ các phân thân của Ðịa Tạng Bồ Tát ở các thế giới hợp  

 lại thành một hình, rơi lệ ai luyến.) 

Ðây là Ðịa Tạng Bồ Tát tiếp nhận lời phó thác của đức Phật Thích 

Ca, lúc đó Ngài rất cảm động. Vô lượng phân thân có thể hợp thành một 

thân. 

 Bạch kỳ Phật ngôn: “Ngã tùng cửu viễn kiếp lai mông Phật tiếp 

 dẫn, sử hoạch bất khả tư nghị thần lực cụ đại trí huệ”. 

白其佛言。我從久遠劫來蒙佛接引。使獲不可思議神

力具大智慧。

 (Bạch Phật rằng: “Từ số kiếp lâu xa đến nay, con nhờ đức Phật 

 tiếp độ dẫn dắt, khiến cho con có thần lực chẳng thể nghĩ bàn, đầy đủ trí 

 huệ rộng lớn”.) 

Ðây là những lời cảm ơn, chúng ta phải thể hội ý tứ này, tri ân báo 

ân. Ðịa Tạng Bồ Tát có thành tựu như vậy, Ngài nghĩ lúc ban đầu cũng 

là phàm phu tu học thành tựu. Ðược sự giúp đỡ của chư Phật, Bồ Tát nên 

Ngài mới có thành tựu như vậy. Luôn luôn chẳng quên cội nguồn, đoạn 

kinh này dạy chúng ta phải tri ân. Thân chúng ta có được từ cha mẹ, cha 

mẹ sanh mình, nuôi mình. Khi mình khôn lớn thành người rồi, có bao 

nhiêu người có thể nghĩ đến ân đức của cha mẹ? Cầu học, học thành tài 

rồi,  có  được  bằng  cấp,  có  bao  nhiêu  người  nghĩ  đến  ân  đức  của  thầy 

giáo? Trong kinh Ðại Bát Nhã, Phật nói Nhị Ðịa Bồ Tát có tám môn cần 

phải học, một môn trong đó chính là tri ân báo ân. Chư vị phải biết, Nhị 

Ðịa Bồ Tát là tiêu biểu pháp, Nhị Ðịa tri ân báo ân, vậy thì Sơ Ðịa, Thập 

Hồi  Hướng,  Thập  Hạnh,  Thập  Trụ,  Thập  Tín  có  cần  tu  không?  Tất  cả 

đều phải tu. Hoa Nghiêm nói lời chân thật cho chúng ta, một vị thứ tức 

là hết thảy vị, hết thảy vị tức là một vị. Thế nên chúng ta có thể học được 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 187

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đại pháp từ trong kinh Hoa Nghiêm.  Những gì mỗi vị Bồ Tát tiêu biểu, 

phía sau chúng ta sẽ thấy, ba mươi mấy loại Thần chúng này, họ đều là 

Bồ Tát. Lúc nãy có nói, nên dùng thân quỷ thần thì họ liền hiện thân quỷ 

thần, đồng nam, đồng nữ, một trăm bảy mươi mấy chúng đều là Phật, Bồ 

Tát hóa thân, đều triển hiện vạn đức vạn năng trong tự tánh của chúng ta. 

Phổ Hiền tiêu biểu cho Tổng Tướng (tướng Chung), những chúng này 

tiêu  biểu  cho  Sai  Biệt  Tướng,  trong  tổng  có  biệt,  trong  biệt  có  tổng: 

Tổng  là  một,  Biệt  là  nhiều,  một  là  nhiều,  nhiều  là  một,  một  và  nhiều 

chẳng hai. 

Phía trước chúng ta thấy hai mươi vị Bồ Tát tiêu biểu pháp, mười 

vị Bồ Tát trước cùng tên, mười vị sau khác tên, dụng ý ở đâu? Là nói với 

chúng ta Đồng là  “Ðồng trong những cái Dị” , Dị là  “Dị trong những 

 cái  Ðồng” ,  Ðồng  và  Dị  chẳng  hai.  Hiển  thị  ra  tâm  tánh  vạn  đức  vạn 

năng của chúng ta, chữ  “vạn”  này chẳng phải là con số, trí huệ đức năng 

trong tâm tánh là vô lượng vô biên. Từ đó bạn mới biết toàn bộ kinh Hoa 

Nghiêm nói về cái gì? Nói về Thể, Tướng, Tác Dụng của tự tánh mình, 

chẳng nói gì khác. Toàn bộ kinh Hoa Nghiêm vốn là nói về chính mình, 

ngàn kinh vạn luận ngoài kinh Hoa Nghiêm nói về sai biệt; tóm lại Hoa 

Nghiêm là Tổng, hết thảy kinh luận là Biệt, Biệt là Biệt của Tổng, Tổng 

là Tổng của Biệt, là một chẳng phải hai. Từ cơ sở này, bạn nghĩ đến tận 

hư không, trọn khắp pháp giới đều là tự mình, như vậy bạn mới có thể 

Giải được viên mãn. Giải viên mãn rồi thì bạn phải Tu viên mãn, phải 

Chứng  viên  mãn,  đây  là  mục  tiêu  chung  cực  của  Phật  giáo.  Tiên  sinh 

Phương Ðông Mỹ nói về:  “Sự hưởng thụ tối cao của con người” , một tí 

gì cũng chẳng giả. Tôi có được một chút thọ dụng, nên tôi luôn luôn nhớ 

đến  ân  đức  của  thầy.  Phật  pháp  thù  thắng  vô  cùng,  vi  diệu  hạng  nhất 

trong thế gian và xuất thế gian, nếu chẳng có cao nhân chỉ điểm, bạn làm 

sao nhận biết được? 

Cả  đời  tôi  học  Phật  chẳng  có  ý  mong  cầu,  cảm  ứng  này  là  cảm 

ứng tiềm tàng. Tôi chẳng có tâm mong cầu, chắc là thiện căn quá khứ 

chín  muồi  nên  tôi  gặp  được  những  vị  thầy  này,  chư  Phật,  Bồ  Tát  hóa 

hiện.  Phương  pháp  họ  dạy  cho  tôi  khác  với  phương  pháp  dạy  người 

khác. Tôi theo Phương tiên sinh học Triết Học, ông giới thiệu Phật pháp 

cho tôi, dạy cho tôi biết Triết học trong kinh Phật là đỉnh cao nhất trong 

Triết học thế giới, Ngài dùng phương pháp này giới thiệu cho tôi. Ông 

dạy học trong trường, chẳng dạy việc này cho những học sinh khác. Sau 

khi tiếp xúc đến Phật pháp, tôi có duyên gặp đại sư Chương Gia, căn cơ 

của tôi là nhờ đại sư Chương Gia xây dựng. Ðại sư viên tịch cũng là vì 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 188

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tôi, tôi biết rất rõ; vì nếu Ngài không viên tịch thì tâm học Phật của tôi sẽ 

chẳng khẩn thiết như vậy; khi Ngài ra đi rồi, tôi mất chỗ nương dựa. Tôi 

cùng Cam Châu Hoạt Phật dựng lều nơi lò thiêu của Ngài, tôi ở đó ba 

ngày  ba  đêm,  hết  sức  thành  thật và suy  tư  trong ba năm  tôi theo  Ngài 

học, Ngài đã dạy tôi những gì. Moi móc trí nhớ, sắp xếp lại những lời 

dạy trong ba năm nay, tôi rất cảm kích Ngài, gốc đã được Ngài chôn sâu, 

rễ được vun bồi vững vàng. Sau đó theo học thầy Lý mười năm mới có 

được một ít thành tựu. Người theo học thầy Lý rất nhiều, quá nhiều, tại 

sao không thể thành tựu? Vì chẳng có gốc rễ.  Trong ba năm ấy gốc rễ 

của tôi đã được vun bồi. Tôi học Phật, học Phật pháp theo hai vị thầy, 

học  Thế pháp  theo một  vị thầy,  rất đơn thuần.  Tôi  có  thái độ  của  một 

người  học  trò,  y  giáo  phụng  hành,  chẳng  trái  nghịch  lời  dạy  của  thầy 

giáo, tuân thủ lời dạy của thầy, trong Phật pháp gọi là  “sư tư đạo hiệp” . 

Chúng ta giảng kinh dạy học, nhất định phải cúng dường thầy giáo 

ở một bên, hiện trường này của chúng ta có thầy giáo hiện diện. Thầy 

giáo  dạy  chúng  ta,  nếu  chẳng  có  hộ  pháp  đắc  lực  thì  cũng  chẳng  thể 

thành tựu.  Hàn Quán Trưởng hộ trì ba mươi năm, chúng ta treo ảnh của 

bà ở đối diện, mỗi lớp bà đều có tham dự và nhìn thấy, tinh thần của bà 

đích thật tồn tại trong đạo tràng này, trong  lớp học chúng ta, chư Phật, 

Bồ Tát đều hiện diện. Chúng ta dùng tâm niệm gì để học tập? Cảm ân 

đội đức. Chúng ta biết đời này nhất định thành tựu, chư Phật hộ niệm, 

long  thiên  ủng  hộ,  đâu  có  lý  nào  không  thành  tựu  được?  Hàn  Quán 

Trưởng có huệ nhãn, chẳng phải là người thường, lần trước pháp sư Hàn 

Quốc đến đây, nhìn thấy tấm ảnh này, [bảo Hàn Quán Trưởng là] Quán 

Âm  Bồ  Tát  tái  lai.  Bà  giao  phó  công  tác  hộ  pháp  cho  cư  sĩ  Lý  Mộc 

Nguyên, ông Lý chẳng phụ lời ủy thác này. Lần đầu tiên Lý cư sĩ đến 

thư viện ở Ðài Bắc, Hàn Quán Trưởng tặng cho ông một bộ Tây Phương 

Tam  Thánh,  giao  Phật  Bảo  cho ông.  Ðến  lần thứ  hai  tặng  ông  một  bộ 

Ðại Tạng Kinh, giao Pháp Bảo cho ông. Sau khi vãng sanh, chúng ta đều 

đến đây, cũng giao Tăng Bảo cho ông rồi. Ông phải phụ trách hộ pháp 

nên mới có nhân duyên thù thắng này. Chúng ta trong thời đại ngày nay 

có nhiều tai nhiều nạn, có thể ở đây giảng kinh Hoa Nghiêm chẳng dễ, 

bạn phải biết khai giảng kinh này, người ở địa phương này có phước báo 

bao lớn, thiện căn bao lớn. Nếu thiện căn, phước đức, nhân duyên chẳng 

đầy đủ thì pháp hội này nhất định sẽ chẳng mở nổi. Pháp hội này có thể 

xây  dựng  ở đây,  là  do hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai  hộ niệm,  long  thiên 

thiện thần thủ hộ, trong tâm chúng ta biết rất rõ, rất minh bạch. 

Ân cha mẹ, ân sư trưởng không thể quên, Phật dạy chúng ta  “Trên

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 189

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 đền bốn ân nặng” . Bốn ân này là  “Ân cha mẹ” ,  “Ân sư trưởng” ; Tam

Bảo thuộc phạm vi của sư trưởng, Tam Bảo là thầy của chúng ta,  “Ân

 quốc gia” ,  “Ân chúng sanh” . Quốc gia bảo vệ chúng ta, làm cho chúng 

ta an cư lạc nghiệp; chúng sanh, chúng ta không thể xa lìa xã hội, tách 

rời đại chúng và sinh tồn riêng rẽ. Ẩm thực y phục của chúng ta đều phải 

nhờ rất nhiều người canh tác, trồng trọt tạo thành, phải thường thường 

suy  nghĩ.  Làm  sao  báo  ân?  Phải  hết  lòng  học  tập,  thực  sự  đoạn  phiền 

não,  khai  trí  huệ,  làm  Phật,  làm  Bồ  Tát,  giống  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  vậy, 

được vậy thì mới là  “Trên đền bốn ân nặng, Dưới độ ba đường khổ” . 

Ðịa Tạng Bồ Tát làm gương tốt nhất cho chúng ta, chúng ta phải học tập. 

Ðịa Tạng học theo Phật, học rất giống, bạn coi phía dưới Ngài nói: 

 Ngã sở phân thân biến mãn bách thiên vạn ức Hằng hà sa thế 

 giới, mỗi nhất thế giới hóa bách thiên vạn ức thân, mỗi nhất thân độ 

 bách thiên vạn ức nhân, lịnh quy kính Tam Bảo, vĩnh ly sanh tử, chí 

 Niết Bàn lạc. 

我所分身遍滿百千萬億恒河沙世界。每一世界化百千

萬億身。每一身度百千萬億人。令歸敬三寶。永離生死。

至涅槃樂。

 (Các phân thân của con thị hiện ở khắp trăm ngàn vạn ức Hằng 

 hà sa thế giới, trong mỗi thế giới hóa hiện trăm ngàn vạn ức thân, mỗi 

 thân độ trăm ngàn vạn ức người, khiến họ quy kính Tam Bảo, vĩnh viễn 

 xa lìa sanh tử, đến được Niết Bàn an lạc.) 

Phật  độ  hóa  chúng  sanh  cũng  phân  thân  như  vậy,  độ  thoát  như 

vậy, Ðịa Tạng Bồ Tát biểu diễn rất hoàn hảo, chân chánh là học trò giỏi 

của Phật. Ngài cũng giống như Phật, phân thân đến thế giới nhiều như số 

cát  sông  Hằng,  chẳng  nề  cực  nhọc,  độ  thoát  vô  lượng  vô  biên  chúng 

sanh. Ba câu cuối này nói về thành tích độ thoát chúng sanh của Ngài. 

Thứ  nhất  là  nhất  định  phải  giúp  chúng  sanh  quy  y  Tam  Bảo,  kính 

ngưỡng Tam Bảo, giai đoạn thứ nhất này tiếp dẫn quảng đại chúng sanh. 

Quy y Tam Bảo chưa hẳn có thể liễu thoát sanh tử, thoát ly tam giới, sự 

thật  này  mọi  người  đều  rất  rõ  ràng.  Có  bao  nhiêu  người  quy  y  nhưng 

chẳng sửa đổi tập khí, tật xấu, chẳng chịu hết lòng tu học. Giai đoạn thứ 

nhất, đó là nghiệp chướng nặng nề, họ còn chưa nghĩ đến liễu sanh tử, 

còn cho rằng sáu nẻo luân hồi cũng khá tốt, chẳng chịu xa lìa sáu nẻo 

luân hồi, ngu ám. Những người lợi căn đều biết rõ sáu nẻo là khổ, tam 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 190

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

giới đều là khổ;  “Khổ Khổ, Hoại Khổ, Hành Khổ” , họ biết tam giới đều 

khổ, hạ quyết tâm phải thoát ly biển khổ, như vậy gọi là xuất tam giới, 

vĩnh  viễn  thoát  ly  sanh  tử.  Trong  sanh  tử  có  hai  loại,  người  biết  được 

cũng chẳng nhiều: Một là Phần Ðoạn Sanh Tử, thân này của chúng ta, 

còn một loại gọi là Biến Dịch Sanh Tử, rất ít người biết đến. Ðoạn dứt 

sanh tử của thân chúng ta, thì siêu việt sáu nẻo luân hồi được, A La Hán 

và Bích Chi Phật đều làm được. Biến Dịch Sanh Tử thì hơi phiền phức, 

mãi cho đến Viên Giáo Ðẳng Giác Bồ Tát vẫn chưa đoạn nổi Biến Dịch 

Sanh Tử, khi đoạn tận rồi thì mới chứng được Phật quả Viên Giáo. Ðịa 

Tạng  Bồ  Tát  giúp  đến  cùng,  chẳng  phải  chỉ  giúp  bạn  một  giai  đoạn, 

chẳng thoái tâm giữa đường, một mạch giúp đến cùng. 

Ngày  nay  chúng  ta  đọc  kinh  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn  Nguyện  nơi 

đây, có duyên với Ðịa Tạng Bồ Tát, ở đây có một mật nghĩa. Mật nghĩa 

là gì?  Dạy chúng ta phải phát tâm học theo Ðịa Tạng Bồ Tát, phải phát 

tâm làm Ðịa Tạng Bồ Tát; cô Bà La Môn, cô Quang Mục đều là gương 

tốt của chúng ta. Nếu chúng ta đọc kinh này xong, rất cảm động, thực sự 

cũng phát nguyện này: Chúng ta đến tận cùng kiếp vị lai, độ thoát hết 

thảy  chúng  sanh  khổ  nạn,  chúng  sanh  chưa  thành  Phật,  chúng  ta  sẽ 

không thành Phật, như vậy thì hiện tại bạn là Ðịa Tạng Bồ Tát. Ðịa Tạng 

Bồ Tát được gọi là đại nguyện, bạn phát đại nguyện này thì bạn sẽ được 

chư Phật hộ niệm, hết thảy Bồ Tát cung kính vây quanh, chúng ta phải 

học tập ở chỗ này.  “Chí Niết Bàn lạc” , lìa khổ được vui.  “Vĩnh ly sanh 

 tử”  là giúp đỡ chúng sanh lìa khổ, sau đó được vui. Niết Bàn là niềm vui 

cứu cánh viên mãn thanh tịnh. Xin xem đoạn kế: 

 Ðản ư Phật pháp trung sở vi thiện sự, nhất mao nhất đế 37 , nhất 

 sa nhất trần, hoặc hào phát hứa, ngã tiệm độ thoát sử hoạch đại lợi. 

但於佛法中所為善事。一毛一渧。一沙一塵。或毫髮

許。我漸度脫使獲大利。 

 (Những chúng sanh nào ở trong Phật pháp dù làm việc thiện chỉ 

 bằng  một  sợi  lông,  một  giọt  nước,  một  hạt  cát,  một  hạt  bụi,  hoặc  một 

 mảy lông tóc, con đều độ thoát dần, làm cho họ được lợi ích lớn.) 

Người xưa thường khuyên chúng ta:  “Ðừng chê việc thiện nhỏ rồi 

 chẳng làm” . Việc này là việc thiện nhỏ nhoi, tôi làm để làm gì? Ðây là 

37 Trong  những  bản  kinh  Địa  Tạng  được  lưu  hành,  chữ  này  thường  được  sửa  thành 

chữ Trích 滴 (cùng một nghĩa). 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 191

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

quan niệm sai lầm của chúng ta.  “Ðừng nói việc ác nhỏ rồi cứ làm” , đây 

là việc ác nhỏ, chẳng sao cả, có hại gì đâu, có thể làm, [nghĩ vậy thì] sai 

rồi. Chư vị nên biết việc thiện nhỏ bằng mảy tơ cũng trọn khắp hư không 

pháp giới, ngược lại việc ác bằng mảy tơ cũng trọn khắp hư không pháp 

giới. Ðừng nói những báo ứng khác, [việc ác này] nhất định sẽ chướng 

ngại tánh đức của bạn, đó là phiền phức, bạn sẽ chẳng thể minh tâm kiến 

tánh. Bạn xem Phật, Bồ Tát có từ bi không, bạn chỉ có một chút thiện 

liền có thể cảm động các Ngài đến bảo hựu cho bạn, giúp đỡ bạn. Do đó 

có thể biết thiện không thể không tu, ác chẳng thể chẳng đoạn. 

Hội này  của chúng  ta  là  giảng  cho Cửu Hoa  Sơn, đạo  tràng của 

Ðịa Tạng Bồ Tát. Nhưng băng thâu hình của chúng ta được lưu thông 

toàn thế giới, số người tham dự hội giảng kinh này của chúng ta chẳng 

thể nghĩ bàn.  Những người mắt thịt chúng ta nhìn thấy, còn chúng Bồ 

Tát, Thanh Văn, Duyên Giác, và quỷ thần trong sáu nẻo thì mắt thịt nhìn 

không thấy. Trong kinh này chúng ta thấy việc còn thù thắng hơn nữa, 

đó là mười phương hết thảy chư Phật Như Lai đều tham gia. Hội giảng 

kinh này của chúng ta có thù thắng bằng hội ở cung trời Ðao Lợi không? 

Nói cho chư vị biết tuyệt đối chẳng khác. Chúng ta không có phước báo, 

người thường nhìn thấy giảng đường này quá nhỏ, quá xấu tệ, người cõi 

trời  nhìn  thấy  đạo  tràng  này  xây  bằng  bảy  báu,  đây  là  ghế  Sư  Tử,  vô 

cùng trang nghiêm, tướng tùy tâm chuyển, một tí gì cũng chẳng giả. Thế 

nên chỉ cần hiểu rõ những đạo lý, chân tướng sự thật này xong, giống 

như đã nói trong buổi giảng kinh Hoa Nghiêm ngày hôm qua, chúng ta 

mới biết tự ái, tự trọng thực sự. Chỉ có người mê mất tự tánh mới chẳng 

tự  ái,  chẳng  tự  trọng,  chà  đạp  chính  mình.  Từ  chỗ  này  chúng  ta  cũng 

hiểu được  “giải”  vô cùng quan trọng,  “giải”  giúp cho bạn phá mê khai 

ngộ, ngộ xong mới khởi tu, công phu tu hành sẽ đắc lực, thọ dụng sẽ rất 

rõ ràng. Phải ghi nhớ câu kinh văn này. 

 Duy nguyện Thế Tôn bất dĩ hậu thế ác nghiệp chúng sanh vi lự. 

 Như thị tam bạch Phật ngôn: “Duy nguyện Thế Tôn, bất dĩ hậu thế ác 

 nghiệp chúng sanh vi lự”. 

唯願世尊不以後世惡業眾生為慮。如是三白佛言。唯

願世尊。不以後世惡業眾生為慮。

 (Cúi mong Thế Tôn đừng vì chúng sanh đời sau tạo ác nghiệp mà 

 lo lắng. [Ngài] bạch đức Phật ba lần, nguyện đức Thế Tôn đừng vì ác 

 nghiệp chúng sanh đời sau mà lo lắng.) 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 192

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Thế Tôn xoa đảnh Ðịa Tạng Bồ Tát, xoa đảnh an ủi Ngài, giao sứ 

mạng độ hóa chúng sanh cho Ngài. Ðịa Tạng Bồ Tát chẳng phụ sự ủy 

thác của Thế Tôn, ở chỗ này chúng ta thấy Ngài cũng an ủi Thế Tôn, xin 

Thế Tôn đừng lo âu, đừng vướng bận, việc Thế Tôn giao cho Ngài, Ngài 

nhất định sẽ làm. Chữ  “tam bạch”  nghĩa là nói ba lần, cẩn trọng, chân  

thành nhất định sẽ y giáo phụng hành. 

 Nhĩ thời Phật tán Ðịa Tạng Bồ Tát ngôn:  “Thiện tai, thiện tai, 

 ngô trợ nhữ hỷ, nhữ năng thành tựu cửu viễn kiếp lai phát hoằng thệ  

 nguyện, quảng độ tương tất tức chứng Bồ Ðề”. 

爾時佛讚地藏菩薩言。善哉善哉吾助汝喜。汝能成就

久遠劫來發弘誓願。廣度將畢即證菩提。 

 (Lúc ấy đức Phật khen ngợi Bồ Tát Ðịa Tạng: “Lành thay, lành 

 thay, Ta hộ trợ cho điều ông muốn, để ông thành tựu các hoằng thệ đã 

 lập từ những kiếp lâu xa đến nay. Khi quảng độ xong ông liền chứng Bồ 

 Ðề”.) 

Bồ Tát an ủi Thế Tôn, Thế Tôn cũng tán thán Bồ Tát.  “Thiện tai, 

 thiện tai”  hai lần, dùng cách nói hiện nay của chúng ta thì là “Tốt quá, 

tốt  quá”!  Ý  nghĩa  trong  đó  là  Ngài  hiểu  được  tâm  ý  của  Phật,  y  giáo 

phụng hành, ghi nhớ và tuân thủ lời dạy của Phật, đây là thiện tai, thiện 

tai. Còn có thể phân vô lượng thân, giáo hóa hết thảy chúng sanh ương 

ngạnh, khó giáo hóa. Chúng sanh tuy chỉ tu việc thiện nhỏ như sợi tóc, 

phước nhỏ như cọng lông, Bồ Tát nhìn thấy đều sanh tâm hoan hỷ, việc 

thiện  nhỏ  xíu cũng  có  thể  cảm  động đến chư  Phật,  Bồ  Tát.  Việc  thiện 

nhỏ còn không xả bỏ, huống chi là việc thiện lớn. Chư vị nên biết tự bạn 

tu thiện, trong Phật pháp có câu nói:  “Một người con thành Phật, chín 

 họ sanh lên trời” , lời này là thật, chẳng giả. Tổ tiên của bạn tuy đã qua 

đời,  đọa  trong  ác  đạo  cũng  sẽ được siêu thoát, không  khác  gì  việc nói 

trong kinh Ðịa Tạng. 

Hôm trước cư sĩ Hồ gọi điện thoại nói với tôi, bà ở Ðài Trung gặp 

một người có khả năng siêu thường (đặc dị công năng), người này vừa 

gặp bà liền nói: “Nhờ phước bà đã tu bố thí, cha bà đã được sanh lên trời 

Ðao Lợi rồi”. Bà gọi điện thoại hỏi tôi có thể nào được vậy không? Tôi 

nói: “Có thể”. Nhất định là việc thật, chẳng phải giả. Người con thành 

tâm,  thành  ý  tu  phước,  những  gia  quyến  đã  qua  đời  đều  được  lợi  ích. 

Chúng ta muốn độ oán gia chủ nợ, nhất định phải hết lòng nỗ lực tu học, 

chỉ khi tự mình có thành tựu chân chánh thì mới có thể độ nổi những oan 

 Phẩm Thứ Nhì: Phân Thân Tập Hội - Tập 8

 193

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

gia chủ nợ nhiều đời; nếu bạn chẳng tu trì chân chánh thì không được. 

Ðó là giả, chẳng thật. Bố thí, bố thí một cách thanh tịnh thì phước báo 

lớn nhất. Bố thí còn muốn danh văn lợi dưỡng, phước báo đó rất nhỏ. 

Tuy nhỏ nhưng Bồ Tát cũng hoan hỷ, việc thiện tí xíu Ngài cũng chẳng 

bỏ, chúng ta thấy được việc này trong kinh. Việc thiện nhỏ còn không xả  

huống hồ là việc thiện to lớn khi bố thí thanh tịnh. Những chuyện này, 

nhân duyên quả báo, chỉ cần chúng ta lắng lòng quan sát cặn kẽ trong xã 

hội  này  rất  nhiều,  nơi  nào  cũng  có,  nhưng  vì  chúng  ta  quá  sơ  ý  nên 

không thấy đó thôi. Ðặc biệt là thời đại hiện nay, thiện nhân thiện quả, 

ác  nhân  ác  báo  vô  cùng  rõ  ràng,  hoàn  toàn  phù  hợp  với  lời  dạy  trong 

kinh Ðịa Tạng, tơ hào chẳng sai. Chúng ta nên đọc thuộc kinh này, suy 

nghĩ cặn kẽ, y giáo phụng hành thì mới có thể đạt được lợi ích chân thật. 

Xin xem đoạn kinh kế tiếp: 

PHẨM THỨ BA: QUÁN NGHIỆP DUYÊN CHÚNG SANH  

觀眾生業緣品第三

Ðây là đoạn lớn thứ hai trong kinh này. Ðoạn lớn thứ nhất là hai 

phẩm trước, Thế Tôn giới thiệu Ðịa Tạng Bồ Tát cho chúng ta nhận biết 

vị thiện tri thức, vị thầy này. Ba phẩm sau này thuyết minh những chúng 

sanh được Ðịa Tạng Bồ Tát độ, cũng chính là những chúng sanh được 

Ngài giáo hóa, ở đây đức Phật nói rất rõ với chúng ta. Xin xem kinh văn: 

 Nhĩ thời Phật mẫu Ma Gia phu nhân, cung kính hiệp chưởng 

 vấn  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  ngôn:  “Thánh  giả,  Diêm  Phù  chúng  sanh  tạo 

 nghiệp sai biệt, sở thọ báo ứng kỳ sự vân hà?”. 

爾時佛母摩耶夫人。恭敬合掌問地藏菩薩言。聖者。

閻浮眾生造業差別。所受報應其事云何。

 (Lúc đó Phật Mẫu Ma Gia phu nhân cung kính chắp tay hỏi Ðịa 

 Tạng  Bồ  Tát  rằng:  “Thánh  giả,  chúng  sanh  trong  cõi  Diêm  Phù  tạo 

 nghiệp sai khác, cảm thọ báo ứng như thế nào?”.) 

Ðây  là  mẫu  thân  của  đức  Phật  Thích  Ca,  Ma  Gia  phu nhân. Ma 

Gia phu nhân sanh đức Phật xong, phước báo này quá lớn nên vãng sanh 

đến  trời  Ðao  Lợi,  hưởng  phước  trời.  Còn  ở  nhân  gian  chúng  ta  thì 

chuyện  này  không  phải  là  một  chuyện  tốt,  tại  sao  sanh  Phật  xong  qua 

mấy ngày sau thì mẹ qua đời. [Lúc nhỏ] đức Phật được Di Mẫu (dì) nuôi 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 8

 194

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

dưỡng đến lớn,  mẫu  thân sanh  Ngài đã lên  trời  Ðao  Lợi hưởng phước 

trời. Hiểu được chân tướng sự thật mới biết phước báo của mẹ Ngài lớn. 

Mắt thịt phàm phu chúng ta nhìn thấy đều nghĩ rằng đây là việc xui xẻo, 

cách suy nghĩ hoàn toàn khác biệt. Một đời giáo hóa của đức Thế Tôn 

đến lúc phải tạm ngưng, những người có thể tiếp nhận sự giáo hóa của 

Ngài, phía trước nói có bảy tám phần đều đã được độ, một hai phần còn 

lại nghiệp chướng, tập khí quá nặng, khi Phật còn tại thế không được độ. 

Sau khi Phật diệt độ làm cho những người này nâng cao cảnh giác, sau 

đó những người này được đệ tử của Phật độ hóa, nhân duyên được độ 

của mỗi người chẳng giống nhau. Sau khi Phật giáo hóa chúng sanh đến 

lúc tạm ngưng, tiếp nhận lời mời của Ðao Lợi thiên chủ, mời Ngài đến 

cung  trời  Ðao  Lợi  thuyết  pháp  cho  mẫu  thân.  Chuyện  này  đức  Phật 

Thích Ca không thể từ chối, tại sao? Hết thảy chư Phật giáo hóa chúng 

sanh  đến  cuối  cùng  nhất  định  phải  báo  đáp  ân  đức  của  mẫu  thân,  đến 

cung trời Ðao Lợi giảng kinh Ðịa Tạng Bổn Nguyện, có lẽ đây là một 

quy củ nên Phật lên cung trời Ðao Lợi thuyết pháp cho mẫu thân. 

Ma Gia phu nhân cũng trong hội này gặp Ðịa Tạng Bồ Tát, do bà 

khải thỉnh. Nói thật ra, Ma Gia phu nhân cũng là Phật, Bồ Tát hóa thân, 

chẳng phải là người thường.  “Vấn Ðịa Tạng Bồ Tát ngôn: Thánh giả” , 

Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  là  đại  thánh,  Ðẳng  Giác  Bồ  Tát.  “Diêm Phù chúng

 sanh” ,  Ma  Gia  phu  nhân  là  người  ở  cõi  Diêm  Phù  Ðề,  tức  là  thế  giới 

chúng ta, từ thế giới chúng ta sanh lên cung trời Ðao Lợi. Ở trời Ðao Lợi 

chẳng quên quê cũ, ân tình này rất nặng, rất sâu, đặc biệt quan tâm đến 

những chúng sanh tạo tội nghiệp ở quê cũ.  “Tạo nghiệp sai biệt, sở thọ 

 báo ứng”  những việc này ra sao? Xin Ðịa Tạng Bồ Tát khai thị. 

 Ðịa Tạng đáp ngôn: “Thiên vạn thế giới nãi cập quốc độ, hoặc 

 hữu địa ngục, hoặc vô địa ngục, hoặc hữu nữ nhân, hoặc vô nữ nhân, 

 hoặc hữu Phật pháp, hoặc vô Phật pháp, nãi chí Thanh Văn, Bích Chi 

 Phật diệc phục như thị, phi đản địa ngục tội báo nhất đẳng”. 


地藏答言。千萬世界乃及國土。或有地獄。或無地獄

。或有女人。或無女人。或有佛法。或無佛法。乃至聲聞

。辟支佛亦復如是。非但地獄罪報一等。

 (Ðịa Tạng trả lời: “Trong ngàn vạn thế giới cho đến các quốc độ, 

 nơi có địa ngục hoặc không có địa ngục, nơi có người nữ hoặc không có 

 người nữ, nơi có Phật pháp hoặc không có Phật pháp, cho đến Thanh 

 Văn và Bích Chi Phật đều như vậy, chứ chẳng riêng gì tội báo nơi địa  

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 8

 195

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 ngục thôi đâu”.) 

Ðịa Tạng Bồ Tát trả lời, hình như câu trả lời chẳng đáp đúng câu 

hỏi, tại sao? Ma Gia phu nhân hỏi phạm vi quá nhỏ, chỉ hỏi Diêm Phù 

Ðề, chúng sanh ở ngoài cõi Diêm Phù Ðề rất nhiều, thế giới vô biên. Ở 

đây có một ý ngầm, ngầm chỉ tâm lượng chúng ta phải lớn, phải bằng hư 

không pháp giới, mới có thể dứt trừ hết thảy chướng nạn, tâm lượng nhỏ 

nhất định tạo nên chướng ngại. Người thế gian tạo vô lượng vô biên tội 

nghiệp, bạn nghĩ  xem  là  vì nguyên nhân  gì?  Ðều vì  chính  mình,  vì  cá 

nhân, vì gia đình, vì đoàn thể nhỏ của mình mà tạo tội nghiệp; vì một 

quốc gia, quốc gia này xung đột với quốc gia kia, phải đánh nhau, nếu 

tâm lượng chúng ta mở rộng một chút, vì toàn thế giới, thì sự tranh chấp 

giữa các quốc gia sẽ bị tiêu trừ, liền được hóa giải. Nhưng chúng ta vì 

toàn thế giới, sau này tinh cầu của chúng ta cùng tinh cầu khác có chiến 

tranh, cũng sẽ phiền phức nữa, lại chẳng an toàn. Tâm lượng được mở 

rộng, chúng ta bao gồm những hành tinh khác, vậy thì chiến tranh giữa 

các tinh cầu sẽ được tiêu trừ. Hàm ý của kinh văn, nếu có thể làm đến 

tâm  bao  trùm  hư  không,  lượng  gồm  khắp  các  cõi  nhiều  như  cát  giống 

tâm chư Phật, Bồ Tát, thì hết thảy hiểu lầm, ngăn cách đều bị tiêu trừ, 

hết thảy chúng sanh mới có thể hưởng được hòa bình vĩnh viễn. Nếu hết 

thảy chúng sanh, chúng sanh trong mười pháp giới đều có thể hỗ trợ hợp 

tác, sống chung hòa mục, đây mới là biện pháp căn bản để giải quyết vấn 

đề. Do đó mới biết tâm lượng nhỏ bé là căn nguyên của hết thảy họa hại, 

nhất định phải mở rộng tâm lượng. Bao trùm thái không, gồm thâu các 

cõi là tâm lượng vốn sẵn có, vốn đã vậy. Tâm lượng biến thành nhỏ nhoi 

là  vì  mê  hoặc,  vô  tri,  chẳng  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật  tạo  nên.  Tâm 

lượng nhỏ vốn chẳng có, tâm lượng lớn vốn sẵn có, đạo lý là ở chỗ này. 

Một người hỏi, một người đáp hiển thị lên ý nghĩa này, Ðịa Tạng Bồ Tát 

ám chỉ Ma Gia phu nhân tâm lượng phải mở rộng, đừng chỉ quan tâm 

đến Diêm Phù Ðề thôi, nên quan tâm đến hết thảy chúng sanh khổ nạn ở 

tận hư không, trọn pháp giới. Chuyện này chẳng phải Ma Gia phu nhân 

không biết, chỉ giả bộ thôi. Nói chung cảm tình người thế gian rất nặng, 

rất sâu, rất khó buông xuống. 

 Ma Gia phu nhân trùng bạch Bồ Tát: “Thả nguyện văn ư Diêm 

 Phù tội báo sở cảm ác thú”. 

摩耶夫人重白菩薩。且願聞於閻浮罪報所感惡趣。

 (Ma Gia phu nhân bạch lại với Bồ Tát: “Tôi muốn nghe về tội báo  

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 8

 196

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 trong cõi Diêm Phù chiêu cảm ác đạo”.) 

Bà vẫn muốn hỏi về chuyện ở quê hương. Hiển thị cái gì? Hiển thị 

cảm tình sâu nặng đối với nơi mình ở, đặc biệt từ bi. Ma Gia phu nhân 

và Ðịa Tạng mỗi người hiển thị một bên đều tốt, đều rất sôi nổi, đặc biệt  

thương xót chúng ta, những chúng sanh tạo tội hiện nay. 

 Ðịa  Tạng  đáp  ngôn:  “Thánh  Mẫu,  duy  nguyện  thính  thọ,  ngã 

 thô thuyết chi”. 

地藏答言。聖母。唯願聽受。我粗說之。

 (Ðịa Tạng trả lời: “Thánh Mẫu, xin Ngài lắng nghe nhận lấy, tôi 

 sẽ lược nói việc đó”.) 

Nếu Ma Gia phu nhân không hỏi thêm lần nữa, Ðịa Tạng Bồ Tát 

chỉ nói tổng quát, không nói chi tiết. Cứ hỏi mấy lần nên Ðịa Tạng Bồ 

Tát đương nhiên phải mãn nguyện Ma Gia phu nhân. Nói thật ra là mãn 

nguyện cho chúng ta, những chúng sanh hiện nay, Ma Gia phu nhân thay 

mặt  chúng  ta  thỉnh  pháp.  Ðịa  Tạng  nói:   “Ngã  thô  thuyết  chi” ,  “thô

 thuyết”  là lời nói chẳng dễ nghe. Lời nghe hay gọi là  “tế ngữ” , lời nói 

ngon ngọt. Thô ngôn tức là lời chẳng dễ nghe, tại sao? Ðều nói về tội lỗi, 

về tội báo, những lời này gọi là  “thô ngữ” . Ý nghĩa của Thô và Tế là 

như vậy. 

 Phật mẫu bạch ngôn: “Nguyện Thánh giả thuyết”. 

佛母白言。願聖者說。

 (Phật mẫu bạch rằng: “Xin Thánh giả nói cho”.) 

Ðây là lời thỉnh cầu chánh thức. Tôi muốn nghe lời nói  “thô ngữ” 

của ông, muốn nghe chuyện này. 

 Nhĩ thời Ðịa Tạng Bồ Tát bạch Thánh Mẫu ngôn: “Nam Diêm 

 Phù Ðề tội báo danh hiệu như thị”. 

爾時地藏菩薩白聖母言。南閻浮提罪報名號如是。

 (Lúc ấy Ðịa Tạng Bồ Tát nói với Thánh Mẫu rằng: “Danh hiệu 

 của những tội báo trong cõi Nam Diêm Phù Ðề là như vầy”.) 

Từ những danh hiệu này, chúng ta phải hiểu ý nghĩa của nó. 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 8

 197

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Nhược  hữu  chúng  sanh  bất  hiếu  phụ  mẫu,  hoặc  chí  sát  hại, 

 đương đọa Vô Gián địa ngục, thiên vạn ức kiếp, cầu xuất vô kỳ. 

若有眾生不孝父母。或至殺害。當墮無間地獄。千萬

億劫。求出無期。

 (Nếu có chúng sanh chẳng hiếu thuận cha mẹ, thậm chí giết hại 

 cha mẹ, thì phải đọa địa ngục Vô Gián trong ngàn vạn ức kiếp, không 

 bao giờ mong ra khỏi được.) 

Ðịa Tạng Bồ Tát nói tội nặng hạng nhất chính là  “bất hiếu cha  

 mẹ” .  Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh hiển thị cho chúng ta về hiếu 

đạo,  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  đời  đời  kiếp  kiếp  thị  hiện,  phát  thệ  nguyện  sâu 

nặng đều vì muốn báo ân cha mẹ, đều vì làm trọn hiếu mới phát hoằng 

nguyện, thế nên bất hiếu là tội hạng nhất. Ý nghĩa của Hiếu vô cùng sâu. 

Pháp sư Thanh Liên là người trước tác Ðịa Tạng Kinh Khoa Chú, Ngài 

là  người  đời  Thanh  trước  kia,  triều  vua  Khang  Hy.  Ngài  trích  dẫn  rất 

nhiều kinh luận để viết chú giải này, là một chú giải hay nhất cho kinh 

Ðịa  Tạng.  Chúng  ta  muốn  báo  ân  thì  phải  lưu  thông  chú  giải  này,  tốt 

nhất là làm bản in mới cho chú giải này, vì bản cũ đã in nhiều lần, chữ 

đã  bị  mờ  đi  nhiều.  Tuy  tôi  giảng  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn  Nguyện  Kinh 

chẳng hoàn toàn y theo chú giải của Ngài, nhưng tôi đọc rất kỹ chú giải 

này, tôi đọc rất hết lòng. 

Ở chỗ này Ngài nêu ra trong phần  “Chánh pháp niệm kinh” , Phật 

giảng bốn thứ ân, bốn ân khó báo. Ân thứ nhất là  “ân mẹ” , thứ nhì là 

 “ân cha” , thứ ba là  “ân Như Lai” , thứ tư là  “ân thuyết pháp sư” , pháp

sư giảng kinh thuyết pháp, bốn ân này khó báo. Bốn ân này đều rất lớn, 

cha mẹ, nhục thân chúng ta có được từ cha mẹ, Pháp thân huệ mạng của 

chúng ta có từ Như Lai. Như Lai chẳng còn tại thế, chúng ta làm sao có 

được? 

Chúng ta có được từ pháp sư thuyết pháp, trưởng dưỡng pháp thân 

huệ mạng. Trong kinh, Phật nói cúng dường bốn hạng người này được 

vô lượng phước, hiện tiền nhất định được người tán thán, tương lai có 

thể được Vô Thượng Bồ Ðề. Làm sao có thể quên ơn bội nghĩa được! 

Thế nên học Phật phải học từ đâu? Từ hiếu thuận cha mẹ, tôn kính thầy 

giáo. Từ cơ sở hiếu thân tôn sư, mở rộng ra có thể hiếu thuận hết thảy 

chúng  sanh,  tôn  kính  xã  hội  đại  chúng.  Bạn  có  thể  thương  cha  mẹ, 

thương  sư  trưởng,  tự  nhiên  sẽ  có  thể  thương  quốc  gia,  thương  chúng 

sanh,  đây  là  đạo  lý  nhất  định.  Thế  nên   “bất  hiếu  cha  mẹ”   là  tội  nặng 

nhất trong những tội nghiệp, đương nhiên phải đọa  “Vô Gián địa ngục” . 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 8

 198

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Phía sau sẽ giới thiệu về Vô Gián Ðịa ngục. Tội nặng thứ hai chính là 

 “bất kính Tam Bảo” . Ðiều đầu tiên là hiếu đạo, điều thứ hai là sư đạo. 

 Nhược hữu chúng sanh xuất Phật thân huyết, huỷ báng Tam  

 Bảo, bất kính tôn kinh, diệc đương đọa ư Vô Gián địa ngục, thiên vạn  

 ức kiếp, cầu xuất vô kỳ. 

若有眾生出佛身血。毀謗三寶。不敬尊經。亦當墮於

無間地獄。千萬億劫。求出無期。 

 (Nếu có chúng sanh làm thân Phật chảy máu, hủy báng Tam Bảo, 

 chẳng kính tôn kinh, cũng sẽ phải đọa vào địa ngục Vô Gián trong ngàn  

 vạn ức kiếp, không bao giờ mong ra khỏi được.) 

Chư vị nên ghi nhớ thời gian ấy rất dài,  “thiên vạn ức kiếp” . Tạo 

tội nghiệp nói thật ra vô cùng dễ dàng, thời gian tạo tội nghiệp vô cùng 

ngắn ngủi, nhưng tương lai thọ khổ báo sẽ dễ sợ vô cùng. Ðịa Tạng Bồ 

Tát rát lòng mỏi miệng nói chân tướng sự thật ra cho chúng ta biết, mấy 

ai tin nổi?  Một số người đọc kinh này cứ tưởng là gì? Tưởng đây là Phật 

giáo khuyên người hướng thiện, nói những lời này để dọa người, khuyên 

người đừng làm chuyện xấu, chẳng nghĩ có thật như vậy, chẳng cho rằng 

đây là chuyện thật. Là như trong kinh này nói:  “Chúng sanh ương ngạnh 

 khó dạy” , cứ cho là mình đúng, đâu biết rằng đây là chân tướng sự thật! 

 “Xuất Phật thân huyết” , công án này từ Ðề Bà Ðạt Ða mà ra, lúc Phật 

còn tại thế. Phật đã nêu nhiều gương tốt cho chúng ta, người học Phật 

đời sau noi theo, chúng ta phải ghi nhớ, phải học tập. Ðề Bà Ðạt Ða là 

học trò của Phật, phản bội sư đạo; tương lai chư vị tự mình làm pháp sư, 

cũng sẽ có học trò, khi học trò phản bội chư vị, có gì là tài giỏi đâu? Học 

trò của đức Phật Thích Ca Mâu Ni cũng đã phản bội Ngài rồi mà? Ðây là 

thị hiện cho chúng ta xem. Trong số học sinh có học sinh ngoan, nghe 

lời,  có  học  sinh  chẳng  ngoan,  phản  bội  thầy  giáo,  Phật  cũng  làm  ra 

gương tốt cho chúng ta xem, chúng ta phải rõ ràng, phải minh bạch. Học 

sinh  tốt  chúng  ta  phải  lo  lắng  cho  họ,  học  sinh  phản  nghịch  tuyệt  đối 

chẳng trách mắng họ, tuyệt đối chẳng thể có tơ hào oán hận trong tâm. 

Họ phản nghịch mình, hủy báng mình, thậm chí còn hãm hại mình, cũng 

đừng ghi nhớ trong lòng, coi như chẳng có chuyện gì, ai cũng có nhân 

duyên  riêng  của  người  ấy,  vĩnh  viễn  giữ  gìn  tâm  địa  thanh  tịnh,  bình 

đẳng, từ bi, như vậy mới gọi là học Phật. Phật dùng tâm niệm, thái độ gì 

đối xử với Ðề Bà Ðạt Ða, chúng ta phải học theo. Nhất định không được 

oán hận trong lòng, đó là sai lầm, vậy thì bạn là phàm phu, vậy thì bạn 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 8

 199

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chẳng bình đẳng rồi, chẳng phải là Phật, Bồ Tát; Phật, Bồ Tát đối với hết 

thảy chúng sanh, oán hay thân gì cũng bình đẳng. 

Ðề  Bà  Ðạt  Ða  muốn  hại  Phật,  lúc  đó  dùng  những  phương  pháp 

như sau. Biết đức Phật mỗi ngày vào thành Xá Vệ khất thực, trên đường 

phải đi qua một vách núi, Phật đi phía dưới chân núi. Ðề Bà Ðạt Ða liền 

ở phía trên vách núi chuẩn bị đá lớn, khi đức Phật đi ngang, ông đẩy đá 

xuống để  mưu  hại  Phật, khởi  ác tâm  này,  làm  chuyện  này.  Phước  báo 

của  Phật  rất  lớn,  chẳng  ai  có  thể  hại  nổi,  Phật  có  thần  Kim  Cang  hộ 

pháp. Khi đá bị đẩy xuống, thần Kim Cang lấy chùy Giáng Ma đánh tan 

hòn đá. Ðánh tan xong, mảnh nhỏ văng trúng chân Phật chảy máu,  “xuất 

 Phật thân huyết” , đây là cốt ý hại Phật. Ông ta xúi giục vương tử A Xà 

Thế, dùng cách nói hiện nay là khuyên vương tử soán ngôi, hại vua cha, 

để  lên  làm  vua.  Ðề  Bà  Ðạt  Ða  muốn  hại  chết  đức  Phật  để  ông  ta  làm 

Phật. Họ thương lượng với nhau: “Ông thì làm vua mới, còn tôi thì làm 

Phật mới, chúng ta cùng nhau giáo hóa chúng sanh, thống lý đại chúng”. 

Tạo  tác  tội  nghiệp  này,  Ðề  Bà  Ðạt  Ða  nhiều  đời  phải  đọa  lạc  vào  địa 

ngục. Ðây chính là không kính Tam Bảo, lấy thí dụ này để nói dụng ý rất 

sâu, dạy cho chúng ta đối với những người cốt ý hoặc vô ý hại mình đều 

phải học theo Phật, vẫn phải từ bi thương xót, chẳng có một chút oán hận 

gì, được vậy thì chúng ta mới đạt được sự thọ dụng chân thật của Phật 

pháp. 

 “Hủy báng Tam Bảo” , Tam Bảo là Phật, Pháp, Tăng. Bịa chuyện, 

kiếm  chuyện,  hủy  báng.  “Chẳng  kính tôn  kinh” , đây  là  kinh điển, đặc 

biệt nêu ra Pháp Bảo này, chẳng tôn kính, chẳng coi trọng kinh điển. Tại 

sao hiện nay  chúng  ta  in  kinh phải  in  thật  đẹp?  Bất  luận là  trên  sự  ấn 

loát, giấy hay bao bìa đều vô cùng đẹp đẽ, đây là tôn kính Pháp Bảo, làm 

cho hết thảy chúng sanh nhìn thấy cuốn sách này bèn sanh tâm quý tiếc, 

chẳng đến nỗi làm hư, làm rách. Nếu rất bình thường, in rất xấu tệ, mọi 

người  nhìn  thấy  chẳng  sanh  tâm  tôn  kính,  thường  tùy  tiện  bỏ  bừa  bãi, 

chà đạp kinh điển, đó không phải là chúng ta dạy cho mọi người tạo tác 

ác nghiệp hay sao, tạo ra cơ hội cho họ, đây là sai lầm. Thế nên phải in 

cho đẹp, hoàn mỹ, đừng để người ta có cơ hội tạo tội nghiệp, tâm này 

chính là tâm từ bi. Ðây là nói về chẳng kính Tam Bảo, chẳng biết tôn sư 

trọng đạo, làm vậy phải đọa địa ngục. 

Ðặc biệt là thời đại bây giờ, người biết báo ân đã quá ít rồi, chúng 

ta phải đề xướng. Ðề xướng nhất định phải làm ra gương mẫu cho mọi 

người nhìn thấy, chỉ lấy miệng nói thì không được, chẳng có sức khuyến 

hóa.  Tôi  báo  ân  thầy  giáo,  tôi  xây  thư  viện  ở  Ðại  Lục,  quê  tiên  sinh 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 8

 200

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Phương Ðông Mỹ ở huyện Đồng Thành, tỉnh An Huy. Tôi xây một Thư 

Viện Ðông Mỹ Tiên Sinh ở Ðồng Thành để kỷ niệm thầy. Tôi đã thành 

lập  một  Thư  Viện  Hoa  Tạng ở  quê tôi để  kỷ  niệm  Hàn  Quán  Trưởng. 

Tương lai nếu có cơ hội, tôi cũng sẽ xây một Thư Viện Hoa Tạng ở quê 

của Hàn Quán Trưởng. Tôi trú ở Thư Viện Từ Quang, do thầy Lý xây 

dựng, hết mười năm; hiện nay đang liên lạc với người ở Tế Nam, Sơn 

Ðông  để  xây  một  Thư  Viện  Từ  Quang.  Phải  làm  thực  sự,  không  làm 

không được. 

Có một vị đồng tu hỏi: “Vậy đại sư Chương Gia thì sao?”. Ðúng, 

mọi người đều nghĩ đến, tôi sẽ xây một Thư Viện Chương Gia Đại Sư. 

Tôi nghĩ đến phải xây ở đâu? Ðại học Nội Mông Cổ, xây một Chương 

Gia Đại Sư Đồ Thư Quán ở đại học Nội Mông Cổ. Tôi nhất định sẽ làm 

được, phải dùng hành động cụ thể để thức tỉnh mọi người, phải tri ân báo 

ân. Nếu mỗi người đều có tâm báo ân, xã hội của chúng ta sẽ tương hòa, 

có lợi ích rất lớn đối với xã hội quốc gia, công đức lợi ích chân chánh. 

Nếu không tri ân, vong ân phụ nghĩa, thì xã hội này sẽ thành ra như thế 

nào! Dễ sợ vô cùng. Nhất định phải làm từ chính bản thân mình, đây mới 

là hoằng pháp lợi sanh, như vậy mới gọi là chân chánh học Phật. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 09 (Số 14-12-09) 

Xin mở kinh. Phẩm thứ ba: Quán nghiệp duyên chúng sanh. Lần 

trước nói đến đoạn bất kính Tam Bảo, chúng ta xem tiếp: 

 Nhược  hữu  chúng  sanh  xâm  tổn  thường  trụ,  điếm  ô  tăng  ni, 

 hoặc già lam nội tứ hành dâm dục, hoặc sát hoặc hại, như thị đẳng 

 bối, đương đọa Vô Gián địa ngục, thiên vạn ức kiếp cầu xuất vô kỳ. 

若有眾生侵損常住。玷污僧尼。或伽藍內恣行淫欲。

或殺或害。如是等輩。當墮無間地獄。千萬億劫求出無期

 (Nếu có chúng sanh xâm tổn của thường trụ, làm nhơ nhuốc Tăng 

 Ni, hoặc tứ tình hành dâm trong chốn Già Lam, hoặc giết hoặc hại, hạng 

 người như thế phải đọa vào địa ngục Vô Gián trong ngàn vạn ức kiếp, 

 không lúc nào mong ra khỏi được.) 

Ðây  là  ba  thứ  tội  nghiệp  cực nặng.  Chúng  ta nhất định  phải ghi 

nhớ: Thứ nhất là chẳng hiếu thuận cha mẹ, thứ hai là chẳng kính Tam 

Bảo, thứ ba là  “xâm tổn thường trụ” , xâm là xâm phạm, tổn là tổn hoại, 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 201

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tội xâm tổn thường trụ rất nặng, là thuộc về giới trộm cắp, đây là việc 

chư  vị  phải  biết.    Nhiều  người  coi  thường  việc  này,  cứ  tưởng  đây  là 

chuyện nhỏ, chẳng ăn nhằm gì, không biết đã phạm tội nặng nề. Trong 

kinh,  Phật  nói  rất  rõ  ràng,  chúng  ta  nhất  định  phải  thấu  hiểu  cặn  kẽ, 

thường trụ có bốn loại: 

- Thứ nhất gọi là Thường Trụ Thường Trụ, đây là những bất động 

sản, đất đai, ruộng đất, nhà cửa trong tự viện, am đường, đạo tràng, được 

gọi là Thường trụ thường trụ. Chỉ có thể xử dụng, tuyệt đối không thể 

trao đổi, mua bán, đây là vật của thường trụ, tội này cực nặng. 

- Thứ nhì là Thập Phương Thường Trụ, chúng ta thường gọi là Tứ  

Sự Cúng dường: Thức ăn, y phục, ngọa cụ, y dược. Ðây là phẩm vật của 

tín đồ mười phương cúng dường người xuất gia, không dành riêng cho 

một người nào cả, hết thảy những người xuất gia trong đạo tràng này đều 

có phần. Nếu bạn xâm phạm, lấy làm của mình thì là trộm cắp. 

- Thứ ba là Hiện Tiền Hiện Tiền, đây là những gì tín đồ bố thí cho 

chúng ta. Phạm vi bố thí này tương đối nhỏ, chỉ thuộc về những người 

xuất gia hiện  đang có  mặt  (hiện tiền).  Không giống  như  mười phương 

nói ở phía trước, mười phương là hết thảy người xuất gia đều có phần. 

Thời xưa người xuất gia chẳng có nhà, bất cứ là đạo tràng nào cũng có 

thể  xin  cư  ngụ  (quải  đơn),  đều  có  thể  thọ  dụng,  đều  có  thể  tiếp  nhận 

được. Vì sự cúng dường này là cúng dường mười phương nên hết thảy 

người xuất gia đều có phần. 

- Thứ tư gọi là Thập Phương Hiện Tiền, những vật hiện tiền, thí 

dụ lúc người xuất gia vãng sanh rồi, những vật mà họ để lại thì gọi là 

Thập Phương Hiện Tiền. Tuy là Hiện Tiền, nhưng những vật này mười 

phương  đều có phần. Thế nên khi kết tội là kết từ những chỗ này. 

Thí  dụ  như  việc  trộm  cắp  trong  thế  gian,  bạn  trộm  đồ  của  một 

người thì bạn thiếu nợ một người. Chư vị đồng tu nhất định phải biết, 

nếu bạn hiểu rõ đạo lý này, thông đạt chân tướng sự thật, thì trong thế 

gian tuyệt đối chẳng thể nói một kẻ nào đó lợi dụng người khác, lời này 

chẳng đúng.  Cũng chẳng có việc người nào đó bị gạt, bị lợi dụng. Tại 

sao vậy? Ðời này bạn giựt của người ta thì đời sau bạn phải trả nợ cho 

họ, đây là đạo lý nhất định, nhân quả báo ứng. Chúng ta giựt đồ, tương 

lai đời sau gặp duyên này thì tài vật của chúng ta cũng sẽ bị người ta giựt 

mất.  Nếu  chúng  ta  xâm  chiếm  người  khác  thì  tương  lai  người  ta  cũng 

xâm chiếm chúng ta. Thế nên Phật nói giữa người với người có bốn thứ 

duyên:  Báo  ân,  báo  oán,  đòi  nợ,  trả  nợ.  Ðời  đời  kiếp  kiếp  vĩnh  viễn 

chẳng dứt, đều là làm những việc này.  Chúng ta đến thế gian này để làm 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 202

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

gì? Là để báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ mà thôi. Sau khi hiểu rõ đạo lý 

này xong, ân thì phải báo còn oán thì kể như huề đi, đừng tiếp tục nữa, 

xóa mất oan trái này, chúng ta thiếu người ta thì phải trả, người ta thiếu 

mình thì bỏ qua đi. Món oan trái này kết thúc trong đời này, chấm dứt 

hết, được vậy thì mới có thể niệm Phật, mới có thể vãng sanh Tịnh Ðộ. 

Nếu bạn cứ thường ghi nhớ những ân oán, nợ nần này trong tâm, đến lúc 

Phật đến tiếp dẫn muốn kéo nhưng kéo bạn không nổi, chuyện ở thế gian 

này bạn còn chưa dứt hết, những chuyện này không bao giờ dứt . 

Thế nên bạn thiếu nợ một người thì bạn chỉ trả nợ cho một người, 

chuyện này dễ làm. Nếu là chánh phủ địa phương, thí dụ một thành phố, 

nếu bạn trộm cắp những thiết bị công cộng ở đây thì phiền phức sẽ lớn 

lắm. Tại sao vậy? Bạn phải biết sự kết tội này, thiết bị công cộng là do 

những người ở địa phương này đóng thuế tạo dựng nên. Nếu bạn trộm 

cắp thì những người trong thành phố này đều là chủ nợ của bạn, bạn phải 

trả cho từng người, bạn phải trả đến bao giờ mới trả dứt? Chư vị nhất 

định phải biết, nhất định không thể trộm cắp những thiết bị công cộng, 

tội nặng lắm. Nếu thiết bị này là của quốc gia thì phiền phức còn lớn hơn 

nữa, tương lai khi kết tội thì người cả nước đều là chủ nợ của bạn. Hiện 

nay nhiều người không biết tội này nặng, mặc sức tùy tiện phá hoại thiết 

bị công cộng, tội này rất nặng, nặng vô cùng, phải kết tội dựa trên người 

cả nước. Tự viện, am đường gọi là đồ vật của Tam Bảo, tội này còn nặng 

hơn  tội  trộm  cắp  tài  vật  của  quốc  gia,  tại  sao  vậy?  Nó  thông  mười 

phương, tận hư không, trọn pháp giới hết thảy những người xuất gia đều 

có phần, sự luận tội này phải dựa trên tận hư không, trọn pháp giới, vậy 

thì phiền phức còn lớn hơn nữa. Thế nên trộm cắp đồ vật của Tam Bảo, 

trộm một cây kim, một sợi chỉ, một cọng cỏ, một khúc cây đều phải đọa 

địa ngục A Tỳ. Có người nói việc này hình như chẳng hợp lý tí nào, một 

cọng cỏ, một khúc cây, một cây kim, sợi chỉ chẳng đáng gì hết, tại sao 

tội nặng như vậy? Bạn nghĩ xem, chủ nhân của nó là ai? Bạn sẽ rõ, chủ 

nhân  của nó  là  tận hư  không, trọn khắp pháp giới hết thảy  người xuất 

gia, bạn phải luận tội trên số người này. 

Phạm vi của chữ  “đạo”  (trộm cắp) vô cùng rộng lớn, chẳng hạn 

chế ở chỗ trộm cắp. Trong kinh Phật, chữ đạo được giải thích là chẳng 

cho mà lấy. Người quản lý trong thường trụ phải cân nhắc: Bạn muốn 

những  vật  ấy  có  nên  đưa  cho  bạn  hay  không;  nếu  nên  đưa  nhưng  họ 

không cho thì họ phạm giới, họ cũng phạm giới trộm cắp, họ dành lấy 

làm  của  riêng,  cố  ý  làm  khó  dễ  không  cho  bạn.  Nếu  không  nên  cho 

nhưng họ cho bạn thì cũng phạm giới, thế nên [quản lý đồ thường trụ] 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 203

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chẳng dễ đâu. Quản lý đồ vật của Tam Bảo, nếu không để ý thì liền tạo 

nên quả báo nghiêm trọng, đạo lý này chúng ta nhất định phải hiểu. Nếu 

chúng ta lãng phí đồ vật của Tam Bảo, cũng là giới điều này. Chúng ta 

tiết kiệm một phần tiền cho Tam Bảo, tiết kiệm được một đồng là phước 

báo  của  bạn,  phước  báo  này  rất  lớn.  Tại  sao?  Bạn  cho  hết  thảy  người 

xuất gia ở mười phương, bạn tu phước vì họ.  Nói cách khác, nếu bạn 

lãng  phí,  tổn  hại  thì  tội  này  sẽ  rất  nặng.  Ngày  nay  càng  ngày  càng  ít 

người hiểu được đạo  lý  này.  Người xuất gia  cũng  chẳng  nói, hiện nay 

những pháp  sư giảng  kinh  có ai giảng  Giới  Luật đâu?  Nếu  giảng  Giới 

Luật thì  người ta  sẽ  mắng  bạn.  [Họ sẽ  nói:]  Ông  giảng  Giới Luật,  mở 

kinh ra thì mỗi ngày đều mắng chửi chúng tôi, còn ai chịu nghe lời chửi 

mắng?  Nếu  bạn  giảng  Giới  Luật  thì  một  thính  chúng  cũng  không  có, 

nhưng đó là  lời  chân  thật.  Thế  nên  chúng  sanh  cõi  Diêm  Phù  Ðề,  Ðịa 

Tạng Bồ Tát nói:  “Khởi tâm động niệm, không gì là chẳng phải tội” , lời 

này là thật, chẳng quá đáng tí nào. Niệm niệm đều đang tạo nghiệp, niệm 

Phật vãng sanh đâu dễ vậy sao, đây là việc chúng ta nhất định phải biết, 

phải cảnh giác, phải biết sự nghiêm trọng của quả báo. 

Ðoạn kế tiếp  “điếm ô tăng ni” , đây là phạm tội dâm dục. Tăng là 

chúng  xuất  gia  Nam,  Ni  là  chúng  xuất  gia  Nữ.  Người  thế  gian  vô  tri, 

dâm  ô  Tăng  Ni.  “Hoặc  trong  chốn  già  lam” . Phía sau là gì? Phía sau

chẳng phải là người xuất gia, thậm chí vợ chồng tham gia pháp hội trong 

tự viện, có khi pháp hội kéo dài nhiều ngày, thí dụ pháp hội Thủy Lục, 

hoặc là Lương Hoàng Sám, đều kéo dài khoảng bảy ngày trở lên, pháp 

hội truyền giới còn dài hơn nữa. Có rất nhiều cư sĩ trong thời gian này 

tham gia pháp hội, ở lại trong chùa, tuy là vợ chồng, nếu có hành vi dâm 

dục trong chùa thì cũng liệt vào tội này. Nếu không phải là vợ chồng thì 

tội còn nặng hơn, đó là tà dâm. Chư vị nên biết đây đều là tội đọa địa 

ngục Vô Gián, người hiện nay làm sao biết được bị những quả báo nặng 

nề như vậy?  “Hoặc sát hoặc  hại” ,  phần nhiều đây  đều  là  cưỡng dâm, 

sau khi dâm ô xong rồi giết họ để thủ tiêu tang chứng, tội này càng nặng 

hơn. Tạo những tội này đều phải  “đọa vào địa ngục Vô Gián trong ngàn 

 vạn ức kiếp, không lúc nào mong ra khỏi được” . Xem tiếp đoạn thứ tư: 

 Nhược hữu chúng sanh, ngụy tác sa môn, tâm phi sa môn, phá 

 dụng thường trụ, khi cuống bạch y, vi bội giới luật chủng chủng tạo 

 ác, như thị đẳng bối, đương đọa Vô Gián địa ngục, thiên vạn ức kiếp, 

 cầu xuất vô kỳ. 

若有眾生偽作沙門。心非沙門。破用常住。欺誑白衣 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 204

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

。違背戒律種種造惡。如是等輩。當墮無間地獄。千萬億

劫。求出無期。

 (Nếu có chúng sanh giả làm Sa Môn, tâm chẳng phải Sa Môn, phá 

 hoại  lạm  dụng  của  thường  trụ,  gạt  gẫm  hàng  bạch  y,  trái  phạm  Giới 

 Luật, tạo vô số tội ác, những người như vậy phải đọa địa ngục Vô Gián 

 trong ngàn vạn ức kiếp, không lúc nào mong ra khỏi được.) 

Hai câu đầu là  “cử tội” .  “Sa môn”  là người tu hành, chẳng phải 

chỉ Tăng Ni, Tăng Ni càng thù thắng hơn Sa Môn. Cư sĩ tại gia cũng có 

thể xưng là Sa Môn, hai chữ này là Phạn ngữ dịch âm, ý nghĩa của nó là 

 “siêng tu Giới Ðịnh Huệ, diệt hết Tham Sân Si” , thế nên xuất gia hay tại 

gia đều có thể xưng là Sa Môn. Chỉ cần bạn hết lòng tu hành, tu hành 

đúng như lý như pháp đều có thể xưng là Sa Môn. Ở Ấn Ðộ danh từ Sa 

Môn này là danh xưng phổ biến, chẳng nhất định là Phật giáo, hết thảy 

những tín đồ tôn giáo chỉ cần hết lòng học tập, đoạn ác tu thiện thông 

thường đều xưng là Sa Môn. Sau khi Phật giáo truyền đến Trung Quốc, 

Sa Môn biến thành danh từ chung của những người xuất gia trong Phật 

giáo,  nhưng  chư  vị  nên  biết  nó  cũng  bao  gồm  người  tại  gia,  xưng  Sa 

Môn là một cách xưng hô khiêm tốn. Nếu họ giả vờ như Sa Môn nhưng 

chẳng tu hành chân chánh, giả vờ tu hành nhất định nhằm mục đích lừa 

gạt  chúng  sanh.  Ðoạn  kinh  văn  này,  pháp  sư  Thanh  Liên  trong  cuốn 

Khoa  Phán  gộp  vào   “phá  giới  gạt  người” ,  “cuống” [trong câu  “khi

 cuống bạch y” ] là lừa gạt, dối người. 

Phía  dưới  đây  nói  về  tội  trạng  của  họ,  “phá  dụng  thường  trụ” . 

Nếu  bạn  chẳng  phải  là  người  chân  chánh  tu  đạo,  mười  phương  cúng 

dường là cúng dường người tu đạo, nếu bạn tu đạo chân thật thì họ sẽ có 

phước. Họ cúng dường cho bạn tu hành, bạn tu hành rất tốt, tối thiểu là 

đời sau bạn còn được làm người, sanh lên trời hưởng phước trời, thì họ 

hưởng được phước lây. Nếu bạn đọa vào ba đường ác, bạn đã phụ lòng 

họ, sẽ thiếu nợ họ, như thường nói:  

 “Một hạt gạo thí chủ, lớn như núi Tu-di, 

 Đời này chẳng liễu đạo, mang lông đội sừng đền” 

Phải trả nợ. Nếu trong đời này bạn tu hành chân thật, vãng sanh 

Cực  Lạc  thế  giới  làm  Phật,  thì  phước  của  họ  còn  lớn  hơn  nữa,  phước 

điền  này  họ  đã  thực  sự  trồng  được  đúng  chỗ.  Do  đó  có  thể  biết,  chén 

cơm  của  người  xuất  gia  này  rất  khó  nuốt.  Trong  các  buổi  giảng  tôi 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 205

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thường  nhắc  nhở  các  vị  đồng  tu,  chén  cơm  này  khó  nuốt  hơn  những 

người đi khất thực nhiều. Người ăn xin, người ta bố thí cho người xin ăn, 

nhất định chẳng nghĩ đến phải trồng phước, chẳng muốn được báo đền, 

cho nên chén cơm của người ăn xin dễ nuốt hơn nhiều. Người xuất gia 

tiếp nhận bố thí cúng dường, khó nuốt lắm, đời này chẳng liễu đạo thì 

phải  mang  lông,  đội  sừng  mà  đền  trả.  Nghề  nghiệp  trong  thế  gian  rất 

nhiều, tại sao bạn chọn đi xuất gia? Chọn xuất gia, nói thật ra, nếu không 

thể vãng sanh Cực Lạc thế giới thì bạn sẽ chọn đi đến địa ngục A Tỳ. Tại 

sao phải làm chuyện cực khổ này? Chúng ta phải cảnh giác cao độ, đây  

chẳng phải chuyện giỡn chơi, nghiêm túc phi thường. 

Chúng ta nhìn thấy người xuất gia hiện nay, nói thật ra là vì đọc 

kinh quá ít, chẳng có mấy người hiểu được đạo lý này, hiểu chân tướng 

sự thật này. Vả lại phần đông người trong xã hội nghĩ như thế nào? Nghề 

xuất gia này rất dễ kiếm tiền, chẳng cần đóng thuế, chẳng cần phải làm 

ăn cực khổ.  Làm bất cứ ngành nghề gì trong thế gian đều phải đi học 

cực khổ, học kỹ thuật. Người xuất gia nếu cần học Kinh Sám Phật Sự, 

tối đa ba tháng là rất rành rồi, thì có thể bắt đầu kiếm tiền. Nếu bạn có 

thể giảng thiện đạo thì kiếm tiền còn dễ hơn nữa, chẳng cần mấy năm thì 

bạn sẽ có thể kiếm mấy triệu bạc, mấy chục triệu bạc. Thế nhưng phải 

biết  sau này  quả  báo  sẽ  ở  tại  địa  ngục  A  Tỳ,  thọ  tội  ở  địa ngục  A  Tỳ 

xong còn phải trải qua thời gian rất dài để trả nợ. Tuyệt đối không thể 

nói thiếu nợ chẳng cần trả, không có đạo lý này, nhân quả thông ba đời, 

chúng ta phải biết. Cách làm này là  “phá dụng thường trụ” .  “Khi cuống 

 bạch y” ,  “Bạch y”  38 là tín đồ tại gia, bạn lừa gạt họ, phản nghịch giáo 

giới của đức Phật.  “Chủng chủng tạo ác” , tạo ác  

nghĩa  là  tham-sân-si-mạn;  tạo  tác  vô  lượng  vô  biên  tội  nghiệp.  Ðây  là 

loại thứ tư đọa địa ngục A Tỳ, A Tỳ nghĩa là Vô Gián, là hạng người thứ 

tư.  Loại cuối cùng là trộm cắp vật của thường trụ, đây là dùng tâm trộm 

cắp để trộm cắp, so với  “xâm tổn”  nói ở phía trước còn nặng hơn. 

 Nhược hữu chúng sanh thâu thiết thường trụ tài vật cốc mễ, ẩm 

 thực y phục, nãi chí nhất vật bất dữ thủ giả, đương đọa Vô Gián địa 

 ngục, thiên vạn ức kiếp, cầu xuất vô kỳ. 

38 Bạch y (avadata-vasana): Nghĩa là áo quần màu trắng. Do cổ Ấn Độ coi màu trắng 

là đáng quý nhất nên người tại gia trừ khi quá nghèo khổ thường thích mặc y phục 

sắc trắng.  Vì thế, chữ  “bạch  y” về sau được dùng như một từ ngữ thông dụng  chỉ 

người tại gia, trái với “truy y” (áo thâm) là người xuất gia. 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 206

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

若有眾生偷竊常住。財物穀米。飲食衣服。乃至一物

不與取者。當墮無間地獄。千萬億劫。求出無期。

 (Nếu có chúng sanh trộm cắp tài vật, lúa gạo, đồ ăn thức uống, y 

 phục của thường trụ, cho đến một vật không cho mà lấy; kẻ đó phải đọa 

 địa ngục Vô Gián trong ngàn vạn ức kiếp, không lúc nào mong ra khỏi 

 được.) 

Hai câu sau cùng là quả báo phải có của họ. Thường trụ phía trước  

đã  nói  rồi,  [có]  bốn  thứ  thường  trụ.  Nếu  bạn  dùng  tâm  trộm  cắp,  tâm 

thâu  đạo  để  đi  trộm  cắp,  hoặc  để  tự  mình  dùng,  trộm  về  để  tự  mình 

hưởng thụ, hoặc cho người thân, quyến thuộc dùng đều phạm tội này, tội 

này rất nặng. Kinh Quán Phật Tam Muội nói trộm cắp đồ vật của Tam 

Bảo, tội  ấy  lớn  hơn tội giết tám  vạn bốn  ngàn  cha  mẹ,  sát  hại  cha  mẹ 

phía trước có nói là tội nghiệp đọa địa ngục A Tỳ. Trộm cắp đồ vật của 

Tam Bảo còn nặng hơn tội giết cha mẹ. Nặng hơn bao nhiêu, chúng ta 

không cách gì tưởng tượng được nổi. Trong kinh Phật thí dụ còn nặng 

hơn tội giết hại tám vạn bốn ngàn cha mẹ. Hoa Tụ Bồ Tát trong kinh nói: 

 “Ngũ  nghịch  bốn  trọng  tội  tôi  còn  có  thể  cứu,  trộm  Tăng  vật  thì  tôi 

 không thể cứu” . Hoa Tựu Bồ Tát là Ðẳng Giác Bồ Tát, ngang hàng với 

Quán Âm, Thế Chí, Ðịa Tạng Bồ Tát, lời các Ngài nói là lời chân thật, 

chẳng giả. 

Hiện nay địa phương này của chúng ta, đạo tràng này là đạo tràng 

cư sĩ, đạo tràng cư sĩ hoằng hộ chánh pháp, nhân quả của nó tương đồng 

với tự viện, am đường. Những việc này chúng ta phải nhận thức rõ ràng, 

nếu chúng ta cần thì có thể nói rõ cho thường trụ biết, thường trụ cúng 

dường, vậy  là  chính xác.  Nhất định  không  được  dấu thường  trụ  mà  tự 

mình trộm lấy, vậy là sai lầm. Vật thường trụ dễ phạm nhất là: Giấy, bao 

thư, giấy viết thư, chúng ta tùy tiện lấy để viết thư riêng, chuyện này là 

chuyện rất nhỏ, người chẳng học Phật đâu biết? Thông thường trong xã 

hội, trong cơ quan chánh phủ cũng vậy, công ty tư nhân cũng vậy, những 

vật dụng của chủ như những vật này, nếu cứ tùy tiện lấy xài, chẳng hiểu 

Phật lý. Ở Ðài Trung tôi theo học thầy Lý mười năm, thầy Lý làm việc 

trong văn phòng của giám đốc Sở Quản Trị Tế Tự Khổng Miếu, cụ làm 

Chánh Thư Ký cho vị đứng đầu cơ quan ấy. Thầy nói với chúng tôi, mỗi 

lần  đi  lấy  giấy  viết  thư,  bao  thư,  nhất  định  phải  nói  cho  giám  đốc  Sở 

Quản Trị Tế Tự Khổng Miếu biết: “Tôi lấy những giấy, bao thư này, có 

khi viết thư cá nhân cũng dùng”. Ông giám đốc này nói thầy Lý lải nhải, 

“Có  ai không  làm  như  vậy  đâu?  Tại sao  mỗi lần  lấy  ông đều phải nói 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 207

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

mấy  câu này  chi vậy?”.  Thầy  Lý nói:  “Tôi  nói  mấy  câu này,  ông chịu 

cho thì tôi không phạm giới; nếu tôi không được ông đồng ý chấp thuận, 

tôi dùng giấy của công để viết thư riêng thì tôi phạm giới trộm cắp”. Ðây 

là người hiểu lý, một tờ giấy, một bao thư thầy cũng cẩn thận như vậy, 

vậy thì có thể suy ra những việc khác. Thế nên một giới nhỏ cũng phải 

cẩn thận, không thể coi thường, cứ cho rằng đây là chuyện rất nhỏ không 

có tội, chẳng nghiêm trọng, đó là chúng ta nghĩ sai, nhìn sai rồi. 

Tôi đã từng kể với chư vị đồng tu, hồi trước lúc tôi học trung học  

có một vị hiệu trưởng tên là Châu Bang Ðạo, người Giang Tây, sau này 

ông  cũng  đến  Ðài  Loan.  Trước kia  ở  Trung  Quốc đại  lục, ông  ta  từng 

làm giám đốc Sở Giáo Dục tỉnh Giang Tây, sau khi kháng chiến thắng 

lợi, ở Ðài Loan ông làm thứ trưởng bộ Giáo Dục đặc trách công tác thi 

cử, chức này ở Trung Quốc tức là phó bộ trưởng thứ nhất. Chánh phủ 

cấp xe cho ông dùng, khi đi công tác thì ông dùng xe chánh phủ, khi nào 

đi  làm  chuyện  riêng  thì  đi  xe  bus.  Tại  sao  vậy?  Không  dám  lãng  phí 

xăng dầu của chánh phủ, không xâm tổn tài vật của quốc gia. Trong thời 

đại  ngày  nay  vẫn  còn  quan  viên  như  vậy,  đây  là  gương  tốt  đáng  cho 

chúng ta học tập. Ðều là cư sĩ tại gia, mỗi ngày đều đọc kinh, hiểu rõ đạo 

lý, hiểu rõ chân tướng sự thật, họ làm gương cho chúng ta xem. Trong 

nhà  có  điện  thoại  do  chánh  phủ  cấp,  nếu  không  phải  là  việc  công  thì 

không dùng điện thoại này, con nít trong nhà cũng không cho dùng điện 

thoại. Niệm niệm đều vì quốc gia, giúp quốc gia tiết kiệm một phân tiền 

đều là việc tốt, chẳng dám lãng phí chút nào. Ngày nay chúng ta dùng 

điện thoại gọi đến nước khác, không biết nói vắn tắt, cứ lải nhải nói hoài, 

[đó là]  “xâm tổn thường trụ” . Chuyện quan trọng trong vòng vài câu nói 

có thể giải quyết vấn đề, một khi cầm điện thoại lên cứ nói chuyện đâu 

không, hỏi tới hỏi lui, tiền điện thoại này là do thường trụ trả, xâm tổn 

thường trụ, mọi người chẳng biết chuyện này lợi hại ra sao. 

Thế nên tôi khuyến khích mọi người, hiện nay chúng ta có một số  

chuyện cần phải biết, cách truyền đạt tin tức tốt nhất là dùng máy truyền 

chân (fax), dùng fax có thể tiết kiệm thời gian. Năm phút có thể truyền 

đi  mười  mấy  trang  giấy,  trong  mười  mấy  trang  giấy  này  nội dung bạn 

viết quá đầy đủ rồi, cách làm như vậy rất tốt. Hơn nữa khi người nhận 

coi lần đầu không rõ thì có thể coi lần thứ hai. Gọi điện thoại nói nửa 

tiếng đồng hồ chẳng có hiệu quả bằng năm phút dùng fax, phí tổn dùng 

máy  fax  giống  như  dùng  điện  thoại,  bạn  tiết  kiệm  được  bao  nhiêu! 

Chẳng  biết  tạo  tác  tội  nghiệp  đọa  địa  ngục  A  Tỳ,  tự  mình  không  biết. 

Tương lai đọa địa ngục A Tỳ rồi mới kêu oan uổng, Diêm La vương đem 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 208

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

những  chuyện  này  bày  trước  mặt  cho  bạn  coi,  bạn  nghẹn  ngào  chẳng 

thốt nên lời, chứng cớ đều có sẵn trước mặt. Trong Giới Kinh có nói rõ, 

ở đây chỉ nêu lên những điểm chính và nói sơ lược mà thôi. 

Hiện  nay  chúng  ta  phải  thể  hội  đến  sự  khó  khăn  về  vật  lực,  hết 

thảy  những  chúng  sanh  này,  chúng  sanh  trên  toàn  thế  giới,  chẳng  hay 

chẳng biết tạo tác vô lượng vô biên tội nghiệp. Tuy là hưởng phước, rất 

mau thì sẽ hưởng hết phước này. Hưởng hết phước thì tai nạn sẽ đến, tai 

nạn này trong Phật pháp gọi là hoa báo, quả báo sẽ ở địa ngục, hoa báo 

là điềm báo trước của quả báo, chúng ta làm sao không cảnh giác cho 

được!  Tại  sao  trong  đời  này,  trong  vòng  mấy  mươi  năm  ngắn  ngủi, 

không cắn chặt răng học theo đức Phật Thích Ca Mâu Ni sống một cuộc 

sống đơn giản nhất, thuần phát nhất. Ngoài việc hoằng pháp lợi sanh ra, 

làm  lợi  ích  cho  đại  chúng,  chúng  ta  phải  nên  làm.  Những  nhu  cầu  cá 

nhân  trong  đời  sống  nhất  định  phải  tiết  kiệm  đến  mức  thấp  nhất.  Nếu 

những người xuất gia chúng ta, trên thân một đồng cũng chẳng có, hãy 

nên thực sự giữ đúng như pháp. Khi ra ngoài cần dùng tiền thì thường 

trụ cung ứng, khi ra ngoài cũng phải tiết kiệm, khi trở về nếu còn dư thì 

giao trả cho thường trụ. Nếu chúng ta có thể làm như vậy, nhất định sẽ 

được hết thảy chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần chăm sóc, bảo vệ. 

Ngày nay chúng ta khởi tâm động niệm, những chuyện mình làm chẳng 

đúng như lý, như pháp, nói thật ra chư Phật không hộ niệm cho bạn, long 

thiên thiện thần khinh dể bạn. Ai ở xung quanh bạn? Yêu ma quỷ quái. 

Yêu  ma  quỷ  quái thừa  dịp  [khuấy  nhiễu],  thế nên bạn thường  có bệnh 

khổ, thường bị tai ương, trừng phạt, tự mình còn không tự giác. 

Người không học Phật thì thực sự chẳng biết, người học Phật hiểu 

rồi,  đời  này  chúng  ta  đến  thế  gian  này  để  làm  gì?  Chỉ  có  hai  việc: 

 “Thượng cầu Phật đạo, hạ hóa chúng sanh” . Trên cầu Phật đạo thì nhất 

định phải niệm Phật cầu sanh Cực Lạc thế giới, vậy tức là thượng cầu, 

trong  đời  này  nhất  định  có  thể  làm  được.  Hạ  hóa  chúng  sanh  là  làm 

gương  tốt  cho  hết  thảy  chúng  sanh,  vậy  thì  bạn  sẽ  làm  được  việc   “hạ 

 hóa”   này  rất  viên  mãn.  Ngày  nay  người  thế  gian  tham  tiền  tài,  tham 

danh,  tham  lợi,  chúng  ta  làm  gương  tốt,  phải  xả  bỏ  tài,  danh,  lợi  sạch 

sành  sanh,  như  vậy  là   “hạ  hóa” .  Chẳng  cần  phải  nói,  cũng  chẳng  cần 

người ta biết, khi bạn chịu làm, có một, hai người biết thì họ sẽ tuyên 

dương, sẽ nói cho người ta biết. [Họ sẽ nói:] “Những người xuất gia ở 

nơi ấy làm như vậy, những người xuất gia ấy thân tâm thanh tịnh, được 

đại tự tại, trí huệ sung mãn”, làm cho người thế gian ngưỡng mộ, mong 

mỏi, đến để học theo bạn, vậy thì mới đạt đến hiệu quả thực sự làm lợi  

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 209

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ích cho chúng sanh. 

Tai  nạn  thế  gian  từ  đâu  đến?  Người  thế  gian  cho  rằng  những 

chuyện xảy ra trong thiên nhiên chẳng liên quan đến chúng ta, thế nên 

đều gán những tai nạn này thành tai nạn thiên nhiên, chẳng do sức lực 

con người có thể làm nên, đều đẩy trách nhiệm hết. Chỉ có người chân 

chánh học Phật biết được, y báo và chánh báo là một thể, y báo và chánh 

báo chẳng hai.  Ðặc biệt là kinh Hoa Nghiêm, giảng những đạo lý, chân 

tướng  sự  thật  này  rất  thấu  triệt,  minh  bạch.  Chúng  ta  khởi  tâm  động 

niệm, những gì mình làm, nhỏ như sợi lông tơ, như hạt bụi, chẳng đáng 

gì hết, nhưng đều ảnh hưởng đến tận hư không, trọn khắp pháp giới. Thế 

nên Phật nói cho chúng ta  “cảm từ cộng nghiệp” , chúng ta nghe xong

lời này nhất định sẽ không có nghi hoặc gì cả. Thời xưa, hàng vua chúa 

bao gồm cả những phần tử trí thức, phần tử trí thức ở Trung Quốc chẳng 

ai không đọc sách Phật cả, họ đều hiểu đạo lý này. Khi gặp tai họa thiên 

nhiên, họ đều hết lòng phản tỉnh, sám hối, sửa sai đổi mới, để cứu vãn 

kiếp vận, họ hiểu được đạo lý này. Hiện nay người học khoa học không 

thừa nhận sự thật này, cho rằng đây là vọng tưởng, ảo tưởng, chẳng phù 

hợp với nguyên tắc khoa học, [đấy là] mê tín vào khoa học. Những gì 

khoa học nghiên cứu chỉ là một bộ phận trong cả vũ trụ nhân sinh, Phật 

pháp nói về toàn thể, nếu chấp trước một bộ phận nào đó thì trước sau gì 

cũng sẽ tổn hại đến toàn thể. Chỉ có quan tâm đến cả toàn thể thì mới 

giải quyết vấn đề, đây là điều chúng ta không thể không biết. Trong kinh 

điển Ðại Thừa, Phật thường dạy chúng ta hiểu rõ ý nghĩa đường hướng, 

chúng ta hiểu cạn cợt thì không được, phải hiểu cho sâu, nhất định phải 

đích thân ra sức mà làm. Xem tiếp đoạn kế: 

 Ðịa Tạng bạch ngôn: “Thánh Mẫu, nhược hữu chúng sanh tác 

 như thị tội, đương đọa Ngũ Vô Gián địa ngục, cầu tạm đình khổ nhất 

 niệm bất đắc”. 

地藏白言。聖母。若有眾生作如是罪。當墮五無間地

獄。求暫停苦一念不得。

 (Ngài  Ðịa  Tạng  thưa  rằng:  “Thánh  Mẫu,  nếu  có  chúng  sanh 

 phạm những tội như vậy thì phải đọa Ngũ Vô Gián địa ngục, cầu tạm 

 ngừng sự đau khổ trong chừng một niệm cũng không được”.) 

Vô Gián tức là địa ngục A Tỳ, có lúc trong kinh nói hai loại, có 

lúc gộp cả hai lại nói, rốt cuộc là một hay là hai không nói tách bạch, 

nhưng chúng ta có thể xem như là một. Ðịa Tạng Bồ Tát sơ lược nêu lên 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 210

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

năm  tội  nặng  ở  đoạn  trước,  đều  nhất  định  sẽ  đọa  địa  ngục  Vô  Gián. 

 “Nhược hữu chúng sanh tác như thị tội” ,  “như thị”  là chỉ năm loại tội 

lớn. Năm loại này đều là thập ác nghiệp nghiêm trọng, sau khi thọ báo ở 

địa ngục xong ra khỏi địa ngục vẫn còn dư báo, dư báo ở tại ngạ quỷ, súc 

sanh, chẳng biết đến lúc nào mới có thể có được thân người trở lại, thế 

nên được thân người tương đối chẳng dễ. Thời gian trong ba đường ác 

đều rất dài, địa ngục thì chẳng cần phải nói nữa. Còn cõi ngạ quỷ, trong 

kinh Phật nói, một ngày ở cõi ngạ quỷ bằng một tháng ở nhân gian, ở 

nhân gian khi cúng tế quỷ thần thì cúng ngày mồng một, mười lăm, cũng 

như mời họ ăn cơm, vừa đúng lúc! Một ngày của họ bằng một tháng của 

chúng ta, ngày mồng một, ngày rằm vừa đúng lúc chúng ta mời họ ăn 

cơm trưa, ăn cơm tối, đó là một ngày của họ. Thọ mạng ngắn ở cõi ngạ 

quỷ  là  một  ngàn  tuổi,  cũng  tính  một  năm  có  ba  trăm  sáu  mươi  ngày, 

chiếu theo cách tính này thì thọ mạng ở cõi ngạ quỷ cũng quá dài, quá 

dài. Lúc trước ông Chương Thái Viêm từng làm chức phán quan cho đại 

đế  Ðông  Nhạc,  mỗi  ngày  ông  đều  làm  việc  ở  cõi  quỷ,  còn  gặp  những 

quỷ thời triều Hán, ông là người đọc sách, triều Hán, hay triều Tấn, Tùy, 

Ðường, ông đều gặp những người ở triều đại này, những tình hình như 

vầy chúng ta đều phải biết. 

Có một số trong cõi súc sanh thọ mạng rất ngắn, nhưng súc sanh 

ngu si, vô cùng chấp trước thân hình của chúng nên rất khó thoát ly cõi 

súc sanh. Trong kinh, đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói với chúng ta lúc 

Ngài ở vườn Kỳ Thụ Cấp Cô Ðộc một thời gian, giảng kinh thuyết pháp 

ở đó. Kỳ Viên tinh xá có một số công trình đang xây dựng, đại khái là 

xây nhà cửa, dưới đất có một ổ kiến, Phật nhìn thấy rồi cười. Các đệ tử 

nhìn thấy Phật cười nên hỏi tại sao? Phật nói ổ kiến này, đã trải qua bảy 

tôn Phật rồi chúng nó vẫn còn làm kiến. Thọ mạng của chúng chẳng phải 

dài như vậy, chúng nó chấp trước thân hình ấy là chính mình, chết đi đầu 

thai cũng vẫn làm kiến, đời đời kiếp kiếp làm kiến, chẳng biết thoát ly, 

súc sanh ngu si. Bạn hiểu rõ chân tướng sự thật xong mới biết ba đường 

ác  rất  đáng  sợ.  Làm  sao  sanh  vào  ba  đường  ác?  Là  do  tạo  mười  ác 

nghiệp, phá giới, tạo mười ác nghiệp đọa ba đường ác. Xin xem tiếp: 

 Ma Gia phu nhân trùng bạch Ðịa Tạng Bồ Tát ngôn: “Vân hà 

 danh vi Vô Gián địa ngục?”. 

摩耶夫人重白地藏菩薩言。云何名為無間地獄。

 (Ma Gia phu nhân lại hỏi Ðịa Tạng Bồ Tát: “Tại sao tên là địa 

 ngục Vô Gián?”.) 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 211

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ðây là lúc Ma Gia phu nhân nghe Ðịa Tạng Bồ Tát nói  “địa ngục 

 Vô Gián”  nghiêm  trọng như vậy,  đọa vào  địa ngục  Vô  Gián,  ngàn vạn 

ức kiếp cầu thoát khỏi chẳng được, dễ sợ quá. Cái gì gọi là địa ngục Vô 

Gián? Ma Gia phu nhân hỏi giùm chúng ta. 

 Ðịa Tạng bạch ngôn: “Thánh Mẫu, chư hữu địa ngục tại Ðại  

 Thiết Vi sơn chi nội, kỳ đại địa ngục hữu nhất thập bát sở”. 

地藏白言。聖母。諸有地獄在大鐵圍山之內。其大地

獄有一十八所。

 (Ngài  Ðịa  Tạng thưa  rằng:  “Thánh  Mẫu,  tất  cả  địa  ngục đều  ở 

 trong núi Ðại Thiết Vi. Ðịa ngục lớn có mười tám chỗ”.) 

Chúng ta thường nói đến mười tám tầng địa ngục, chính là ý nghĩa 

này. Mười tám tầng địa ngục là mười tám  “địa ngục lớn” . 

 Thứ hữu ngũ bách danh hiệu các biệt; thứ hữu thiên bách danh 

 hiệu diệc biệt. 

次有五百名號各別。次有千百名字亦別。

 (Thứ kế có năm trăm chỗ, danh hiệu đều khác nhau; kế nữa lại có 

 đến ngàn trăm, danh hiệu cũng đều khác nhau.) 

Hết thảy chúng sanh lúc còn ở thế gian tạo tác tội nghiệp có nặng 

nhẹ sai khác, cho nên đọa lạc địa ngục, chịu tội ở địa ngục cũng có nặng 

nhẹ  khác  nhau.  Lúc  trước  thầy  Lý  giảng  kinh  có  nhắc  qua,  trong  kinh 

Phật giảng kỹ về địa ngục có đến bảy mươi mấy loại, kinh Ðịa Tạng chỉ 

nói sơ lược mà thôi. Chúng ta nghĩ coi, bảy mươi mấy loại đương nhiên 

cũng là đã nói tóm gọn rồi, [sự thật thì] chủng loại nhiều đến nỗi chẳng 

có cách gì tính đếm, Phật thường dùng phương pháp quy nạp. Giống như 

phiền  não  vô  lượng  vô  biên,  Phật  quy  nạp  thành  một  trăm  lẻ  tám  loại 

lớn, dùng phương pháp quy nạp. Thế nên bảy mươi mấy loại này cũng là 

dùng pháp quy nạp, khổ nhất chính là địa ngục Vô Gián. Trong kinh đức 

Phật  nói  những  việc  thiện  ác  do  chúng  sanh  tạo  đều  có  nhân  quả  báo 

ứng, nhất định sẽ không mất đi đâu hết. Tâm thiện, hạnh thiện nhất định 

cảm lấy quả thiện; niệm ác, hạnh ác nhất định cảm lấy ác báo, chỉ cần 

tạo tác tội nghiệp thì nhất định sẽ có địa ngục, địa ngục là chỗ khổ cùng 

cực. 

Chúng ta xem tiếp đoạn kinh kế tiếp, Ðịa Tạng Bồ Tát nói: 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 212

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Vô Gián ngục giả kỳ ngục thành. 

無間獄者其獄城。

 (Ngục Vô Gián có ngục thành.) 

Phía ngoài địa ngục có tường thành, có tường bao bọc, tường bao 

bọc giống như thành lũy vậy. 

 Châu  táp  bát  vạn  dư  lý,  kỳ  thành  thuần  thiết  cao  nhất  vạn  lý. 

 Thành thượng hỏa tụ thiểu hữu không khuyết. Kỳ ngục thành trung 

 chư ngục tương liên, danh hiệu các biệt, độc hữu nhất ngục danh viết 

 Vô Gián. 

周匝八萬餘里。其城純鐵高一萬里。城上火聚少有空

缺。其獄城中諸獄相連。名號各別。獨有一獄名曰無間。

 (Giáp vòng hơn tám vạn dặm, thành đó thuần bằng sắt cao một 

 vạn dặm. Trên thành có lửa tụ không có chỗ hở trống. Trong ngục thành 

 đó, các nhà ngục nối tiếp nhau, danh hiệu đều sai khác, chỉ có một ngục 

 tên là Vô Gián.)

Kinh nói những chuyện này, địa ngục bao lớn rất khó tưởng tượng 

nổi.  “Hơn  tám  vạn  dặm”   còn  lớn  hơn  quả  địa  cầu  chúng  ta,  địa  cầu 

chúng ta còn chẳng lớn như vậy. Tường thành cao một vạn dặm, phi cơ 

hiện nay của chúng ta còn chưa bay cao như vậy. Hiện nay chúng ta ngồi 

máy bay lớn nhất, chư vị thường đi du lịch, ngồi máy bay Boeing 747 có 

thể bay đến Ðồng Ôn Tằng39, cỡ chừng ba vạn bộ (ft), ba vạn bộ bằng 

khoảng chừng hơn một vạn mét, nghĩa là độ cao khoảng mười kí lô mét 

mà thôi. Một vạn dặm, chắc bằng từ địa cầu lên tới cung trăng. Trong 

kinh Phật nói những lời này chúng ta phải tin, kinh Kim Cang nói với 

chúng ta : “Như Lai là người nói lời chân, lời thật, lời đúng như vậy”40. 

 “Như”   nghĩa  là  hoàn  toàn  đúng  như  sự  việc  đó,  chẳng  có  chút  phóng 

đại, sự thật ra sao thì Phật nói y như vậy, chẳng tăng chẳng giảm thì gọi 

là  “Như ngữ” . Ðịa ngục được tạo nên từ sự biến hóa, là hóa hiện, là do 

nghiệp  lực  của  chúng  sanh  tạo  tội  nghiệp  biến  hiện  ra.  Nếu  không  là 

người tạo tội nghiệp nặng nề như vậy thì dù địa ngục ở ngay trước mặt, 

người  ấy  cũng  chẳng  nhìn  thấy.  Giống  như  cư  sĩ  Chương  Thái  Viêm, 

39  Strastosphere: Tầng Bình Lưu, tầng thứ nhì trong khí quyển,  từ 7-17 Km đến 50 Km, nhiệt độ tăng 

theo cùng với độ cao. 

40 Như Lai thị chân ngữ giả, thật ngữ giả, như ngữ giả. 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 213

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ông yêu cầu đại đế Ðông Nhạc phế bỏ hình phạt Bào Lạc, Bào Lạc là 

một hình phạt trong địa ngục, ngày nay chúng ta gọi hình phạt này chẳng 

nhân đạo, dựa trên lập trường nhân đạo, chết thì để họ chết, đừng cho họ 

đau khổ như vậy, đừng hành hạ họ như vậy. Đại đế Ðông Nhạc phái tiểu 

quỷ dẫn ông ta đi đến chỗ hành hình xem thử, [tới ngay nơi ấy nhưng] 

ông nhìn chẳng thấy gì cả, từ đó ông mới vỡ lẽ, hiểu được lời Phật nói 

trong kinh. Những hình phạt này chẳng phải do Diêm La vương bày ra, 

mà  là  do  nghiệp  lực  của  chính  tội  nhân  biến  hiện  nên,  chẳng  phải  do 

người khác tạo thành, vậy thì chẳng có biện pháp gì hết. Nếu là do người 

khác tạo dựng, dựa trên nhân đạo thì đương nhiên có thể phế trừ, nếu là 

do nghiệp lực  của  chính  mình biến hiện thì  chẳng  có  cách gì  cả.  Hiện 

tượng trong địa ngục là một màn lửa, biển lửa, chúng ta phải tin chuyện 

này.  Kinh  Phật  nói  địa  ngục  có  trạng  huống  như  vậy,  những  tôn  giáo 

khác cũng nói như vậy. Tuy Cơ Ðốc Giáo chẳng nói đến lục đạo, ít nhất 

thì họ cũng nói đến tam đạo, họ nói về Thiên đạo, Nhân đạo, Ðịa Ngục 

đạo. Tướng địa ngục mà họ nói cũng là một màn lửa. Từ đây có thể biết, 

hiện tượng địa ngục nếu là người có mức thiền định sâu như phía trước 

chúng ta thấy  cô  Bà  La  Môn,  cô niệm  Phật  đến nhất  tâm  bất  loạn,  Sự 

nhất tâm bất loạn bèn có khả năng này, có thể tham quan địa ngục; cô có 

khả năng đích thân nhìn thấy những trạng huống này. Thế nên đối với lời 

Phật dạy chúng ta không thể hoài nghi.  Kế tiếp: 

 Kỳ ngục châu táp vạn bát thiên lý, ngục tường cao nhất thiên lý, 

 tất thị thiết vi. Thượng hỏa triệt hạ, hạ hỏa triệt thượng, thiết xà, thiết 

 cẩu thổ hỏa trì trục, ngục tường chi thượng đông tây nhi tẩu. 

其獄周匝萬八千里。獄墻高一千里。悉是鐵為。上火

徹下。下火徹上。鐵蛇。鐵狗吐火馳逐。獄墻之上東西而

走。

 (Ngục  này  chu  vi  một  vạn  tám  ngàn  dặm,  tường  ngục  cao  một 

 ngàn dặm, toàn bằng sắt, ở trên lửa cháy phụt xuốt, ở dưới lửa cháy bốc 

 lên.  Trên tường ngục có rắn sắt, chó sắt phun lửa đuổi bắt nhau chạy 

 qua chạy lại.) 

Ðây là lời diễn tả cảnh tượng trong địa ngục Vô Gián. Ðịa ngục 

Vô Gián ở trong địa ngục lớn, là một phạm vi khổ nhất. Gọi là Vô Gián, 

phía sau sẽ nói rõ cho chúng ta, thọ khổ vô gián, chẳng gián đoạn. Do đó 

có  thể  biết  những  địa  ngục  khác  tuy  chịu  khổ  nhưng  còn  có  lúc  tạm 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 214

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ngưng. Nói cách khác, còn cho bạn có dịp nghỉ mệt, nhưng địa ngục Vô 

Gián thì không được. 

 Ngục trung hữu sàng biến mãn vạn lý, nhất nhân thọ tội tự kiến  

 kỳ thân biến ngọa mãn sàng, thiên vạn nhân thọ tội diệc các tự kiến 

 thân mãn sàng thượng. 

獄中有床遍滿萬里。一人受罪自見其身遍臥滿床。千

萬人受罪亦各自見身滿床上。

 (Trong ngục có giường rộng khắp vạn dặm, một người thọ tội thì 

 tự thấy thân mình nằm chật cả giường, ngàn vạn người thọ tội thì mỗi 

 người cũng tự thấy thân mình đầy chật cả giường.) 

Giường là nơi xử phạt tội nhân, giống như một cái  “đài” . Cái đài 

này rất lớn, người thọ tội tự cảm thấy thân thể họ biến lớn lên, hết thảy 

những hình phạt đều thọ cùng lúc, chịu đựng ngàn vạn loại dụng cụ tra 

tấn cùng lúc. Chẳng phải chịu hình phạt này xong rồi mới nhận đến hình 

phạt kế tiếp, nếu vậy thì còn có khoảng trống, đó chẳng phải là địa ngục 

Vô  Gián.  Vô  Gián  địa  ngục  tức  là  chịu  hết  thảy  tất  cả  những  hình  cụ 

cùng lúc, như núi đao, cây kiếm, vạc dầu cùng chịu một lượt, chẳng phải 

chịu từng thứ riêng rẽ, tuyệt chẳng có xen hở. Rất nhiều người tạo tội 

nghiệp  này,  mỗi  người  cảm  thấy  thân  của  chính  mình  nằm  chật  cả 

giường,  đầy  cả  địa  ngục  này,  đây  là  hóa  thân.  Cũng  như  kinh  Hoa 

Nghiêm  gọi  là   “vô  chướng  ngại  pháp  giới” ,  người  thọ  tội  và  những 

người  thọ  tội  khác  chẳng  có  chướng  ngại,  chịu  tội  cùng  lúc,  cùng  lúc 

cảm thấy thân thể mình trải đầy địa ngục. Phía dưới tổng kết lại: 

 Chúng nghiệp sở cảm hoạch báo như thị. 

眾業所感獲報如是。

 (Ðó là do các nghiệp chiêu cảm mà gặt lấy quả báo như vậy.) 

Trong  Ðịa  Tạng  Thập  Luân  Kinh  nói  cho  chúng  ta  về  tội  ngũ 

nghịch.  Trong kinh, Phật giảng rất rõ ràng, tội ngũ nghịch đọa A Tỳ địa 

ngục, tức là địa ngục Ngũ Vô Gián. Ngũ nghịch là đại nghịch bất đạo. 

Thứ nhất là  “giết cha mẹ” . Cha mẹ có ân đức to lớn đối với mình, 

chẳng biết tri ân báo ân, ngược lại còn giết hại cha mẹ, tạo tội đọa địa 

ngục Vô Gián. Thứ hai là  “giết A La Hán” . A La Hán là người tu hành 

đắc đạo, Ngài trụ ở địa phương này là phước điền cho những người ở đó, 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 215

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

người ở đó có phước, tiếp nhận sự giáo hóa của Ngài. A La Hán hiện 

nay chẳng còn, đi đâu tìm A La Hán? Nếu nói giết hại thiện tri thức, vị 

thiện  tri  thức  này  có  thể  giáo  hóa  cả  vùng  đó,  bạn  giết  họ,  thì  tội  này 

bằng tội giết A La Hán.  Câu đầu là giết cha mẹ, đây là phụ mẫu thân, 

giết A La Hán là lão sư (thầy giáo), ân đức của hết thảy chúng sanh nặng 

nhất  chẳng  vượt  qua   “cha  mẹ,  thầy  giáo”   thế  nên  hết  thảy  thiện  hạnh 

chẳng vượt qua hiếu đạo, hiếu thân tôn sư là thiện hạnh hạng nhất. Thứ 

ba là  “phá  hòa  hợp  Tăng” .  Phá  hoại  Tăng  đoàn,  cũng  có  nghĩa  là  phá 

hoại nơi chốn giáo học, phá hoại đại chúng giáo học, tội này rất nặng. 

Sau cùng là ác tâm  “làm thân Phật chảy máu” . Sanh lòng sân hận hoặc 

tâm đố kỵ, phước báo của Phật rất lớn, chẳng có ai có thể sát hại Phật, 

Phật có rất nhiều thần hộ pháp bảo vệ, chẳng có người nào có thể làm 

hại. Làm thân Phật ra máu là chuyện Ðề Bà Ðạt Ða muốn hại Phật, từ 

trên vách núi đẩy hòn đá lớn muốn hại tánh mạng của Phật. Thần Kim 

Cang đập tan hòn đá này trên không trung, hòn đá này bị bể tan, mảnh 

vụn rớt trúng chân Phật, Ngài bị thương chảy máu. Ðây là tội  “làm thân

 Phật ra máu” , tội này cũng đọa địa ngục Vô Gián. Nói cách khác tức là 

phá hoại chánh pháp, làm cho cơ hội nghe pháp của xã hội đại chúng bị 

cắt đứt, thế nên tội này sẽ đọa vào địa ngục Vô Gián. 

 Hựu chư tội nhân bị thọ chúng khổ. 

又諸罪人備受眾苦。

 (Lại nữa các tội nhân còn phải chịu đủ sự khổ sở.) 

Câu này là nói chung, phía sau cũng nói sơ lược thêm. 

 Thiên bách Dạ xoa cập dĩ ác quỷ. 

千百夜叉及以惡鬼。 

 (Ngàn trăm Dạ xoa cùng các ác quỷ.) 

Ðây là những ác quỷ, Dạ xoa ác quỷ trong địa ngục biến hiện ra 

để  chấp hành  hình  phạt,  kinh  Ðịa  Ngục gọi họ  là  ác  thú,  đầu  trâu  mặt 

ngựa, họ chẳng có hình tướng như người, có hình tướng của ác thú, dễ 

sợ vô cùng, đáng kinh hãi vô cùng. 

 Khẩu nha như kiếm, nhãn như điện quang, thủ phục đồng trảo 

 tha duệ tội nhân. 

口牙如劍。眼如電光。手復銅爪拖拽罪人。

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 216

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 (Răng  như kiếm,  mắt  như  ánh  điện  chớp,  tay có  móng đồng,  lôi 

 kéo tội nhân.) 

Người  thọ  tội  nhìn  thấy  hình  tướng  của  địa  ngục  ai  cũng  muốn 

tránh  né.  Trốn tránh ở  nơi  nào?  Bốn bên đều  là lửa,  trên  dưới  cũng  là 

lửa.  Bạn  muốn  tránh  né,  những  ác  quỷ  này  chụp  lấy  bạn  đẩy  vô  đống 

lửa. 

 Phục hữu Dạ xoa chấp đại thiết kích trúng tội nhân thân, hoặc  

 trúng  khẩu  tị,  hoặc  trúng  phúc  bối,  phao  không  phiên  tiếp,  hoặc  trí 

 sàng thượng. 

復有夜叉執大鐵戟中罪人身。或中口鼻。或中腹背。

拋空翻接。或置床上。

 (Lại có quỷ Dạ xoa cầm cây kích sắt lớn đâm vào mình tội nhân, 

 hoặc đâm trúng miệng mũi, hoặc đâm trúng bụng lưng, rồi hất tung lên 

 trên không và hứng lấy, hoặc để lại trên giường.) 

Ðây là những việc ác quỷ hành hạ tội nhân. Thời cổ binh khí chỉ 

có những loại này. Chúng ta có thể suy tưởng được hiện nay nếu trong 

địa ngục nhất định sẽ có các thứ như hơi độc, gas, súng đại liên, có đạn 

của súng đại bác, thậm chí bom nguyên tử bùng nổ, hết thảy đều có. Lúc 

trước trong tâm người ta chẳng có những hiện tượng này, chẳng biến ra 

những thứ này, chỉ biến ra những dụng cụ hành hình tra khảo mà họ biết. 

Người  hiện  đại  rất  dễ  sợ,  rất  đáng  thương,  tại  sao?  Coi  phim  ảnh,  coi 

truyền hình, coi những chuyện khủng khiếp này, hết thảy đều chất chứa 

trong A Lại Da Thức, khi đến địa ngục A Tỳ thì hiện ra toàn bộ, tất cả 

đều phải thọ chịu.  Thế nên ít coi những phim ảnh khủng bố, khoa học 

giả tưởng này thì tốt hơn, tuy có đọa địa ngục, bớt đi không ít hình phạt, 

lời tôi nói là thật đấy!  Nếu quý vị thích coi những phim ảnh này, trong 

A Lại Da Thức chất chứa những hạt giống này, tương lai đọa địa ngục sẽ 

tăng  thêm  nhiều  hình  phạt  hơn  những  người  thường,  đạo  lý  nhất  định 

mà. Cho nên một người chân chánh biết cách tu học thì mắt không xem 

cảnh  ác, tai  không nghe  âm  thanh  ác,  hết  thảy  những  cảnh giới  ác  liệt 

này chúng ta đừng tiếp xúc, đừng tiêm nhiễm là tốt nhất! Nhất định sẽ có 

lợi ích to lớn cho chính mình. Ðây là nói về ác quỷ Dạ xoa. Ngoài việc 

này ra thì đây là chuyện tiểu thuyết khoa học giả tưởng thường nói: 

 Phục hữu thiết ưng đạm tội nhân mục, phục hữu thiết xà giảo  

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 217

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 tội nhân cảnh, bá chi tiết nội tất hạ trường đinh, bạt thiệt canh lê trừu 

 trường tỏa trảm, dương đồng quán khẩu nhiệt thiết triền thân, vạn tử 

 thiên sanh nghiệp cảm như thị. 

復有鐵鷹啗罪人目。復有鐵蛇絞罪人頸。百肢節內悉

下長釘。拔舌耕犁抽腸剉斬。烊銅灌口熱鐵纏身。萬死千

生業感如是。

 (Lại có chim ưng sắt [mổ] ăn mắt tội nhân, lại có rắn sắt quấn cổ 

 tội nhân, các khớp xương và lóng đốt [của tội nhân] đều bị đóng đinh 

 sắt  dài,  kéo  lưỡi  cày  bừa,  móc ruột  bằm  chém,  rót nước  đồng  sôi  vào 

 miệng, quấn sắt nóng quanh thân, muôn lần chết đi sống lại, nghiệp cảm 

 như thế.) 

Mỗi hình phạt đều tiêu biểu cho vô lượng sự thọ khổ, mỗi thứ đều 

có nghiệp nhân, trong kinh Phật đã nói rõ, nói chung đều chẳng lìa tham-

sân- si, ba thứ phiền não căn bản này. Người ta trong một đời nói thật ra, 

chịu hại bởi ngu si nặng nhất. Ngu si là chẳng hiểu rõ sự lý, dựa vào tà 

tri tà kiến của mình mà hủy báng đạo đức, tự mình tâm hạnh bất chánh, 

còn  dẫn  dắt  người  khác  tà  tri  tà  kiến,  cùng  tạo  ác  nghiệp.  Đức  Phật 

khuyên chúng ta bố thí, trong thời Mạt Pháp, ấn tượng phụ sanh ra từ sự 

bố  thí không  thể  nói  là  không có,  phía trước  có nói  “giả làm  Sa  môn, 

 tâm  chẳng  phải  Sa  Môn” ,  người  lường  gạt  chúng  sanh  thật  có,  chẳng 

phải là không có. Đặc biệt là thời kỳ Mạt Pháp, Phật nói:  “Tà sư thuyết 

 pháp như cát sông Hằng” , những tà sư này từ đâu tới? Là con cháu của 

Ma Vương. Năm xưa lúc đức Thế Tôn còn tại thế, Ma Vương Ba Tuần 

muốn phá hoại Phật pháp, trí huệ, đạo đức, oai thần của Phật quá lớn, 

Ma  Vương  không  có  cách  chi,  tạm  thời  chẳng  thể  phá  hoại,  cũng  học 

theo Phật, cũng đến nghe kinh nghe pháp. Nhưng ý niệm phá hoại Phật 

pháp chẳng tiêu mất, Ma Vương nói với Phật: “Có một ngày tôi sẽ phá 

hoại Phật pháp”. Phật nói: “Pháp của Ta là chánh pháp, chẳng thể phá 

hoại”. Ma Vương đáp: “Ðợi đến khi pháp vận của ông suy thoái, thời kỳ 

Mạt Pháp, tôi sai ma con, ma cháu của tôi đều xuất gia, đắp lên ca sa của 

ông để phá Phật pháp của ông”. Nghe xong đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

chẳng nói một lời, rơi lệ, ấy là  ví như trùng trên thân sư tử rỉa thịt sư 

 tử” . Cho nên những người xuất gia này chẳng phải là đệ tử Phật, mà là 

đệ tử Ma, chuyên môn đến phá hoại Phật pháp. 

Chúng sanh nhìn thấy những người này, chẳng chịu bố thí. “Ông 

coi bố thí cho họ hưởng thụ, chúng ta bị họ gạt”, hủy báng bố thí, nói bố 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 218

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thí chẳng có quả báo, nói người ta bố thí gặt được ác báo. Khuyên người 

ta tích lũy tiền tài, tự mình hưởng thụ, trái ngược lời dạy của Phật, nói tu 

thiện không được thiện quả, tạo ác cũng chẳng bị ác báo, dùng những tà 

tri tà kiến này mê hoặc chúng sanh, làm chúng sanh tạo vô lượng vô biên 

tội nghiệp. Phía sau những người này có Ma Vương gia trì, có yêu ma 

quỷ quái ở kế bên giúp đỡ. Chúng ta nhìn thấy trong thời đại hiện nay có 

những tà sư thế lực rất lớn, đồ chúng rất đông, dưới tay họ có nhân tài, 

có tiền bạc.  Người tu học chánh pháp rất đáng thương, trong thế gian 

này chẳng có lối thoát, chẳng có người nhận thức chánh pháp, đâu phải 

họ  không  muốn  hộ  trì  chánh  pháp?  Nhưng  không  nhận  thức  rõ,  coi  tà 

như chánh, lấy chánh coi như tà, thế nên chẳng có người quan tâm hoằng 

dương chánh pháp. Nhưng chúng ta rất rõ, tuy chẳng có người quan tâm, 

thiện báo sẽ ở tương lai, đây là đạo lý nhất định. Nhất định không thể vì 

người ta mê hoặc, chúng ta cũng bắt chước mê hoặc điên đảo theo, vậy 

thì sai lầm quá đỗi! Họ mê, tôi chẳng mê; họ tạo tội nghiệp, tôi không 

tạo tội nghiệp. 

Năm xưa lúc Thế Tôn còn tại thế đã làm tấm gương tốt nhất cho 

chúng ta, ngày nay chúng ta than khổ thì phải so sánh với thời đức Phật 

Thích  Ca,  đời  sống  của  ta  sướng  hơn  Ngài  quá  nhiều.  Ban  đêm  Ngài 

ngồi dưới gốc cây nghỉ ngơi, ăn cơm phải đi ra ngoài khất thực, tối thiểu 

thì chúng ta khỏi phải đi khất thực, vẫn còn nhà cửa để trú ngụ. Y phục 

của chúng ta nhiều hơn đức Phật quá nhiều, đi du lịch còn có hành lý, 

năm xưa lúc đức Phật đi du lịch chẳng có hành lý, ba Y đều mặc trong 

người, tay cầm bình bát, ngoài ra một vật gì cũng chẳng có. Nếu chúng 

ta không hết lòng hoằng đạo thì làm sao chẳng có lỗi với đức Phật! Lúc 

Thế Tôn còn tại thế, tuy có rất nhiều vua chúa đại thần, trưởng giả giàu 

có hộ trì, đức Phật Thích Ca Mâu Ni chẳng tiếp nhận, thí dụ: “Ông xây 

cho  tôi  một  đạo  tràng  lớn,….  chùa  lớn”,  chẳng  bao  giờ  có!  Hết  thảy 

những đạo tràng này đều là mượn dùng. Quyền sở hữu của Kỳ Thụ Cấp 

Cô Ðộc Viên là của thái tử Kỳ Ðà, và trưởng giả Cấp Cô Ðộc, chỉ là tiếp 

nhận sự cúng dường của họ, chúng ta thường nói Phật chỉ có quyền sử 

dụng, chẳng có quyền sở hữu.  Quyền sở hữu vẫn là của họ, chỉ mượn 

dùng  tạm  thời.  Ngài  đã  nghĩ  rất  chu  đáo,  rất  viên  mãn,  biết  chúng  ta 

trong  thời  Mạt  Pháp,  phải  đương  đầu  với  rất  nhiều  khổ  nạn,  nghĩ  đến 

Tăng đoàn của đức Phật năm xưa thì tâm chúng ta sẽ lắng xuống. Xin 

xem tiếp đoạn kinh kế tiếp: 

 Ðộng kinh ức kiếp cầu xuất vô kỳ. 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 219

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

動經億劫求出無期。

 (Trải qua ức kiếp không lúc nào mong ra khỏi được.) 

Người  tạo  tội  nghiệp  địa  ngục  đọa  vào  địa  ngục,  đặc  biệt  là  địa 

ngục Vô Gián, thời gian phải dùng ức kiếp để tính.  “Cầu xuất vô kỳ” , 

nhưng chúng ta biết, thế giới mà Phật nói, thế giới có thành, trụ, hoại, 

không. [Một chu kỳ] thành - trụ - hoại - không là một đại kiếp. Chữ kiếp 

trong  “ức kiếp”  là đại kiếp, trong mỗi đại kiếp thì thế giới trải qua [bốn 

giai đoạn] thành, trụ, hoại, không. Thế giới này hoại rồi, những kẻ đọa 

địa ngục phải đi đâu thọ tội? Thế giới hoại thì địa ngục cũng hoại theo, 

không phải là họ có thể thoát ra sao? Ở đây Ðịa Tạng Bồ Tát nói: 

 Thử giới hoại thời ký sanh tha giới. 

此界壞時寄生他界。

 (Lúc thế giới này hư hoại thì sanh nhờ qua thế giới khác.) 

Thế giới này của chúng ta hư hoại rồi, thế giới khác còn chưa hư 

thì họ bèn chuyển qua địa ngục Vô Gián ở thế giới khác, vẫn phải vào 

địa ngục Vô Gián. 

 Tha giới thứ hoại chuyển ký tha phương, tha phương hoại thời 

 triển chuyển tương ký, thử giới thành hậu hoàn phục nhi lai. 

他界次壞轉寄他方。他方壞時輾轉相寄。此界成後還

復而來。

 (Thế  giới  khác  đó  hư  hoại  thì  chuyển  sang  phương khác, lúc 

 phương khác đó hư hoại thì lại lần lượt chuyển đi nữa, đến khi nào thế 

 giới này thành thì trở về lại.) 

Chuyện này phiền phức lớn lắm, do đó mới nói  “ức kiếp cầu xuất 

 vô kỳ” . Chúng ta tạo nghiệp nói thật ra quá dễ, chẳng hay chẳng biết bèn 

tạo tội nghiệp địa  ngục,  đâu biết  rằng tương lai  chịu khổ đến  mức  thê 

thảm như vầy, kéo dài như vầy, có ai biết được? Khi đọc kinh này muôn 

vàn xin đừng hiểu lầm mà cho rằng:  “Ðây là Phật dọa chúng ta, chẳng 

 phải thật, chỉ nhằm khuyên chúng ta đừng làm chuyện ác” . Nếu chúng ta 

nghĩ như vậy thì là sai lầm quá đỗi! Ðến lúc quả báo hiện tiền thì hối hận 

không còn kịp nữa. Phật làm sao gạt người cho được? Phương pháp Phật 

giáo hóa chúng sanh rất nhiều, chẳng cần phải dùng phương pháp lừa gạt 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 220

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chúng sanh. Nói thật ra một người quân tử chân chánh trong thế gian còn 

không chịu lừa gạt chúng sanh huống chi là Phật, Bồ Tát. Chư vị phải 

biết vì lừa gạt chúng sanh, gạt được một lần, rồi sau đó người ta sẽ vĩnh 

viễn chẳng tin tưởng bạn nữa, thế nên một người quân tử chân chánh sẽ 

không dùng thủ đoạn này, giữ gìn chữ Tín của mình, việc này rất quan 

trọng. Người thế gian còn vậy huống chi là chư Phật, Bồ Tát. Các Ngài 

có  trí  huệ  viên  mãn,  thiện  xảo  phương  tiện  rốt  ráo,  thì  làm  sao  có  thể 

dùng phương pháp dở ẹt như vậy! Nếu chúng ta hiểu rõ đạo lý này thì 

mới  tin  mỗi  chữ  mỗi  câu  trong  kinh  Phật  đều  là  chân  thật,  nhất  định 

không có một câu nào giả dối. Nếu chúng ta có thể tiếp nhận, tin tưởng, 

làm  theo  là  chúng  ta  có  phước,  người  có  phước  mới  có  thể  tu  phước, 

người không có phước muốn tu phước cũng không được. Ðức Phật trong 

kinh thường nhắc chúng ta, người tu phước đều là người có trí huệ, có 

phước đức. 

 Vô Gián tội báo kỳ sự như thị. 

無間罪報其事如是。

 (Tội báo trong ngục Vô Gián là như vậy.) 

Ðây là mô tả trạng huống trong địa ngục Vô Gián một cách đơn 

giản cho Ma Gia phu nhân. 

 Hựu ngũ sự nghiệp cảm cố xưng Vô Gián. 

又五事業感故稱無間。

 (Lại có năm sự nghiệp cảm nên gọi là Vô Gián.) 

Ðịa Tạng Bồ Tát vô cùng từ bi nói rõ thêm cho chúng ta tại sao 

địa ngục này có tên là Vô Gián? Vì có năm sự việc, năm thứ nghiệp cảm 

ứng thành khổ báo này nên gọi là Vô Gián. Năm sự việc này chẳng có 

xen hở. 

 Hà đẳng vi ngũ? Nhất giả nhật dạ thọ tội dĩ chí kiếp số, vô thời 

 gián tuyệt cố xưng vô gián. 

何等為五。一者日夜受罪以至劫數。無時間絕故稱無

間。

 (Những  gì  là  năm?  Một  là  ngày  đêm  thọ  tội  cho  đến  bao  kiếp 

 không lúc nào dứt nên gọi là vô gián.) 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 221

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ðây là nói thời gian chịu hình phạt chẳng gián đoạn, từ ngày vô 

địa ngục phải trải qua ức kiếp mới có thể ra khỏi, trong thời gian này bị 

tra tấn, xử phạt ngày đêm không gián đoạn, chẳng có xen hở, đó là  “vô

 thời gián” . 

 Nhị giả nhất nhân diệc mãn, đa nhân diệc mãn cố xưng vô gián. 

二者一人亦滿。多人亦滿故稱無間。

 (Thứ hai là một người cũng đầy chật, nhiều người cũng đầy chật  

 nên gọi là vô gián.) 

Thứ hai là  “hình vô gián” . Thân thể của mình luôn có cảm giác là 

thân này lớn chật địa ngục, địa ngục bao lớn thì thân bạn sẽ lớn như vậy, 

đây chính là  “hình vô gián” . Trong địa ngục có hàng ngàn người chịu 

tội, mỗi người đều cảm giác thân mình lớn bằng địa ngục, địa ngục này 

là hóa thân. Giống như ánh đèn trong giảng đường này vậy, ánh sáng của 

mỗi ngọn đèn đều chiếu soi khắp giảng đường, mấy chục ngọn đèn thì 

mỗi  ngọn  đèn đều  chiếu soi khắp  giảng đường,  chẳng  bị  chướng ngại, 

thân  hình  trong  địa  ngục  cũng  giống  như  vậy.  Thứ  ba  là   “thọ  khổ  vô 

 gián” :

 Tam giả tội khí. 

三者罪器。

 (Thứ ba khí cụ hành hình tội nhân.) 

Ngày nay chúng ta gọi là hình cụ. 

 Xoa bổng. 

叉棒。

 (Cái chĩa, gậy.) 

Ðây là vật thường dùng để hành hình thời cổ. 

 Ưng, xà, lang, khuyển. 

鷹。蛇。狼。犬。

 (Chim ưng, rắn, chó sói, chó.) 

Ðều bằng sắt, phía trước chúng ta đã thấy, ưng sắt, rắn sắt, chó sói  

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 222

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

sắt, chó sắt, la sát, dạ xoa, ác quỷ vô cùng hung ác; hiện ra hiện tượng 

này. 

 Ðối ma, cứ tạc. 

碓磨。鋸鑿。

 (Chày cối, cưa đục.) 

Chày cối, trong Ðịa Ngục Biến Tướng Ðồ chúng ta thấy cảnh đem  

người đi xay trong cái cối. Người ta bị cưa ra từng đoạn. 

 Tỏa chước, hoạch thang. 

剉斫。鑊湯。

 (Chém chặt, vạc dầu sôi.) 

 “Hoạch  thang”     tức  là  vạc  dầu.  “Tỏa  chước”     tỏa  là  dùng  đao 

chém. Trong đời đã từng tạo những tội nghiệp này, A Lại Da Thức chứa 

đựng  những  hạt  giống  này,  khi  vào  địa  ngục  thì  hoàn  toàn  hiện  ra. 

Những người ăn thịt, thường ngày chẳng ăn chay, trong nhà bếp xắt thịt 

ra từng cục, từng cục, là những cảnh tượng này. Ðến lúc vào địa ngục thì 

những cảnh tượng này hiện lên, giống y như vậy, ác quỷ chém vào thân 

thể  của  họ,  chém  thành  từng  cục,  từng  cục.  Thế  nên  đây  là  hóa  hiện, 

chắc chắn không thể tránh khỏi. 

 Thiết võng, thiết thằng, thiết lư, thiết mã. 

鐵網。鐵繩。鐵驢。鐵馬。

 (Lưới sắt, dây sắt, lừa sắt, ngựa sắt.) 

Ðây là đầu trâu mặt ngựa, ác quỷ vô cùng hung dữ. 

 Sanh cách lạc thủ, nhiệt thiết kiêu thân. 

生革絡首。熱鐵澆身。

 (Da sống niềng đầu, sắt nóng rưới thân.) 

Trạng thái khổ sở khi bị gia hình, sắt nóng đến chảy lỏng rồi, nhiệt 

độ đó cao bao nhiêu, rưới lên thân mình, thân thể lập tức biết thành than 

khét lẹt. 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 223

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Cơ thôn thiết hoàn. 

飢吞鐵丸。

 (Khi đói thì nuốt viên sắt.) 

Khi bạn đói thì muốn ăn, mở miệng ra thì ác quỷ nhét viên sắt vào 

miệng bạn, viên sắt này đốt nóng đỏ rực, chẳng phải sắt lạnh, mà là viên 

sắt nóng! 

 Khát  ẩm  thiết  trấp,  tùng  niên  cánh  kiếp  số  na-do-tha,  khổ  sở 

 tương liên cánh vô gián đoạn cố xưng vô gián. 

渴飲鐵汁。從年竟劫數那由他。苦楚相連更無間斷故

稱無間。

 (Khát thì uống nước sắt, quanh năm suốt kiếp, số đến na-do-tha 

 kiếp, khổ sở triền miên, không hề gián đoạn, nên gọi là vô gián.) 

Ở đây cũng nói sơ lược vài thứ, nói kỹ thì vô tận. Ngày nay khi 

chúng ta khởi tâm động niệm, hết thảy tạo tác đâu có thể nói là chẳng có 

quả báo? Nói không có quả báo, lời nói này thực sự là tự dối mình, dối 

người. Nhất định sẽ có quả báo. Thế nên đời người mấy chục năm ngắn 

ngủi, tại sao không học làm một người tốt? Ðại thánh đại hiền thế gian, 

xuất thế gian dạy chúng ta phải tiết kiệm, phải nhẫn nhịn. Trong Luận 

Ngữ có ghi đức hạnh của Khổng Phu Tử có năm thứ: Ôn Hòa, Lương 

Thiện,  Cung  Kính,  Tiết  Kiệm,  Nhường  Nhịn  (Ôn,  lương,  cung,  kiệm, 

nhượng). Phu tử xử sự, đãi người, tiếp vật đều ôn hòa, lương thiện, cung 

kính; đối với hết thảy người, sự, vật đều cung kính, tiết kiệm, nhẫn nhịn. 

Lão nhân gia làm ra hình dáng cho chúng ta thấy, chúng ta phải biết học 

theo. Thích Ca Mâu Ni Phật biểu hiện còn viên mãn hơn, rốt ráo và triệt 

để hơn nữa, vậy thì tại sao không học thánh nhân? Tại sao không học Bồ 

Tát? Học những chúng sanh tạo nghiệp này thì khổ quá đi thôi. 

Thế Tôn tại Ðao Lợi thiên cung trong hội kinh này ủy thác chúng 

sanh đời Mạt cho Ðịa Tạng Bồ Tát giáo hóa, có đạo lý. Tam độc tham-

sân-si  của  chúng sanh  thời  Mạt  Pháp  tăng  trưởng,  chẳng  biết  sám  hối, 

hướng  thiện,  chẳng  biết  hiếu  thân  tôn  sư,  chẳng  hiểu  thiện  nhân  thiện 

quả, phải nhờ Ðịa Tạng Bồ Tát giáo huấn. Nói cách khác, đời Mạt Pháp 

chân chánh có thể giáo huấn hết thảy chúng sanh, bộ kinh này là khóa 

trình nhất định phải học, phải thường giảng giải, tuyên dương. Phật giao 

phó [trách nhiệm] hoằng dương kinh này cho hết thảy Bồ Tát tham dự 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 224

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

hội, nghe xong chúng ta phải phát tâm gánh vác. Lời nhắn nhủ của Phật 

tôi  cũng  làm  theo,  cũng  noi  gương  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát,  y  chiếu  lời  dạy 

trong kinh điển mà tu hành, đoạn hết thảy ác, tu hết thảy thiện, chẳng lo 

đến sanh mạng của mình, huống chi là khổ nạn của sự sinh hoạt. Nhất 

định phải làm theo giáo giới của Phật cho bằng được, quả báo sau này 

nhất định sẽ giống như kinh nói, chúng ta phát nguyện vãng sanh nhất 

định sẽ được sanh Tịnh Ðộ. Thứ tư là  “quả vô gián” . 

 Tứ giả bất vấn nam tử nữ nhân Khương Hồ Di Địch, lão ấu quý  

 tiện, hoặc long hoặc thần, hoặc thiên hoặc quỷ, tội hạnh nghiệp hoặc 

 tất đồng thọ chi, cố xưng vô gián. 

四者不問男子女人羗胡夷狄。老幼貴賤。或龍或神。

或天或鬼。罪行業感悉同受之。故稱無間。

 (Thứ tư là bất luận kẻ nam người nữ, Khương Hồ Di Địch41, già

 trẻ, sang hèn, hoặc rồng hoặc thần, hoặc trời hoặc quỷ, tội hạnh nghiệp 

 hoặc đều đồng chịu như nhau, nên gọi là vô gián.) 

Những chúng sanh thọ tội  trong địa  ngục  Vô  Gián này  rất  phức 

tạp,  có  người  nam,  nữ,  có  người  Trung  Quốc,  người  ngoại  quốc. 

 “Khương  Hồ  Di  Địch”   ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  những  người  khác 

chủng tộc.  “Già trẻ sang hèn”  đây là nói về cõi người. Ngoài cõi người 

ra còn những cõi khác, cõi trời, A Tu La, súc sanh, ngạ quỷ, nếu chúng 

sanh  ở  những  cõi  này  tạo  những  tội  nghiệp  nói  trên  đều  phải  đọa  địa 

ngục A Tỳ để thọ quả báo.  “Long”  đại diện cho cõi súc sanh,  “Thần” 

trong kinh Lăng Nghiêm có nói đến cõi Tiên.  “Thiên”  bao gồm cõi trời 

Dục Giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới.  “Quỷ”  là cõi ngạ quỷ. Nói cách khác, 

năm cõi ngoài cõi địa ngục tạo tác tội nghiệp đều là  “tội hạnh nghiệp 

 cảm, đều đồng chịu như nhau” , thế nên gọi là vô gián. Chúng sanh trong 

địa ngục Vô Gián vô cùng phức tạp. 

Trong kinh Phật chúng ta thấy Tứ Thiền thiên, Tứ Không thiên, ở 

cõi Tứ Không thiên khi thọ mạng hết thì hơn phân nửa đều đọa vào địa 

ngục Vô Gián. Người ta thường nói  “trèo cao té đau” . Tại sao họ phải 

41 Khương  là  những  sắc  dân  phi  Hán  tộc  sống  trong  vùng  Tứ  Xuyên,  Tây  Tạng. 

Những người không phải Hán tộc, đến từ phía Tây Trung Quốc nhất loạt được gọi là 

Hồ nhân (hoặc Phiên nhân) dù họ là người Ả Rập, Ba Tư, A Phú Hãn hay Ấn Độ 

v.v… Di là những sắc dân không thuộc Hán tộc ở phía Đông Trung Hoa (như Nhật, 

Đại Hàn),  Địch là những sắc dân du mục ở phía Bắc Trung  Quốc (như Mông Cổ, 

Mãn Châu, Inut…). 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 225

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đọa địa ngục Vô Gián? Họ cho rằng mình sanh đến trời Tứ Thiền, Tứ 

Không là đã chứng đại Niết Bàn. Khi thọ mạng chấm dứt thì họ hối hận 

nên hủy báng Tam Bảo, [họ nói] “Chư Phật Như Lai, Bồ Tát nói đại Niết 

Bàn đều là giả, tôi đã chứng rồi, khi thọ mạng hết vẫn còn đọa lạc”. Thế 

nên  họ  báng  Phật,  báng  Pháp,  báng  Tăng,  trong  sát-na  cuối  cùng  hủy 

báng Tam Bảo, tội này đọa địa ngục A Tỳ. Họ chẳng biết cảnh giới này 

đều  là  hư  vọng,  ngộ  nhận  là  cảnh  giới  Niết  Bàn,  cho  nên  mới  tạo  tội 

nghiệp cực nặng. Thứ năm nói về  “mạng vô gián” . 

 Ngũ giả nhược đọa địa ngục, tùng sơ nhập thời chí bách thiên 

 kiếp, nhất nhật nhất dạ vạn tử vạn sanh, cầu nhất niệm gián tạm trụ 

 bất đắc, trừ phi nghiệp tận phương đắc thọ sanh, dĩ thử liên miên cố 

 xưng vô gián. 

五者若墮此獄。從初入時至百千劫。一日一夜萬死萬

生。求一念間暫住不得。除非業盡方得受生。以此連綿故

稱無間。

 (Thứ  năm  là  nếu  đọa  địa  ngục  này  thì  từ  lúc  mới  vào  đến  trăm 

 ngàn kiếp, mỗi ngày mỗi đêm đều vạn lần chết đi vạn lần sống lại, cầu 

 xin tạm ngưng dù chừng một niệm cũng không được, trừ phi nghiệp tội 

 tiêu hết mới được thọ sanh, vì cứ liên miên như vậy nên gọi là vô gián.) 

Nếu trong địa ngục chịu hình phạt xong rồi chết mất, vậy thì phải 

chúc mừng cho họ, đó là chuyện vui rất lớn. Nếu trong địa ngục chết mất 

thì bất luận sanh đến cõi nào cũng là siêu sanh, khổ nạn cũng đều giảm 

nhẹ, là chuyện vui to lớn. Nhưng chẳng chết được, vừa chết đi rồi bị gió 

thổi một cái liền sống lại, tiếp tục thọ báo, thế nên  “một ngày một đêm, 

 muôn lần chết đi muôn lần sống lại” .  “Vạn”  là hình dung, chẳng phải là 

con số, [thật ra thì] còn nhiều hơn con số vạn này nữa. Chết đi sống lại, 

xong rồi chết nữa, cứ làm vậy hoài không gián đoạn, tạm thời nghỉ mệt 

một lát cũng không được.  “Trừ phi nghiệp tiêu mất” , nghiệp bạn tạo thọ 

khổ báo trong địa ngục hết rồi thì mới chết đi, siêu sanh. Nếu tội nghiệp 

chưa hết, thì chẳng có cách chi thoát ly, đạo lý này chúng ta phải hiểu. 

Hủy báng Tam Bảo, chúng ta nêu thí dụ này để nói. Nếu bạn dùng 

miệng hủy báng, nhất định phải đợi ảnh hưởng của sự hủy báng này trên 

nhân gian tiêu mất thì mới được thoát ra; nếu ảnh hưởng này vẫn còn thì 

chẳng có cách gì thoát khỏi địa ngục được. Thời gian của ảnh hưởng trên 

ngôn luận chẳng dài, thí dụ hủy báng Tam Bảo, có người nghe bạn nói 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 226

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

cũng hủy báng theo; nhưng sau khoảng chừng ba mươi năm, năm mươi 

năm dần dần thì mọi người cũng quên mất, sức ảnh hưởng mất hết. Nếu 

như băng thâu âm hiện nay thì phiền phức lớn lắm, ảnh hưởng của việc 

này quá lớn, thời gian sẽ rất dài. Nếu có người giữ lại những băng thâu 

âm, thâu hình của bạn hủy báng Tam Bảo, thế thì phiền phức sẽ rất lớn. 

Nếu họ gởi vô bảo tàng viện giữ như đồ cổ, họ giữ chừng một vạn năm 

thì bạn sẽ ở trong địa ngục một vạn năm chẳng thể thoát khỏi, đây là một 

việc rắc rối. Nếu viết lời hủy báng, in thành sách thì còn phiền phức lớn 

hơn nữa. Trên thế giới này còn một cuốn sách thì bạn chẳng thoát ra nổi 

địa ngục A Tỳ. Nhất định phải đợi đến khi cuốn sách này chẳng còn tồn 

tại trên thế gian này nữa, đều bị hư hoại mất hết thì bạn mới thoát ra khỏi 

địa ngục. 

Cùng  một  đạo  lý,  chúng  ta  nói  ngược  lại  nếu  bạn  tán  thán  Tam 

Bảo, tán thán việc thiện, chỉ cần sức ảnh hưởng còn tồn tại thì phước báo 

của  bạn sẽ  được hưởng hoài.  Một  bên ngược  một  bên  thuận, chúng  ta 

phải tìm hiểu cặn kẽ, rõ ràng, minh bạch. Thế nên tại sao không giữ tâm 

tốt,  làm  việc  tốt,  nói  lời  tốt,  làm  người  tốt  vậy?  Phước  báo  vô  biên, 

ngược lại nếu tạo tội nghiệp khổ báo cũng vô biên, chỉ ở trên một niệm 

mà thôi. Chư Phật, Bồ Tát khuyên dạy chúng ta giữ tâm tốt, làm việc tốt, 

nói lời tốt, làm người tốt, tiêu chuẩn của tốt này ở đâu? Ðịa Tạng Bồ Tát 

Bổn Nguyện Kinh chính là tiêu chuẩn tốt nhất. Chúng ta khởi tâm động 

niệm, ngôn ngữ tạo tác tương ứng với lời nói trong kinh điển thì đúng, 

nhất định sẽ được phước; phước báo này sẽ kéo dài nhiều đời nhiều kiếp, 

vĩnh  viễn  hưởng  không  hết.  Muôn  vàn  chẳng  thể  làm  trái  ngược  kinh 

giáo, tạo những việc ác, chỉ nhằm một chút lợi ích nhỏ nhoi trước mắt, 

sau này phải chịu khổ báo vô cùng, vậy thì cái được chẳng bù nổi cái 

mất. Xem tiếp kinh văn: 

 Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  bạch  Thánh  Mẫu  ngôn:  “Vô  Gián  địa  ngục 

 thô  thuyết  như  thị,  nhược  quảng  thuyết  địa  ngục  tội  khí  đẳng  danh 

 cập chư khổ sự, nhất kiếp chi trung cầu thuyết bất tận”. 

地藏菩薩白聖母言。無間地獄粗說如是。若廣說地獄

罪器等名及諸苦事。一劫之中求說不盡。

 (Ðịa Tạng Bồ Tát nói với Thánh Mẫu rằng: “Nói sơ lược về địa 

 ngục Vô Gián là như vậy. Nếu nói rộng thêm về tên của những khí cụ 

 hành tội cùng những sự khổ sở trong đó thì suốt một kiếp cũng không 

 nói hết”.) 

 Phẩm Thứ Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh - Tập 9

 227

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Trong  kinh  này  chỉ  báo  cáo  sơ  lược  đơn  giản  mà  thôi,  nếu  nói 

tường tận, đây là lời chân thật, nói một kiếp cũng chẳng hết. Một kiếp 

nói về cái gì? Nói về danh xưng của địa ngục, những hình phạt trong địa 

ngục, tên của dụng cụ hành hình, và những sự khổ của nó, nói một kiếp 

cũng chẳng hết. Chẳng nói đến địa ngục khác, chỉ nói về địa ngục Vô 

Gián, nói một kiếp cũng chẳng hết. Nếu nói hết về mười tám địa ngục thì 

hai kiếp, ba kiếp, bốn kiếp cũng sợ là chẳng nói hết, chúng ta nhất định 

phải hiểu sự thật này. 

 Ma Gia phu nhân văn dĩ, sầu ưu hiệp chưởng đảnh lễ nhi thoái. 

摩耶夫人聞已。愁憂合掌頂禮而退。 

 (Ma Gia phu nhân nghe xong, buồn rầu chắp tay đảnh lễ rồi lui 

 ra.)

Ma  Gia  phu  nhân  thay  mặt  chúng  ta  khải  thỉnh,  nghe  xong  rất 

buồn rầu. Buồn rầu có hai nguyên nhân, một là buồn cho chúng sanh ở 

Diêm  Phù  Ðề,  Ma  Gia  phu  nhân  vô  cùng  quan  tâm  thế  gian  này  của 

chúng  ta.  Chúng  sanh  ở  thế  gian  chúng  ta  vẫn  tiếp  tục  tạo  ác  nghiệp 

không dứt, đây là chỗ Ma Gia phu nhân buồn rầu. Tự mình muốn cứu 

vớt, tâm có dư nhưng sức chẳng đủ, đây cũng là việc phu nhân buồn rầu. 

 “Ðảnh lễ rồi lui ra”  là tôn trọng Ðịa Tạng Bồ Tát, lễ mạo vô cùng chu 

đáo, đều là biểu diễn cho chúng ta xem, dạy chúng ta. 

Ðược rồi, đã hết giờ. 

Tập 10 (Số 14-12-10) 

Xin mở kinh văn: 

PHẨM THỨ TƯ: NGHIỆP CẢM CỦA CHÚNG SANH Ở CÕI 

DIÊM PHÙ

閻浮眾生業感品第四 

Phẩm  thứ  tư.  Từ  tên  của  phẩm  này  chúng  ta  thấy  rất  rõ  những 

chuyện nói trong kinh đều thuộc về thế giới này, trong kinh Phật gọi là 

Nam Diêm Phù Ðề Châu, là chỉ địa cầu của chúng ta. Phật nói tu học 

Phật pháp lấy kinh điển làm chính, đây là  “Tứ Y” , dạy cho chúng ta  “Y

 pháp chứ chẳng y người, y nghĩa chứ chẳng y ngữ” , đây là nguyên tắc 

vĩnh hằng không thay đổi. Chúng ta thấy có một số chú giải của cổ đức, 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 228

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

hình như chẳng phù hợp với những gì khoa học hiện đại quan sát, những 

chỗ này chúng ta có thể tồn nghi, không thể nói những gì khoa học hiện 

nay nói đều chính xác, những gì trong kinh nói đều là mê tín, nếu chúng 

ta dùng phương pháp này để quan sát thì sẽ sai lầm quá đỗi. Vì rất nhiều 

cảnh giới mắt thịt chúng ta chẳng nhìn thấy, chúng ta tin tưởng lời Phật 

nói trong kinh. Tổ sư đại đức chẳng nhập vào cảnh giới này, nên những 

gì họ nói không nhất định hoàn toàn tương ứng, chúng ta có thể lấy làm 

tham  khảo,  cũng  chẳng  cần  phủ  định,  chỉ  biết  có  cách  nói  như  vậy  là 

được rồi. Nếu chư vị coi chú giải, thí dụ nói trong Trường A Hàm, tại 

sao mặt trăng có bóng? Bóng này là bóng của cây ở cõi Diêm Phù Ðề. 

Hiện nay những người tiếp nhận giáo dục khoa học hiện đại tuyệt đối sẽ 

phủ nhận, như những chỗ như vậy chúng ta không cần phải tranh luận. 

Nếu không thể hiểu rõ triệt để thì cứ tồn nghi cũng được. Xin xem kinh 

văn: 

 Nhĩ  thời  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  bạch  Phật  ngôn:  “Thế 

 Tôn! Ngã thừa Phật Như Lai oai thần lực cố, biến bách thiên vạn ức 

 thế giới, phân thị thân hình cứu bạt nhất thiết nghiệp báo chúng sanh, 

 nhược phi Như Lai đại từ lực cố, tức bất năng tác như thị biến hóa. 

爾時地藏菩薩摩訶薩白佛言。世尊。我承佛如來威神

力故。遍百千萬億世界。分是身形救拔一切業報眾生。若

非如來大慈力故。即不能作如是變化。

 (Lúc đó Ðịa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát bạch đức Phật: “Bạch Thế 

 Tôn! Con nương nhờ sức oai thần của Phật Như Lai nên chia được thân 

 hình này đến khắp trăm ngàn vạn ức thế giới để cứu vớt hết thảy chúng 

 sanh bị nghiệp báo, nếu không nhờ sức đại từ của Như Lai thì chẳng thể 

 biến hóa được như thế.) 

Phật, Bồ Tát độ chúng sanh, có câu là  “Phương tiện có nhiều cửa, 

 đường về nguồn chẳng hai” , đây là do trí huệ viên mãn, khéo léo cao độ 

biểu hiện ra. Có rất nhiều sự sắp đặt mà tâm tư, quan niệm của phàm phu 

chúng  ta  chẳng thể đạt  đến  được.  Phàm  phu nhất  định không  thể  nhìn 

trước mắt, trước mắt chỉ là thủ đoạn, nhất định phải nhìn mục đích. Nếu 

mục đích là thuần chánh thì thủ đoạn phi pháp cũng là thuần chánh, việc 

này rất cao minh; nếu mục đích là tà ác, dù thủ đoạn có thiện đến đâu 

cũng là tà ác.  Như lúc trước cha mẹ, thầy giáo dạy học trò vậy, có khi 

mắng chúng, đánh chúng, trách mắng chúng, nhưng đều có ý tốt, đều hy 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 229

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

vọng  chúng  hướng  đến  chỗ  tốt,  sau  này  sẽ  được  kết  quả  tốt.  Nếu  mỗi 

ngày đều cưng chìu, hết thảy đều thuận theo ý thích của học trò, tập cho 

chúng nhiều tánh xấu, đến khi chúng lớn lên làm điều tà vạy, thế thì cha 

mẹ, thầy giáo đều có lỗi.  Phương pháp của Phật, Bồ Tát giáo hóa chúng 

sanh còn cao minh hơn, đặc biệt hơn. Trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta 

thấy Thắng Nhiệt Bà La Môn, Cam Lộ Hỏa Vương, Phạt Tô Mật Ða Nữ, 

dùng phương pháp tham-sân-si, hình như đều hoàn toàn phản nghịch với 

đạo, nhưng sau cùng xem kết quả của họ đều là thanh lương tự tại, đều 

có thể xa lìa tham-sân-si, chứng được công đức viên mãn của tự tánh, thế  

nên đó đều thuộc về thiện xảo phương tiện. 

Trong kinh Ðịa Tạng chúng ta nhìn thấy hiện tượng này, còn thù 

thắng hơn sự biểu  diễn của  ba vị  Bồ  Tát trong kinh  Hoa  Nghiêm,  đều 

dùng địa ngục, những quỷ vương ác độc này, quỷ vương đều là Bồ Tát 

hóa thân, chẳng phải quỷ vương thực sự. Quỷ vương thật làm sao có thể 

tham dự pháp hội của đức Phật Thích Ca Mâu Ni ở cung trời Ðao Lợi 

được? Cõi người còn cao hơn cõi quỷ, cao hơn nhiều, nhưng Người cũng 

không tham dự pháp hội của Thế Tôn thì làm sao Quỷ, Súc Sanh có thể 

tham dự? Trong hàng quỷ vương có vị thị hiện thân súc sanh, họ đều là 

đại Bồ Tát, đều là những nhân vật giống Ðịa Tạng Bồ Tát; nói cách khác 

tất cả đều là Ðịa Tạng Bồ Tát. Ngày nay chúng ta có thể lý giải được 

cách  dạy  học  của  Phật,  chân  chánh  có  thể  phát  tâm,  y  theo  lý  luận  và 

phương pháp của kinh này để tu học, cũng phát tâm  “Ðịa ngục chẳng 

 không, thề chẳng thành Phật” , vậy thì chúng ta cũng gia nhập vào câu 

lạc bộ của Ðịa Tạng Bồ Tát, cũng là nhân vật hàng đầu như Ðịa Tạng Bồ 

Tát.  Ðịa  ngục  tiêu  biểu  cho  cái  gì?  Khổ  nạn.  Tất  cả  những  khổ  nạn 

chúng sanh trong thế gian, họ còn chưa thoát khổ, còn chưa thể phá mê 

khai ngộ, lìa khổ được vui, Bồ Tát chịu ở lại thế gian vĩnh viễn giáo hóa 

chúng sanh, chẳng thành Phật đạo. Thật ra  “chẳng thành Phật đạo”  là

hình thức, chẳng phải thật; Ðịa Tạng Bồ Tát từ kiếp lâu xa đã sớm thành 

Phật rồi. Học trò của Ngài thành Phật nhiều như vậy, thì đâu có lý nào 

thầy giáo không thành Phật cho được? Chỉ là chẳng ở ngôi vị Phật mà 

thôi.  Phật  cũng  giống  như  hiệu  trưởng,  Ngài  không  làm  hiệu  trưởng, 

vĩnh viễn làm người giáo viên; học trò đã làm hiệu trưởng rồi, thầy giáo 

còn làm giáo viên trong trường, là ý nghĩa như vậy, chúng ta nhất định 

phải hiểu. 

Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  tôn  trọng  Phật  là  biểu  diễn  cho  chúng  ta  xem. 

Tuy là thầy của Phật, Phật là học trò của Ngài, nhưng hôm nay thầy vẫn 

còn ở địa vị Bồ Tát, học trò là địa vị Phật, nhất định phải biểu thị tôn sư 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 230

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

trọng  đạo,  điểm  này  chúng  ta  phải  học  theo.  Trong  bất  cứ  trường  hợp 

nào,  chúng  ta phải thường ghi  nhớ, làm  gương tốt cho  chúng  sanh; xã 

hội đại chúng hiện nay có bao nhiêu người biết hiếu thuận cha mẹ? Bao 

nhiêu người biết tôn trọng sư trưởng? Sư là thầy giáo, Trưởng là trưởng 

bối. Chúng ta phải đề xướng, nếu chúng ta không làm thì đợi ai làm? Ở 

nơi đây có một số lão pháp sư đến thăm viếng, hoặc chúng ta đi thăm 

viếng những lão pháp sư ở nơi khác, chúng ta phải biết, tuổi của họ cao 

hơn chúng ta, thời gian họ xuất gia lâu hơn chúng ta, giới lạp42 cao hơn 

chúng ta, nhất định phải mời họ ngồi ở phía trên. Tuy chúng ta là khách, 

là thượng khách của họ, chúng ta cũng phải nhường ghế thượng khách 

cho họ. Tại sao phải làm như vậy? Tôn sư trọng đạo. Khi họ nhường cho 

chúng ta thì muôn vàn đừng ngồi chễm chệ lên ghế ấy; việc này cũng có 

thể làm, chẳng phải không thể làm. Tại sao? Bạn hôm nay là khách, là 

khách chính, thì có thể như vậy. Nhưng khi chúng ta mời họ ngồi lên ghế 

thượng tọa, thì càng có lợi cho việc giáo hóa chúng sanh hơn nữa, phải 

hiểu đạo lý này. Niệm niệm vì Phật pháp, niệm niệm vì chúng sanh, như 

vậy mới đúng. Hiện nay hết thảy chúng sanh, phần đông người trên toàn 

thế giới càng ngày càng tăng thêm tham, sân, si, tam độc tăng trưởng sẽ 

đem đến tai nạn khắp thế giới. Hóa giải tai nạn phải bắt đầu từ đâu? Từ 

tâm con người, Ðịa Tạng Bồ Tát làm gương mẫu cho chúng ta. Pháp hội 

tại Ðao Lợi thiên cung ngày hôm nay, Ðao Lợi thiên chủ là chủ nhân, 

Thích Ca Mâu Ni Phật và Ðịa Tạng Bồ Tát đều là khách quý, Phật xưng 

tán Bồ Tát, Bồ Tát cung kính Thế Tôn, cung kính lẫn nhau. Tại sao? Vì 

hết  thảy  chúng  sanh,  chúng  ta  phải  hiểu  ý  nghĩa  này,  tinh  thần,  hình 

tượng chúng ta đều phải học tập. 

 “Bồ Tát bạch Phật ngôn” ,  “bạch”  là lời người nhỏ nói với người 

lớn, là lời kính trọng; nói rất khiêm hư, rất cung kính.  “Con nương nhờ 

 sức oai thần của chư Phật Như Lai” , Ngài chẳng nói mình có khả năng. 

Ngày nay tôi có khả năng này, phân thân độ hóa chúng sanh ở vô lượng 

vô biên thế giới, là nhờ Phật lực gia trì. Thật ra không nương Phật gia trì 

Ngài  cũng  làm  được,  đây  là  lời  khiêm  nhường,  cung  kính,  làm  gương 

mẫu cho hàng hậu học chúng ta, chúng ta có khả năng làm được, cũng 

cảm  kích  lực  lượng  của  đại  chúng  gia  trì.  Chúng  ta  hôm  nay  cử  hành 

42 Có hai cách hiểu chữ Giới Lạp: 

1. Giới Lạp chính là Pháp Lạp, tức thời gian sau khi xuống tóc xuất gia, tính từ lúc 

thọ giới Sa Di. 

2.  Giới  Lạp  khác  Pháp  Lạp,  chỉ  tính  thời  gian  từ  lúc  chính  thức  được  thọ  Cụ  Túc 

Giới. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 231

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

pháp hội tại đây, bất luận pháp hội lớn hay nhỏ, đều phải nhờ sức mạnh 

của  đại  chúng,  trước  khán  đài,  phía  sau  khán  đài,  trong  và  ngoài  đạo 

tràng, xã hội đại chúng xuất lực xuất tiền, thiện ý tán dương đều là thần 

lực gia trì. Bồ Tát hiểu rõ nên có tâm chân thành cảm ân, phàm phu mê 

hoặc chẳng biết. Tuy Phật dạy chúng ta, luôn nhắc nhở nhưng chúng ta 

không giác ngộ. Từ sáng đến tối bất luận là lúc nào chúng ta hồi hướng 

 “Thượng  báo  tứ  trọng  ân,  hạ  tế  tam  đồ  khổ” ,  niệm  hai  câu  này  đến 

thuộc làu rồi, có hiểu ý nghĩa trong ấy không? Thực sự là không hiểu. 

Nếu bạn hiểu thật thì hết thảy chúng sanh đối với mình đều có ân đức. 

Người hộ trì, người tán thán, cúng dường có ân đức, nói thêm với quý vị, 

người hủy báng, người phá hoại cũng có ân đức, người hãm hại cũng có 

ân đức. 

Những việc trái nghịch này công đức ở chỗ nào? Công đức là làm 

cho  chúng  ta  phản  tỉnh,  cảnh  giác.  Bồ  Tát  giáo  hóa  chúng  sanh,  một 

người  thì  từ  mặt  chánh,  một  người  thì  từ  mặt  trái,  mặt  chánh  khuyến 

thiện, mặt trái giúp bạn cảnh giác, đoạn dứt ác. Giúp bạn nhìn đến mặt 

trái này, bạn sẽ nghĩ như vậy chẳng tốt, mình phải đoạn dứt nhân ác, thị 

hiện  đủ  thứ  quả  báo  ác  để  nhắc  nhở  bạn,  làm  cho  bạn  giác  ngộ.  Nếu 

chẳng  có  những  nghịch  duyên  này,  những  tăng  thượng  duyên  nghịch 

này, thì người ta sẽ mê hoặc trong thuận cảnh, chẳng biết giác ngộ. Thế 

nên mỗi khi nghịch cảnh xảy ra, người ta có thể giác ngộ, lập tức quay 

về, đó chẳng phải là ân đức hay sao! Trong kinh Ðịa Tạng, những việc 

giống như vậy rất nhiều, chúng ta phải xem xét kỹ. 

 “Cứu  vớt  hết  thảy  những  chúng  sanh  bị  nghiệp  báo” ,  những 

chúng sanh khổ nạn tạo nghiệp thọ báo này, đặc biệt là ở địa ngục, trong 

địa ngục tạo tội nghiệp nặng nhất, thọ khổ cùng cực. Ðịa Tạng Bồ Tát 

dùng  đại  nguyện  lực  để  giúp  đỡ  những  chúng  sanh  khổ  nạn  này,  nên 

dùng  thân gì để  được  độ  thì  Ngài bèn  hiện  thân  đó,  nên  dùng  phương 

pháp  gì  để  giáo  hóa  thì  Ngài  bèn  dùng  phương  pháp  đó,  thiện  xảo 

phương tiện vô cùng. Cuối cùng nói nếu chẳng phải đại từ lực của Như 

Lai gia trì,  “thì  sẽ  chẳng  thể  biến  hóa  được  như  thế” ,  những  dụng  ý, 

cách làm này, trong nhà Phật chúng ta gọi là  “hành pháp”  phương pháp 

tu hành, đều nhắc nhở chúng ta, đều đau lòng rát miệng thị hiện ở đây để 

dạy chúng ta. Xin xem đoạn kinh tiếp theo, câu kinh kế tiếp quan trọng 

phi thường. 

 Ngã kim hựu mông Phật phó chúc, chí A Dật Ða thành Phật dĩ 

 lai, lục đạo chúng sanh khiển lịnh độ thoát. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 232

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

我今又蒙佛付囑。至阿逸多成佛已來。六道眾生遣令 

度脫。

 (Con nay lại được đức Phật phó chúc [từ nay] đến khi Ngài A Dật 

 Ða  thành  Phật,  phải  làm  cho  chúng  sanh  trong  lục  đạo  đều  được  độ 

 thoát.)

Phía trước chúng ta đã đọc qua, trong đoạn thời gian rất dài sau 

khi Ngài nhập diệt, đức Phật giao phó việc độ thoát, giáo hóa chúng sanh 

khổ nạn cho Ðịa Tạng Bồ Tát và hết thảy chư đại Bồ Tát tham dự hội 

kinh này, nhưng Ðịa Tạng Bồ Tát nắm phần chính yếu. Những câu này 

là Ðịa Tạng Bồ Tát nhận lời phó chúc của Thế Tôn, Ngài y giáo phụng 

hành. Nói cách khác, khi Phật không còn tại thế, ai sẽ thay thế Phật? Ðịa 

Tạng Bồ Tát thay thế Phật mãi cho đến khi đức Phật kế tiếp ra đời. Từ 

đây có thể biết, chúng ta thấy trong bộ kinh này, cũng như ở hết thảy cõi 

nước chư Phật trong hư không pháp giới, hóa thân của Ðịa Tạng Bồ Tát 

tận hư  không, trọn  khắp pháp  giới, khi thế  giới nào không  có Phật trụ 

thế, người đại diện cho Phật đều là Ðịa Tạng Bồ Tát. Không phải Ngài 

chỉ đại diện sau khi Thế Tôn diệt độ và trước khi Phật Di Lặc ra đời, mà 

ở hết thảy các cõi nước chư Phật, trong đoạn thời gian sau khi đức Phật 

trước diệt độ và trước khi đức Phật kế tiếp ra đời, người thay mặt đức 

Phật độ hóa chúng sanh đều là Ðịa Tạng Bồ Tát. 

Ðịa Tạng Bồ Tát đáng cho người ta tôn kính, hoằng nguyện của 

Ðịa  Tạng,  chư  Phật,  Bồ  Tát  không  thể  không  tán  thán,  không  khâm 

phục. Tại sao vậy? Ngài độ những chúng sanh khó độ nhất, những chúng 

sanh do Phật độ phần nhiều đều có căn cơ chín muồi rồi, Phật mới xuất 

hiện đến độ họ. Ðịa Tạng Bồ Tát độ những chúng sanh căn tánh chưa 

chín muồi, vẫn đang tạo tội nghiệp như cũ, khó độ nhất. Do đó chúng ta 

phải đọc kỹ bộ kinh này, phải suy nghĩ, phải hiểu nghĩa thú, sau đó mới 

biết kinh này trong hết thảy kinh điển cũng thuộc về pháp luân căn bản. 

Ðặc biệt là trong thế giới của chúng ta, chúng sanh ở Diêm Phù Ðề, đây 

là pháp tu học căn bản của chúng ta. Hiểu rõ đạo lý này, đích thật có thể 

diệt hết thảy tội, có thể tu hết thảy thiện, tại sao vậy? Muốn có thể hiểu 

rõ chân-vọng, tà-chánh, thị-phi, thiện-ác, chẳng dễ! Nếu chẳng có trí huệ 

cao độ thì làm không nổi. Câu sau còn hay hơn nữa: 

 Dụy nhiên, Thế Tôn nguyện bất hữu lự. 

唯然。世尊願不有慮。

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 233

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 (Con xin vâng, xin Thế Tôn chớ lo âu.) 

An ủi Thế Tôn, xin Ngài chớ lo lắng. Trong thời Mạt Pháp, pháp 

diệt lâu dài này, các tội khổ chúng sanh đều do Bồ Tát một vai gánh vác, 

Bồ Tát gánh vác trách nhiệm giáo hóa chúng sanh. Xin xem kinh văn: 

 Nhĩ thời Phật cáo Ðịa Tạng Bồ Tát: “Nhất thiết chúng sanh vị 

 giải thoát giả, tánh thức vô định, ác tập kết nghiệp thiện tập kết quả, vi 

 thiện vi ác trục cảnh nhi sanh, luân chuyển ngũ đạo tạm vô hưu tức, 

 động kinh trần kiếp mê hoặc chướng nạn. 

爾時佛告地藏菩薩。一切眾生未解脫者。性識無定。

惡習結業善習結果。為善為惡逐境而生。輪轉五道暫無休

息。動經塵劫迷惑障難。

 (Bấy  giờ  Phật  nói  với  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát:  “Hết  thảy  chúng  sanh 

 chưa được giải thoát thì tánh thức không định, quen làm điều ác thì kết 

 thành nghiệp, quen làm điều thiện thì kết thành quả; làm thiện làm ác 

 đều  theo  cảnh  mà  sanh,  luân  chuyển  trong  Năm  Ðường,  chưa  từng 

 ngưng nghỉ, trải qua trần kiếp, mê hoặc chướng nạn.) 

Ðây là lời đức Phật nói với Ðịa Tạng Bồ Tát, theo thói quen thì 

chúng ta gọi là khai thị cho Ðịa Tạng Bồ Tát. Nói thật ra, Bồ Tát ở đây 

là thay mặt cho chúng ta, Thế Tôn khai thị cho Bồ Tát, nhưng thực tế là 

khai thị cho chúng ta. Hiện nay chúng ta đang ở trong trạng thái gì, ở 

đây đức Phật nói rõ. Chúng ta tự mình nói không được, tự mình mê hoặc 

điên đảo, đức Phật hiểu rõ, nhắc nhở chúng ta. 

 “Hết thảy những chúng sanh chưa giải thoát” , chúng ta phải hiểu 

hai chữ  “giải thoát” , giải là nói về phiền não, phiền não chẳng giải trừ, 

thuật ngữ ngày nay gọi là giải phóng, phiền não chưa được giải phóng. 

Thoát là nói về sanh tử, sáu nẻo luân hồi, bạn chưa thể thoát khỏi sáu 

nẻo luân hồi. Tám chữ này chỉ chúng sanh trong sáu nẻo. Nếu chỉ nói hết 

thảy chúng sanh, Tứ Thánh pháp giới ngoài sáu nẻo cũng là chúng sanh, 

cũng  thuộc  về  chúng  sanh  hữu  tình;  nhưng  khi  thêm  chữ   “chưa  giải 

 thoát”  bèn chuyên chỉ chúng sanh trong sáu nẻo. Chúng sanh trong sáu 

nẻo có trạng thái như thế nào?  “Tánh thức vô định” , Tánh là tâm tánh, 

Thức là phân biệt, chấp trước; chẳng định, biến đổi quá lớn, niệm trước 

vừa  diệt,  niệm  sau  liền  sanh,  chẳng  nhất  định  tiếp  nối,  thường  thường 

thay đổi chủ ý, như vậy gọi là  “tánh thức vô định” . Ðừng nói chúng ta 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 234

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đối với hết thảy người, hết thảy sự, chúng ta chẳng có chủ ý nhất định, 

đối với mình cũng chẳng khẳng định. Chuyện nghĩ hồi sáng, đến tối bèn 

thay đổi, đây là sự thật. Trong hết thảy ý niệm, Phật quy nạp thành ba 

loại lớn:  “Thiện, ác, vô ký” , là ba loại này. Thiện và ác là tạo nghiệp, vô 

ký là vô minh, cũng chẳng phải là việc tốt, chúng ta hiểu vô ký cũng tạo 

nghiệp. Vô ký tạo nghiệp gì? Nghiệp hồ đồ, vô minh hồ đồ, chẳng có trí 

huệ. 

 “Ác  tập  kết  nghiệp” ,  đã  tạo  ác  nghiệp  thì  tương  lai  phải  thọ  ác 

báo.  Một ác niệm phải thọ một ác báo, cái gì gọi là một ác niệm? Một ý 

niệm [dài cỡ] một sát-na, một sát-na cũng quá dài rồi. Kinh Nhân Vương 

nói với chúng ta: Một khảy móng tay có chín trăm sanh diệt, cũng tức là 

có  chín  trăm  ý  niệm.  Khởi  một  ý  niệm  thì  phải  thọ  một  lần  quả  báo, 

trong cuộc đời mấy chục năm của chúng ta tạo ra bao nhiêu nghiệp, làm 

sao không thọ báo cho được? Quả báo đi theo sự thiện ác của ý niệm, tùy 

theo cái nhẹ, nặng, lớn, nhỏ, lệch, viên mà quả báo sẽ khác nhau. 

 “Thiện  tập  kết  quả” ,  quả  là  nói  về  thiện  báo,  phước  báo  nhân 

thiên, nhà Phật gọi là tiểu quả. Câu  “Vi thiện vi ác, trục cảnh nhi sanh” 

là nói một người tại sao lại tạo thiện, tại sao tạo ác? Gặp duyên khởi hiện 

hành. Thiện, ác là hạt giống chất chứa trong A Lại Da Thức, hạt giống 

tập khí vĩnh viễn sẽ không tiêu mất, một khi gặp duyên nó sẽ khởi lên. 

Gặp ác duyên liền moi tập khí ác đem ra, gặp thiện duyên thì hạt giống 

thiện  sẽ  khởi  lên,  tự  mình  chẳng  thể  làm  chủ,  chẳng  thể  khống  chế, 

thường gọi là chẳng có định lực,  chẳng  có trí  huệ.  Trí huệ là quán  sát 

minh liễu, định lực là chẳng bị dụ dỗ, mê hoặc, phải đến cảnh giới này 

thì con người mới không tạo nghiệp. Nếu chẳng tới cảnh giới này, những 

sự  thị-phi,  thiện-ác  ở  cảnh  giới  bên  ngoài  bạn  chẳng  thể  phân  biệt  rõ 

ràng, bạn chẳng biết. Chúng ta là phàm phu chúng ta cũng chẳng biết, 

Phật dạy chúng ta một nguyên tắc rất tốt, đó là dùng tâm thuần thiện để 

xem người, xem sự, xem vật, cách này rất tốt, tuyệt đối sẽ được lợi ích. 

Khi gặp người thiện, việc tốt, thì đây là Phật, Bồ Tát thị hiện chánh diện 

để dạy chúng ta, khi gặp người ác, chuyện ác thì đây là Phật, Bồ Tát thị 

hiện nhắc  nhở  chúng  ta; xem  hết  thảy  người,  hết  thảy  sự,  hết  thảy  vật 

đều là Phật, Bồ Tát thị hiện thì tâm chân thành, tâm cung kính của chúng 

ta mới có thể sanh khởi. 

Trong hội kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài đồng tử cũng dạy chúng ta 

giống  vậy,  năm  mươi  ba  vị  Phật,  Bồ  Tát  thị  hiện  nam  nữ,  già  trẻ,  các 

ngành  các  nghề  chính  là  xã  hội  hiện  thực  của  chúng  ta.  Nếu  chúng  ta 

muốn thành tựu ngay trong đời này thì chỉ có học theo cách này mà thôi. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 235

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Cách  học  này,  nói  cho  chư  vị  biết,  nhất  định  chẳng  phải  miễn  cưỡng 

mình, chẳng phải ép mình nhất định phải có cách nhìn như vậy. Vốn là 

như  vậy,  chẳng  có  tơ  hào  miễn  cưỡng.  Trong  kinh  chúng  ta  nghe  chư 

Phật, Bồ Tát giảng đơn giản, vắn tắt những nguyên lý, nguyên tắc này. 

Kinh Hoa Nghiêm nói hết thảy pháp thế, xuất thế gian đều  “duy tâm sở 

 hiện, duy thức sở biến” . Nếu chúng ta chân chánh có thể lãnh hội được ý 

nghĩa  của  tám  chữ  này,  có  thể ngộ được những gì nói  trong kinh  Hoa 

Nghiêm  là  thật,  chẳng  giả,  chẳng  phải  dạy  chúng  ta  giả  dụ  dùng  cách 

nhìn  này,  mà  là  chân  tướng  sự  thật.  Ðích  thật  ngoài  mình  ra,  hết  thảy 

người, hết thảy sự, hết thảy vật đều là chư Phật, Bồ Tát đại từ đại bi, đại 

quyền  thị  hiện,  thành  tựu  cho  phàm  phu  như  mình.    Chứ  [kinh  Hoa 

Nghiêm] không nói: Anh cứ thử làm theo cách giả dụ như vậy xem sao! 

Nếu [nói vậy] thì không được rồi, không có ý nghĩa như vậy! Có [thực 

sự thị hiện đại từ đại bi] như vậy thì chúng ta mới tiếp nhận được giáo 

huấn chân thật của Như Lai. 

Cho nên khi chúng ta thấy chuyện thiện, chuyện tốt, người tốt thì 

phải khích lệ mình, khi thấy người ác, chuyện ác thì phải tự cảnh giác; 

những người, sự, vật này không có gì chẳng phải là thiện tri thức, không 

có ai chẳng là Phật, Bồ Tát, được vậy thì chúng ta trong cảnh giới này, 

cả đời này mới có thể viên thành Phật đạo. Sau khi mình học thành công 

rồi  cũng  phải  thị  hiện  cho  người  khác  thấy,  cũng  nêu  gương  tốt  cho 

người khác. Chữ tốt ở đây chẳng phải là chữ tốt trong tốt - xấu, tốt trong 

tốt - xấu là tương đối, chữ tốt ở đây đã buông bỏ hoàn toàn cả hai bên tốt 

- xấu, là tốt chân thật. Thế nên bạn có thể thị hiện trên mặt chánh, cũng 

có thể thị hiện trên mặt trái, đều có chung một mục đích làm cho chúng 

sanh giác ngộ, làm cho chúng sanh quay về, như vậy gọi là nêu gương 

tốt. Thế nên phải nhớ  “vi thiện vi ác, trục cảnh nhi sanh” (làm thiện làm 

ác đều theo cảnh mà sanh), cảnh giới là duyên, chỗ khác nhau lớn nhất 

giữa  người  giác  ngộ  và  người  mê  hoặc  là  quán  sát  cảnh  duyên  không 

giống  nhau,  vận  dụng  cảnh  duyên  để  trợ  tu  chẳng  tương  đồng.  Người 

giác  ngộ  thì  khéo  quán  sát  cảnh  duyên,  lợi  dụng  cảnh  duyên  để  tăng 

trưởng đạo nghiệp của mình, người mê hoặc thì mê trong cảnh duyên và 

tạo nghiệp. Ở chỗ này nói  “kẻ chưa giải thoát”  là những chúng sanh mê 

hoặc điên đảo, những chuyện thiện, chuyện ác của họ đều là tương đối. 

 “Thiện”  là thiện pháp trong thế gian, chỉ có thể đạt được thiện quả ở cõi 

trời và người, chẳng thể thoát khỏi Tam giới.  “Ác”  thì nhất định đọa tam 

ác đạo, tam ác đạo thì địa ngục là chính, ngạ quỷ và súc sanh đều là phụ 

thuộc. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 236

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 “Luân chuyển ngũ đạo” ,  “luân chuyển”  là luân hồi,  “ngũ đạo”  là

chẳng kể A Tu La, chỉ nói Trời, Người, Quỷ, Súc sanh, Ðịa ngục, nói 

năm đường này. Tại sao không kể A Tu La? Kinh Lăng Nghiêm nói với 

chúng ta trừ cõi địa ngục ra, bốn cõi kia đều có A Tu La. Quả báo A Tu 

La lớn nhất là A Tu La ở cõi trời, kế đó là nhân gian A Tu La, trong cõi 

quỷ cũng có A Tu La, quỷ vương A Tu La ác độc, trong súc sanh cũng 

có A Tu La, thế nên A Tu La có thể không xếp riêng ra. Nếu xếp riêng ra 

một cõi A Tu La thì là A Tu La ở cõi Trời. Nếu chẳng xếp riêng thì A Tu 

La ở cõi Trời gộp chung vô Thiên Ðạo. Thế nên nói ngũ đạo, lục đạo 

đều giống nhau.  “Luân chuyển ngũ đạo, tạm vô hưu tức”  là nói sanh tử 

luân  hồi,  trong  kinh  Đại  Thừa  đức  Phật  thường  nói   “sanh  tử  mệt  mỏi 

 chẳng ngưng nghỉ” , ở cõi này chết đi bèn đến cõi khác đầu thai, sanh 

đến cõi ấy; sanh tử xong rồi lại tử sanh, vĩnh viễn chẳng ngưng nghỉ, thế 

nên ví như bánh xe xoay vần -  luân chuyển, khổ chẳng thể tả.  “Ðộng 

 kinh trần kiếp” , trải qua trần điểm kiếp. 

 “Mê  hoặc  chướng  nạn” .  “Mê”   là  vô  minh  phiền  não,  trong  lục 

đạo gọi là Kiến Tư phiền não, đây là mê,  mê hoặc.  “Chướng”  thường 

nói  về  Nhị  chướng,  Tam  chướng.  Tam  chướng  “Hoặc,  Nghiệp,  Khổ”, 

mê hoặc, tạo nghiệp, thọ báo. Tại sao là chướng? Chướng ngại sự minh 

tâm kiến tánh của bạn.  “Nạn”  là bát nạn (tám nạn), chúng ta thường nói 

về  “tam đồ, bát nạn” , nạn là bạn gặp nạn. Trong tám nạn đặc biệt phải 

để ý thế trí biện thông là một trong tám nạn, một số người cứ cho rằng 

thế trí biện thông là chuyện tốt. Trường Thọ thiên là một trong tám nạn, 

Trường Thọ thiên ở đâu? Tứ Không thiên. Tại sao nói Tứ Không thiên là 

bị nạn? Trong Tứ Không thiên chẳng có Phật, Bồ Tát giảng kinh thuyết 

pháp. Nói nạn, tám thứ nhân duyên, mù điếc câm tám thứ nhân duyên 

chướng ngại cơ duyên nghe pháp của bạn, làm cho bạn chẳng dễ tiếp xúc 

đến Phật pháp, chẳng có cơ hội học Phật, như vậy gọi là gặp nạn, chẳng 

phải nạn thường, chẳng có cơ hội học Phật chính là gặp nạn. Trường Thọ 

thiên, sanh đến cõi trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng, thọ mạng tám vạn đại 

kiếp, trong thời gian dài tám vạn đại kiếp này chẳng được tiếp xúc đến 

Phật pháp, bạn nói xem: Như vậy thì đáng tiếc dường nào! 

Trong kinh này, Phật, Bồ Tát tán thán người ở cõi Diêm Phù Ðề 

chúng ta. Người ở Diêm Phù Ðề tuy rất dễ tạo tội nghiệp, nhưng cũng có 

chỗ tốt, [tức là] cũng rất dễ [giác ngộ và biết] quay về cho nên Phật, Bồ 

Tát tán thán. Ðịa Tạng Bồ Tát nói khi chúng ta làm việc thiện, việc thiện 

rất  nhỏ,  “như  sợi  lông,  như  một  giọt”   chuyện  thiện  nhỏ  nhoi  như  vậy 

Phật, Bồ Tát nhìn thấy cũng hoan hỷ, đều vui lòng đến giúp đỡ. Ðây là 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 237

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nói chúng sanh ở địa phương này tuy tạo nghiệp nhưng dễ quay về. Còn 

cõi trời, càng lên cao càng khó quay về. Trong kinh Phật có nói đến hai 

mươi thứ học Phật khó.  “Giàu sang học Phật khó” , người cõi trời giàu 

sang, mỗi ngày hưởng phước, hưởng được rất tự tại, học Phật gian khổ 

như vậy nên họ chẳng chịu học, họ chẳng biết khổ.  “Bần cùng học đạo 

 khó” , một ngày ba bữa ăn không no, mỗi ngày đều chịu đói, trong trạng 

thái đói meo như vậy thì còn có lòng dạ gì nữa để học Phật! Ví trên trời 

là giàu sang, tam ác đạo ví là bần cùng, cả hai đều khó khăn. Thế nên, 

người  nào  trong  nhà  tương  đối  đủ  ăn,  cũng  không  giàu  có  lắm,  cũng 

chẳng bị chết đói, hạng người này dễ giác ngộ, họ biết khổ, dễ giác ngộ. 

Thế nên Nhị chướng, Tam chướng, Bát nạn chẳng dễ thoát ly. Phía dưới 

Thế Tôn lại dùng thí dụ để nói: 

 Như  ngư  du  võng  tương  thị  trường  lưu,  thoát  nhập  tạm  xuất 

 hựu phục tao võng. 

如魚遊網將是長流。脫入暫出又復遭網。

 (Như cá bơi trong lưới theo dòng nước chảy, tạm thoát ra được 

 rồi lại mắc vào lưới.) 

 “Ngư”  ví chúng sanh, chúng sanh trong lục đạo.  “Võng”  ví như 

lục đạo, tam giới lục đạo.  “Trường lưu”  ví như tạo nghiệp, luôn tạo vĩnh 

viễn  chẳng  dứt.  “Thoát  nhập”   ví  như  sanh  tử  luân  hồi.  Ví  như  chúng 

sanh trong lục đạo  “tánh thức vô định” , giống như cá bơi đi khắp nơi, 

chẳng có phương hướng, mục tiêu nhất định, thường bơi vào trong lưới. 

Võng  là  la  võng  (lưới  rập),  [tức  là]  lưới  rập  của  Ma,  Ma  là  gì?  Ma  là 

chiết ma [tức là] dày vò, thân tâm của bạn vĩnh viễn bị dày vò, phá hoại, 

khổ  chẳng  nói  nổi.    Nguyên  nhân  căn  bản  là  như  câu  nói  trong  Phật 

pháp:  “Ái chẳng nặng chẳng sanh Sa Bà, Niệm chẳng nhất chẳng sanh 

 Tịnh Ðộ” . Thuyết minh nguyên nhân căn bản của lục đạo luân hồi là gì? 

Tình chấp, đây chẳng phải là chuyện tốt. Tình là cái gì? Nói cho chư vị 

biết tình cũng tức là trí huệ, khi giác ngộ thì nó là trí huệ, khi mê thì nó 

là tình.  Trong kinh  Phật  thường  nói:  “Phiền não tức  Bồ  Ðề” , lúc giác

ngộ thì phiền não là Bồ Ðề, lúc mê thì Bồ Ðề là phiền não. Chư vị nhất 

định  phải  biết  trí  huệ  vô  lượng  vô  biên,  phiền  não  cũng  vô  lượng  vô 

biên, một mê thì hết thảy đều mê, đem trí huệ vô lượng vô biên trong tự 

tánh đều biến thành phiền não, tình chấp. Một khi giác ngộ rồi thì tất cả 

hết thảy  vô  lượng  vô  biên phiền  não  khôi phục  trở  thành  vô  lượng  vô 

biên trí huệ, đều ở trong một niệm. Nhất định phải giác! Nhất định phải 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 238

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

minh bạch, hết thảy  tình, ái của lục đạo chúng sanh phía trước đều có 

một nguyên tắc cơ bản tồn tại: Tánh thức vô định; nói cách khác tình của 

họ vô định, ái của họ vô định. Ngày nay ái, ngày mai không ái, hôm nay 

có tình, ngày mai vô tình, đều chẳng định. 

Thế nên bạn nhất định phải biết, người thế gian bất luận nói tình, 

nói ý, nói ái với bạn, trong lòng bạn nhất định phải hiểu rõ ràng, minh 

bạch, giác ngộ, đó là gì? Ðều là tình ý giả dối, đừng cho là thật. Nếu bạn 

cho là thật thì bạn sẽ mắc lầm. Lầm cái gì? Cái lầm của sanh tử luân hồi, 

chẳng phải thật. Nói cho chư vị biết chỉ có Phật, Bồ Tát mới có chân ái 

chân tình, vĩnh viễn chẳng biến. Vì tánh thức của Phật, Bồ Tát là định, 

còn tánh thức của phàm phu chúng sanh là bất định. Cho nên cái tình của 

Phật, Bồ Tát thực sự là chân tình chân ái, họ chẳng dùng danh từ tình và 

ái, các Ngài dùng từ, dùng bi, từ bi chính là chân tình chân ái, vĩnh viễn 

chẳng biến đổi, việc này chúng ta phải hiểu rõ. Chúng ta phải học theo 

Phật,  Bồ  Tát,  đối  với  hết  thảy  chúng  sanh  thực  sự  có  tình,  thực  sự 

thương  yêu,  vĩnh  viễn  chẳng  thay  đổi,  trong  kinh  thường  gọi  là   “vô

 duyên đại từ, đồng thể đại bi” . 

Ở đây chúng ta có thể nói thêm vài câu, trong hết thảy kinh điển 

trong  bốn  mươi  chín  năm  Phật  thường  nói,  chẳng  biết  là  đã  nói  bao 

nhiêu  lần,  mục  đích  đều  là  để  nhắc  nhở  chúng  ta.  Năm  xưa  lúc  Phật 

giảng kinh thuyết pháp, mỗi ngày đều có thính chúng mới đến, Phật rất 

từ  bi,  “trong  nhà  Phật  chẳng  xả  [bỏ]  một  ai” ,  có  một  người  mới  lại 

chưa nghe những khai thị quan trọng thì Phật đều lập lại thêm lần nữa. 

Mê mất tự tánh, tâm tánh chẳng định, tình và ái sanh khởi từ đây đều là 

tạm thời ngắn ngủi, rất dễ thay đổi, nhất định chẳng phải thật. Chúng ta 

phải học Phật, tình và ái của Phật đều là chân thật, vĩnh hằng chẳng thay 

đổi. Vả lại tình và ái này đều thanh tịnh, mảy trần chẳng nhiễm và bình 

đẳng, chẳng phải là đối với người này thì thương, đối với người kia thì 

ghét, là tận hư không, trọn khắp pháp giới. Ðối với Phật, Bồ Tát kính ái, 

đối với địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh cũng kính ái, sự kính ái này đều bình 

đẳng. Chẳng phải đối với Phật, Bồ Tát thì thêm một phần, đối với súc 

sanh thì kém một phần, tuyệt chẳng có hiện tượng này. Tại sao? Ðại ái 

của các Ngài lưu lộ từ tự tánh, là đức năng vốn sẵn có trong chân tâm. 

Ðề của kinh Vô Lượng Thọ có ghi Thanh Tịnh, Bình Ðẳng, Giác, 

lòng từ bi, thương yêu rộng lớn của Ngài tuyệt đối tương ứng với thanh  

tịnh,  bình đẳng, giác.  Nếu chẳng tương  ứng  với  thanh tịnh, bình  đẳng, 

giác thì đó là tình thức vô định. Tại sao vậy? Tâm ý thức làm chủ. Phàm 

phu chúng ta dùng tâm ý thức, tâm ý thức chẳng định, chúng ta nhất định 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 239

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

phải nhận thức rõ ràng. Cho nên hết thảy lục đạo chúng sanh chẳng thể 

thoát ra khỏi sanh tử luân hồi, nguyên nhân chủ yếu là ở chỗ này. Do đó 

có thể biết đời này chúng ta niệm Phật muốn cầu sanh Tây Phương Cực 

Lạc  thế  giới,  [chúng  ta]  thường  nói  phải  nhìn  thấu  suốt,  phải  buông 

xuống. Ðây là việc thứ nhất phải buông xuống, phải buông xuống tình ý 

giả dối của thế gian, buông xuống triệt để. Sau khi buông xuống thì nhấc 

lên, nhấc lên  “vô duyên đại từ, đồng thể đại bi”  của Phật, Bồ Tát. Buống 

xuống được, nhấc lên nổi.  Phát khởi lòng thương rộng lớn của Phật, Bồ 

Tát, bạn có thể xả mình vì người, cái gì cũng có thể hy sinh, cái gì cũng 

có thể buông xả để làm lợi ích cho hết thảy chúng sanh, đó chính là học 

theo Ðịa Tạng Bồ Tát. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Dĩ thị đẳng bối ngô đương ưu niệm. 

以是等輩吾當憂念。

 (Vì những kẻ đó mà Ta phải lo nghĩ.) 

Thế Tôn đang ưu niệm chính là việc này. Thế Tôn chẳng lo việc 

khác, lo nghĩ hết thảy tội khổ chúng sanh trong tận hư không, trọn khắp 

pháp giới,  Ngài chẳng  vì  một  người nào đó.  Phía  trước  chúng  ta  thấy, 

Ma  Gia  phu  nhân  hình  như  có  một  chút  tình  chấp,  đặc  biệt  lưu  luyến 

Diêm Phù Ðề chúng sanh, lúc Ðịa Tạng Bồ Tát nói pháp cho bà thì tâm 

lượng ấy rộng lớn hơn nhiều, đều là làm khuôn mẫu cho chúng ta xem. 

Ma Gia phu nhân làm đúng hay sai? Ðúng. Ðúng như thế nào? Chúng ta 

giúp đỡ chúng sanh thì bắt đầu từ chỗ gần nhất, không thể nói chẳng lo 

chỗ gần, đi lo những chỗ ở xa, chẳng có lý này, chẳng hợp lý, chẳng hợp 

pháp. Giúp đỡ người nhất định phải bắt đầu từ chỗ gần rồi tới chỗ xa. 

Chỗ nào là gần? Người nhà của bạn là gần nhất, muốn độ chúng sanh 

hãy  độ  người  nhà  trước.  Tại  sao  độ  người  nhà  không  được?  Vì  chính 

mình chẳng làm được hoàn hảo, làm chẳng đúng như pháp, người nhà 

của bạn chẳng tin tưởng. Nếu bạn làm đúng như pháp, người nhà sanh 

tâm cung kính, khâm phục bạn, chịu học theo bạn, chịu nghe lời của bạn. 

Thế nên bạn phải làm đúng như pháp, tự mình phải làm ra một hình dáng 

tốt đẹp cho người ta thấy. Sau đó làm ra cho thân thích bạn bè, và những 

người quen biết thấy, dần dần mở rộng phạm vi này. Ma Gia phu nhân 

dạy chúng ta cách khéo léo độ chúng sanh, còn Phật, Bồ Tát dạy chúng 

ta một cách toàn diện: Tất cả đều là thiện tri thức, đều vì dạy chúng ta 

nên mới làm ra những sự thị hiện này, họ biểu diễn cho chúng ta coi. Nói 

thật ra, làm thế nào mới có thể phát triển Phật pháp, làm cho hết thảy 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 240

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chúng sanh hoan hỷ tiếp nhận? Kinh Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện này 

là kịch bản tốt nhất, có thể đem nó lên sân khấu, đem nó diễn thành phim 

truyện, thành phim điện ảnh, chẳng có ai không thích, không ưa, thiện 

xảo phương tiện làm lợi ích cho chúng sanh. 

Nhưng muốn làm việc này, nói thật ra phải nên hướng về phía này 

mà phát triển, những người biên kịch, đạo diễn, diễn viên nên đến giảng 

đường học trước, chúng ta giảng kinh này rõ ràng từ đầu đến cuối, mọi 

người đều phát tâm làm Ðịa Tạng Bồ Tát, mọi người đều phát tâm tạo 

dựng  sự  nghiệp  Ðịa  Tạng,  sau  đó  phim  này  chắc  chắn  sẽ  diễn  thành 

công. Hiện nay cũng có một số phim điện ảnh, phim kịch về Phật Giáo, 

tôi xem thử [thì thấy] cũng không lý tưởng cho lắm. Nguyên nhân là gì? 

Ðạo diễn, diễn viên chẳng hiểu Phật pháp nên hiệu quả đương nhiên còn 

rất kém. Diễn viên, đạo diễn phải thực sự hiểu giáo nghĩa, thâm giải ý 

thú thì kịch bản của họ, kỹ thuật diễn kịch mới có thể thể hiện rộng lớn 

trí huệ cao độ, mới có thể đạt đến mức thiện xảo phương tiện. Chúng ta 

có  tâm  này,  nguyện  này,  nhưng  duyên  chưa  đủ.  Ngày  nay  chẳng  có 

những diễn viên, đạo diễn điện ảnh, truyền hình cùng chúng ta học Phật 

nên hiện nay chúng ta làm chuyện này không ðýợc. Nếu có một nhóm 

ngýời nhý vậy, nhân duyên thành thục rồi thì chúng sanh có phước báo 

to  lớn,  chúng  sanh  toàn  thế  giới  sẽ  có  phước  báo  to  lớn,  toàn  bộ  kinh 

Hoa Nghiêm cũng có thể đem lên sân khấu. Tuy chúng ta chẳng giảng 

kinh  Hoa  Nghiêm  được  bao  nhiêu,  mới  giảng  được  một  chút,  các  bạn 

nghe  [giảng]  cũng  được  hưởng  đạo  vị,  đều  có  thể  mang  lên  sân  khấu. 

Trong đời sống hằng ngày mỗi thứ chúng ta đều có thể làm gương mẫu 

trong sinh hoạt. Thế  nên học Phật, Bồ Tát tức là học biểu diễn, chúng ta 

chẳng diễn trên  sân khấu  của nghệ  sĩ,  hiện  nay  chúng  ta diễn  trên sân 

khấu của xã hội. Phải biết làm thế nào diễn vở kịch này cho hoàn hảo, 

làm cho những chúng sanh chưa giải thoát xem đến vở kịch này có thể 

cảm ngộ, có thể cảm động, có thể giác ngộ thì có thể đạt đến mục đích 

hoằng pháp lợi sanh vậy. 

Chúng ta xem thử Phật lo nghĩ những gì? Ngày nay chúng ta lo 

nghĩ những gì? Những gì chúng ta lo âu đều sai, đều là giả. Chúng ta lo 

âu cái thân của mình, tánh mạng tài sản, đều là giả chẳng thật. Thân là 

vô thường, vật ngoài thân càng chẳng thể được, nhất định phải hiểu đạo 

lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật. Hết thảy của chư Phật, Bồ Tát đều 

chân thật, chúng ta phải tin sâu, hết lòng học tập, y giáo phụng hành. 

Xem tiếp câu sau: 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 241

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Nhữ ký tất thị vãng nguyện, lũy kiếp trọng thệ quảng độ tội bối, 

 ngô phục hà lự”. 

汝既畢是往願。累劫重誓廣度罪輩。吾復何慮。

 (Đời trước ông đã phát nguyện, nhiều kiếp lập trọng thệ, quảng 

 độ những kẻ có tội, thì Ta còn lo gì nữa”.) 

Thế Tôn nghe Địa Tạng Bồ Tát báo cáo cũng vô cùng hoan hỷ, 

nói  ông  đã   “tất  thị  vãng  nguyện” ,  Địa  Tạng  Bồ  Tát  phát  nguyện  độ 

chúng  sanh  chẳng  phải  ở  ngày  hôm  nay,  vô  lượng  kiếp  trước  Ngài  đã 

phát nguyện này, nhiều đời kiếp thực tiễn nguyện vọng này của Ngài, vả 

lại đã phát nhiều lần. Giống như chúng ta mỗi ngày đều niệm Tứ Hoằng 

Thệ Nguyện  “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, phiền não vô lượng thệ 

 nguyện đoạn” ,  mỗi ngày chúng ta đều niệm tứ hoằng thệ nguyện, chứ 

chẳng phát tứ hoằng thệ nguyện, nếu thực sự phát được thì còn phải nói 

nữa ư! Nếu quả thật đã phát nguyện này thì bạn sẽ chẳng là phàm phu 

nữa.  Không  là  phàm  phu  thì  là  gì?  Bạn  sẽ  là  Phát  Tâm  Trụ  Bồ  Tát. 

Chúng ta coi kinh Hoa Nghiêm nói Phát Tâm Trụ Bồ Tát là địa vị gì? 

Địa vị Sơ Trụ trong Viên Giáo, bạn đã siêu việt lục đạo, siêu việt thập 

pháp  giới,  tứ  hoằng  thệ  nguyện  đã  phát  thực  sự  bèn  siêu  việt.  Không 

những  chẳng  còn  trong  lục  đạo,  bạn  cũng  chẳng  còn  trong  thập  pháp 

giới, vừa phát liền siêu việt. Mỗi ngày đều niệm thì không được, niệm 

thì không thể siêu việt, phải chân thật phát. Chúng ta quan sát cặn kẽ, tứ 

hoằng  thệ  nguyện  có  phải  là  Địa  Tạng  Bổn  Nguyện  hay  không?  Phải, 

chẳng sai khác gì cả. Hôm nay tại cung trời Đao Lợi, Địa Tạng Bồ Tát 

cũng  phát  nguyện  nữa,  tiếp  nhận  lời  phó  chúc  của  Thế  Tôn  giúp  đỡ 

những  chúng  sanh  khổ  nạn  này.  Thế  Tôn  ở  nơi  đây  nói  lời  này  là  tán 

thán Ngài.  “Lũy kiếp trùng thệ” , chữ này đọc [như âm của chữ] “trọng” 

cũng được, đọc âm chữ “trùng” cũng được, đều được hết.  “Trọng”  là lời 

nguyện  của  Ngài  rất  nặng.  “Trùng”   là  Ngài  đã  phát  nguyện  nhiều  lần 

rồi, hai cách đọc chữ này, hai ý nghĩa này đều hợp lý. Phật thấy họ sốt 

sắng gánh vác thì cũng rất an ủi, chẳng phải âu lo nữa, chẳng phải bận 

tâm nữa. 

Thật ra hoàn toàn là biểu diễn cho chúng ta coi, chư vị phải hiểu, 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  cũng  hóa  thân  làm  Địa  Tạng  Bồ  Tát.  Tại  sao 

không  dùng  thân  Phật  để  xuất  hiện  trong  thế  gian  này,  tiếp  tục  thuyết 

pháp  cho  chúng  ta?  Không  thể  được,  những  chúng  sanh  này  tâm  thức 

chẳng định.  Chư vị phải hiểu, nếu thấy Phật trụ thế lâu dài, chúng sanh 

sẽ giải đãi, làm biếng: “Không sao đâu, hôm nay không nghe kinh, ngày 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 242

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

mai Ngài cũng sẽ giảng nữa, năm nay không học, hai năm sau học cũng 

chẳng trễ, lúc nào Ngài cũng giảng mà!”. Nếu nói Phật sẽ lập tức diệt độ 

thì họ sẽ khẩn trương: “Phải học mau lên, không học thì sẽ chẳng còn cơ 

hội nữa”, họ sẽ khẩn trương lên. Thế nên Phật thị hiện diệt độ, thị hiện 

trụ tại thế gian đều là thiện xảo phương tiện, chúng ta phải hiểu ý nghĩa 

này. Việc cầu học không phải cũng vậy hay sao. Lúc trước tôi học ở Đài 

Trung,  trong  một  thời  gian  ngắn,  tôi  đạt  được  lợi  ích  nhiều  hơn  phần 

đông  những  bạn  học  khác.  Vì  nguyên  nhân  gì?  Chúng  tôi  là  người  ở 

phương  xa đến,  đến Đài  Loan  làm  khách,  thời gian  rất  ngắn, phải học 

mau mau, học hết lòng, không thôi thì đến một ngày nào đó sẽ mất cơ 

hội.  Những  người  cư  trú  ở  thị  xã  Đài  Trung  chẳng  có  quan  niệm  này, 

thầy Lý thường trú ở thị xã Đài Trung, năm nay không thành thì vẫn còn 

năm tới, năm tới không thành thì cũng còn năm tới nữa. Có tâm ấy thì 

vĩnh viễn sẽ làm biếng, mãi đến lúc thầy Lý vãng sanh cũng vẫn chưa 

học thành tựu. Thầy Lý cư trú ở Đài Trung suốt ba mươi tám năm, tâm 

lý  này  chẳng  giống  nhau.  Chúng  tôi  đến  làm  khách,  tâm  trạng  này  rất 

khẩn trương, phải nắm chắc lấy cơ hội này, biết rằng một khi mất cơ hội 

thì  chẳng  dễ  gì  kiếm  lại  được.  Phật,  Bồ  Tát  xuất  hiện  ở  thế  gian  này, 

dùng thân phận của Phật để xuất hiện cũng là ý nghĩa này, chẳng thể trụ 

lâu dài. Thị hiện trụ thế lâu dài thì chúng sanh trở về sau sẽ lười biếng, 

lời giáo học của Phật sẽ chẳng linh nữa, thế nên không thể thị hiện trụ 

lâu dài. Xin xem tiếp đoạn kinh văn kế tiếp, Thế Tôn và Địa Tạng Bồ 

Tát một bên hỏi, một bên trả lời, kế bên lại thêm một vị Bồ Tát vào. 

 Thuyết thị ngữ thời, hội trung hữu nhất Bồ Tát Ma Ha Tát. 

說是語時。會中有一菩薩摩訶薩。

 (Nói đến đây, trong hội có một vị Bồ Tát Ma Ha Tát.) 

Những Bồ Tát này đều là Đẳng Giác Bồ Tát, đều chẳng phải là Bồ 

Tát thường. 

 Danh Định Tự Tại Vương. 

名定自在王。

 (Hiệu là Định Tự Tại Vương.) 

Từ danh hiệu này của Ngài chúng ta liền biết, Ngài được đại tự tại  

trong thiền định. Trong Phật pháp thường nói:  “Na Già thường tại định, 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 243

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 vô hữu bất định thời”  43. 

 Bạch Phật ngôn: “Thế Tôn, Địa Tạng Bồ Tát, lũy kiếp dĩ lai các  

 phát hà nguyện, kim mông Thế Tôn ân cần tán thán, duy nguyện Thế  

 Tôn lược nhi thuyết chi”. 

白佛言。世尊。地藏菩薩。累劫已來各發何願。今蒙

世尊殷勤讚歎。唯願世尊略而說之。

 (Bạch đức Phật: “Bạch Thế Tôn, Địa Tạng Bồ Tát từ nhiều kiếp 

 đến nay đã phát nguyện gì mà nay được Thế Tôn ân cần khen ngợi như 

 thế?  Cúi mong đức Thế Tôn lược nói cho”.) 

Trong đại hội, Thế Tôn tán thán Địa Tạng Bồ Tát, Định Tự Tại 

Vương Bồ Tát đâu phải là không biết, đã biết rõ nhưng vẫn hỏi. Vì Ngài 

biết hội kinh này khi kết tập kinh tạng nhất định sẽ truyền lâu xa, những 

người chẳng tham gia hội này thấy thái độ đức Phật tán thán Địa Tạng 

Bồ Tát, chắc không khỏi hoài nghi. Bồ Tát rốt cuộc có những nguyện gì, 

có đức hạnh gì mà được Thế Tôn tán thán như vậy? Nhưng những người 

không tham gia pháp hội phải đi đâu hỏi? Sau này dù cho có những câu 

hỏi này nhưng cũng chẳng có chỗ để hỏi. Định Tự Tại Vương Bồ Tát từ 

bi, Ngài biết được, thay thế chúng ta đặt câu hỏi để Thế Tôn nói rõ cho 

chúng ta biết, đoạn trừ nghi hoặc của chúng ta. Thế nên cách đặt câu hỏi 

này trong kinh Phật gọi là  “câu hỏi đem lại lợi lạc cho hữu tình” , đáng 

để chúng ta học tập. Có khi chúng ta chẳng có nghi hoặc nhưng nghĩ đến 

người khác có thể nghi hoặc thì cũng phải đặt câu hỏi. Đặc biệt là ngày 

nay chúng ta lợi dụng phương pháp khoa học, giảng kinh, diễn giảng gì 

cũng  thâu  hình,  thâu  âm  rồi  phổ  biến  lưu  thông,  cho  nên  nghe  kinh 

không nhất định phải ở hiện trường, có thể phía ngoài hiện trường người 

nghe càng nhiều hơn, chẳng thể thống kê. Nếu họ có nghi hoặc thì đi đâu 

để hỏi? Thế nên đặt những câu hỏi nhằm đem lại lợi ích cho hữu tình, 

chúng ta nên học theo. Xin xem kinh: 

 Nhĩ thời Thế Tôn cáo Định Tự Tại Vương Bồ Tát: “Đế thính đế  

43 Na Già là dịch âm tiếng Phạn chữ nāga, có nghĩa là rồng, voi, vô tội, bất lai. Đây là 

thuật ngữ để xưng tụng Phật hoặc bậc A La Hán. Sách Huyền Ứng Âm Nghĩa chép: 

“Kinh Khổng Tước gọi Phật là Na Già, do Phật chẳng còn sanh tử”. Đại Trí Độ Luận 

quyển ba chép: “Ma Ha là lớn, Na là Vô, Già là Tội. A La Hán đã đoạn các phiền 

não, nên gọi là Đại Vô Tội”. Thiền Định của đức Phật cũng gọi là Na Già. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 244

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 thính thiện tư niệm chi, Ngô đương vị nhữ phân biệt giải thuyết”. 

爾時世尊告定自在王菩薩。諦聽諦聽善思念之。吾當

為汝分別解說。

 (Bấy giờ Thế Tôn bảo Định Tự Tại Vương Bồ Tát: “Lắng nghe, 

 lắng nghe, hãy khéo suy xét, Ta sẽ vì ông mà giải bày rõ ràng”.) 

Bồ Tát đặt câu hỏi, Thế Tôn nhất định sẽ giải đáp, vả lại Thế Tôn 

biết câu trả lời này có thể đem lại lợi ích cho rất nhiều, vô lượng vô biên 

đại chúng chẳng có mặt lúc ấy. Trước lúc khai thị, những câu này giới 

khuyến  Bồ  Tát,  nói  thật  ra  chính  là  giới  khuyến  đại  chúng  hiện  tiền 

chúng ta, phải  “lắng nghe, lắng nghe, hãy khéo suy xét” , tám chữ này rất 

quan trọng.  Chúng ta nghe có hiểu ý của Phật không then chốt ở tám 

chữ này.  Trong  bài khai kinh kệ nói:   “Nguyện  giải  Như  Lai chân  thật 

 nghĩa” , nếu chẳng có tám chữ này thì bạn sẽ rất khó giải nghĩa chân thật 

của  Như  Lai.  “Đế”   là  gì?  Đế  là  chân  thành,  dùng  tâm  chân  thành  để 

nghe. Chân thành là gì? Rời khỏi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì 

gọi là  “đế thính” ; nói cách khác, lúc nghe pháp trong tâm chẳng được 

phép có vọng tưởng, được vậy thì gọi là lắng nghe.  “Thiện tư niệm chi” , 

thiện tư tức là chỗ ngộ, sau khi nghe xong sẽ có chỗ ngộ, nhà Phật chúng 

ta gọi là khai ngộ, nghe pháp khai ngộ. Lắng nghe mới có thể khai ngộ, 

ngộ xong phải  “niệm chi” , niệm là hạnh,  “niệm tư tại tư” (niệm ở đâu 

thì chú tâm ở đó). Trong tám chữ này đều bao gồm cả tín, nguyện, hạnh, 

đều  gói  gọn  trong  ấy.  Đây  là  tâm  niệm,  thái  độ  nhất  định  phải  có  khi 

nghe pháp, nếu chẳng có tâm này, chẳng có thái độ này thì giống như 

câu:  “Nghe  mà  cũng  như  chưa  nghe,  nghe  mà  cũng  như  chẳng  nghe” . 

Nghe pháp như vậy cũng giống như chẳng nghe gì cả, vậy thì uổng lắm. 

 Nãi vãng quá khứ vô lượng a-tăng-kỳ na-do-tha, bất khả thuyết 

 kiếp. 

乃往過去無量阿僧祇那由他。不可說劫。

 (Vào thuở quá  khứ, vô lượng a-tăng-kỳ na-do-tha số  kiếp  chẳng 

 thể nghĩ bàn.) 

Đây là nói về chuyện xưa của Địa Tạng Bồ Tát. Giới thiệu vị Bồ 

Tát này cho chúng ta, cho chúng ta nhận biết, hiểu rõ Địa Tạng Bồ Tát, 

sau đó chúng ta mới tin tưởng Ngài, mới chịu học theo Ngài. Phải nói rõ 

nhân duyên  tu  học đời quá  khứ  của  Địa Tạng Bồ  Tát,  sự tích  của  Địa 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 245

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Tạng Bồ Tát trong vô lượng kiếp vĩnh viễn nói chẳng hết, chỉ có thể nêu 

ra vài chuyện trong những sự tích này. Đây là do Thích Ca Mâu Ni Phật 

nói cho chúng ta, một chuyện lúc Địa Tạng Bồ Tát vừa phát tâm, thời 

gian lúc ấy quá lâu rồi, chúng ta thường nói đây là con số thiên văn. 

 Nhĩ thời hữu Phật. 

爾時有佛。

 (Lúc đó có đức Phật.) 

Ở thời đại đó, trong những kiếp xa xôi, thời đó có một vị Phật. 

 Hiệu  Nhất  Thiết  Trí  Thành  Tựu  Như  Lai,  Ứng  Cúng,  Chánh 

 Biến Tri, Minh Hạnh Túc, Thiện Thệ, Thế Gian Giải, Vô  Thượng  Sĩ, 

 Điều Ngự Trượng Phu, Thiên Nhân Sư, Phật, Thế Tôn. 

號一切智成就如來。應供。正遍知。明行足。善逝。

世間解。無上士。調御丈夫。天人師。佛。世尊。

 (Hiệu  là  Nhất  Thiết  Trí  Thành  Tựu  Như  Lai,  Ứng  Cúng,  Chánh 

 Biến  Tri,  Minh  Hạnh  Túc,  Thiện  Thệ,  Thế  Gian  Giải,  Vô  Thượng  Sĩ, 

 Điều Ngự Trượng Phu, Thiên Nhân Sư, Phật, Thế Tôn.) 

Mười hiệu này trong nhà Phật là thông hiệu của chư Phật, mười 

hiệu  này  hiển  thị  trí  huệ  đức  năng  trên  quả  địa  Phật.  Khi  thành  Phật, 

chứng  quả  thì  trí  huệ,  đức  năng  vô  lượng  vô  biên,  và  xưng  tán,  tuyên 

thuyết chẳng hết.  Phật đem vô lượng vô biên trí huệ, đức năng trên quả 

địa quy  nạp  thành  mười  loại,  rồi dùng  mười  đức  hiệu  này  để  biểu  thị. 

Mười đức hiệu này chúng ta nói sơ lược qua: 

 “Nhất Thiết Trí Thành Tựu”  là biệt hiệu của Phật, hết thảy trí huệ 

thành tựu rồi. Từ  “Như Lai”  trở về sau cả mười hiệu này là thông hiệu, 

mỗi vị Phật đều có mười danh hiệu này, đây là việc chư vị đồng tu phải 

ghi nhớ, phải hiểu, đừng hiểu lầm. Vì có nhiều người nói [và hỏi] các vị 

Phật, vị Phật nào lớn nhất?  Như Lai Phật lớn nhất.  Đây là một quan 

niệm sai lầm, coi tiểu thuyết nhiều quá rồi, Tôn Ngộ Không chẳng nhảy 

ra khỏi bàn tay của Như Lai Phật. Mỗi vị Phật đều xưng là Như Lai, cho 

nên Như Lai là thông hiệu. Như Lai phải giải thích làm sao? Một cách 

nói đơn giản nhất, Phật hiện nay giống như cổ Phật tái lai nên gọi là Như 

Lai.  Phật  Phật đạo  đồng,  khi  thành  Phật  rồi thì  cái  gì  cũng bình đẳng, 

hoàn toàn tương đồng. Bồ Tát không thể giống Bồ Tát, chẳng hoàn toàn 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 246

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

giống  nhau,  Phật  cùng  Phật  là  hoàn  toàn  giống  nhau,  thế  nên  mới  nói 

Phật ngày nay giống như cổ Phật tái lai. Nếu nói ý nghĩa đó sâu thêm, 

trong kinh Kim Cang có một cách giải thích  “Như Lai giả, chư pháp như 

 nghĩa” , cách giải thích này rất hay.  “Chư pháp như nghĩa” , chữ như này 

là gì? Như chính là chân như bổn tánh. Tất cả hết thảy chư pháp và chân 

như bổn tánh đều tương ứng, đó gọi là Như Lai, ý nghĩa này nói vô cùng 

viên mãn, nếu từ mặt Lý mà nói. Nói như cổ Phật tái lai là nói từ mặt Sự. 

Còn rất nhiều ý nghĩa khác, chúng ta lược bớt. 

 “Ứng Cúng” , cúng là cúng dường, trong hết thảy mọi người, Phật 

là  người  thiện  chân  thật  cứu  cánh  viên  mãn,  người  có  đại  trí  huệ  cứu 

cánh viên mãn, đức năng to lớn, là gương tốt cho chúng ta, thầy tốt của 

chúng ta, đáng được chúng ta cúng dường; chúng ta cúng dường Ngài sẽ 

có  phước  báo.  Thế  nên  mới  gọi  là  Ứng  Cứng,  đáng  được  người,  trời 

cúng dường. 

Thông  hiệu  thứ  ba   “Chánh  Biến  Tri” ,  Tri  là  chẳng  có  gì  không 

biết. Biến là phổ biến, chẳng có gì Ngài chẳng biết. Không những biến 

tri mà còn thực sự biến tri, những gì Ngài biết chẳng có gì sai lầm. Hết 

thảy kinh pháp do Phật nói đâu thể nào có sai lầm! Nếu có sai lầm đại 

khái  đều  vì  người  sau  này  dùng  ý  tứ  riêng  của  mình  sửa  đổi  nên  mới 

sanh ra sai lầm. Thế nên kinh điển lưu thông đến ngày hôm nay, được 

phiên dịch trải qua mấy ngàn năm, thời cổ những bản viết tay khó tránh 

khỏi có chữ sai, bỏ sót câu văn, ngày nay chúng ta làm những việc này 

đều biết, là một chuyện rất khó khăn. Dù phát hiện có chữ nào đó trong 

kinh có thể chẳng đúng lắm, là chữ sai, chỗ nào đó có vấn đề, cũng tuyệt 

đối không thể sửa đổi. Nếu bạn phát hiện ra, có thể ghi chú ở kế bên, 

dùng cách ghi chú ở ven bìa, nguyên văn không thể sửa đổi. Đây là vì 

đạo lý gì? Tôi cảm thấy chỗ này không đúng nên tôi sửa một chút, bạn 

cảm thấy chỗ kia không đúng nên sửa một chút, vậy thì thôi rồi, thêm vài 

chục năm nữa cuốn kinh này hoàn toàn bị sửa đổi mất hết, chẳng thể đọc 

tụng được nữa. Thế nên cho dù có sai lầm cũng không thể sửa đổi, chỉ có 

thể chú thích thêm. Những đại đức từ xưa đến nay đã làm được rất hoàn 

hảo, họ phát hiện có chữ sai, chữ đó có thể là chữ gì hoặc chữ đó đáng lý 

phải là chữ gì, họ chú thích ở kế bên, chẳng sửa đổi nguyên văn, giữ bộ 

mặt sẵn có lúc ban đầu vĩnh viễn được lưu truyền mãi mãi, làm lợi ích 

cho hàng hậu học. Đây là một cách làm có trách nhiệm đối với lịch sử, 

đối với chúng sanh, chúng ta phải học theo, đây là Chánh Biến Tri. 

Một số tín đồ tôn giáo khen ngợi Thượng Đế là toàn năng, toàn tri, 

Chánh Biến Tri chính là toàn năng, toàn tri. Nói thật ra, Thượng Đế thật 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 247

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chẳng phải toàn năng, toàn tri, Phật mới toàn năng toàn tri. Phật là ai? 

Phật là chân tâm bổn tánh của chúng ta, chân tâm bổn tánh của chúng ta 

mới thực sự là toàn năng, toàn tri. Vì tận hư không, trọn khắp pháp giới 

đều là tâm tánh biến hiện mà ra, tâm tánh làm gì không biết được, làm gì 

không nổi?  Thế nên đây là một cách nói rất hợp lý. Nếu tâm tánh của 

chúng ta hoàn toàn thấu lộ ra rồi, hoàn toàn hiển thị ra, đối với quá khứ, 

vị lai của cả vũ trụ đích thật đều là chánh biến tri, đây chẳng phải giả. 

 “Minh  Hạnh  Túc” ,  túc  là  viên  mãn,  minh  tượng  trưng  trí  huệ, 

hạnh tượng trưng cho tu học, hai thứ đều viên mãn, đây là dùng danh từ 

Phật pháp để nói, tánh tu viên mãn. Minh là Bát Nhã trí huệ của tự tánh, 

là tánh đức; Hạnh là tu đức. Lúc còn chưa viên mãn thì gọi là Bồ Tát, đã 

viên mãn thì gọi là Phật.  Cũng có  thể  xem như Giải Hạnh viên mãn, 

Minh là giải, Hạnh là tu hành, Giải Hạnh viên mãn. 

 “Thiện  Thệ” ,  trong  Đại  Thừa  kinh  điển  thường  gọi  là   “Vô  Trụ 

 Niết Bàn” . Vô Trụ Niết Bàn đích thật là Thiện Thệ, tại sao? Thiện này 

chẳng trụ sanh tử, chẳng trụ Niết Bàn, vậy mới gọi là Thiện. Phàm phu 

trụ sanh tử, chẳng thiện, chết rồi lại đầu thai, chẳng thiện. Nhị Thừa trụ 

Niết Bàn cũng chẳng thiện, đọa cái hố Vô Vi, chẳng khởi tác dụng. Phật 

cùng đại Bồ Tát là thiện vì sanh tử, Niết Bàn hai bên đều chẳng trụ, như 

vậy mới thực sự là Thiện Thệ. Chẳng trụ Niết Bàn nên Ngài tùy loại hóa 

thân, nên dùng thân gì để độ thì Ngài hiện thân ấy. Chẳng trụ sanh tử, 

tuy độ chúng sanh, tuy hóa hiện nhiều thân độ hết thảy chúng sanh, mảy 

trần chẳng nhiễm, trong tâm sạch sẽ, làm mà không làm, không làm mà 

làm. Cũng nói không những chẳng chấp trước trên sự tướng, trong tâm 

cũng chẳng lưu dấu vết, đây tức là chẳng trụ sanh tử. Chư vị phải biết, 

chẳng trụ sanh tử chính là trụ Niết Bàn, chẳng trụ Niết Bàn chính là trụ 

sanh tử. Ngài cả hai bên đều chẳng trụ, hai bên viên dung, chân chánh 

gọi là đại Niết Bàn, đây là đại Niết Bàn trên quả địa Như Lai; Đại Niết 

Bàn là cả hai bên sanh tử và Niết Bàn đều chẳng trụ. 

 “Thế Gian Giải” ,  “Thế Gian”  quy mô nhỏ là lục đạo, mở rộng ra 

là  thập  pháp  giới,  mở  rộng  thêm  nữa  thế  và  xuất  thế  gian  là  tận  hư 

không,  trọn  khắp  pháp  giới,  Phật  đều  biết,  chẳng  có  một  việc  gì  Ngài 

chẳng hiểu, thế nên Ngài được xưng là Thế Gian Giải. 

 “Vô Thượng Sĩ” ,  “Sĩ”  người hiện nay gọi là phần tử trí thức, thời 

xưa gọi là người đọc sách, đọc sách hiểu lý. Trong số người đọc sách, 

Ngài cao nhất, trên nhất, chẳng có ai cao hơn, trên Ngài; ngày nay nói 

trong số phần tử trí thức, Ngài đạt đến đỉnh chót vót, chẳng có ai cao hơn 

Ngài. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 248

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 “Điều Ngự Trượng Phu” , danh hiệu này được kiến lập từ sự thiện 

xảo  phương  tiện  trong  việc  giáo  hóa  chúng  sanh  của  Ngài.  Phật  có  trí 

huệ, có năng lực, có sự khéo léo, có thể điều phục tâm chúng sanh, có 

thể  giúp  chúng  sanh  đoạn  ác  tu  thiện,  đây  là  giống  như  giá  ngự  (cầm 

cương điều khiển).  “Trượng phu”  là đại trượng phu, cùng nghĩa với anh 

hùng, hoàn toàn tương đồng. Những gì người khác làm không nổi, Ngài 

có  thể  làm  được,  như  vậy  xưng  là  đại  trượng  phu.  Ngài  là  Điều  Ngự 

Trượng Phu có thể điều phục chúng sanh trong chín pháp giới, giúp họ 

giác ngộ, giúp họ đoạn phiền não, liễu sanh tử, xuất tam giới, thành Phật, 

làm Tổ; Phật có năng lực này. Đây là được kiến lập trên đức năng. 

 “Thiên  Nhân  Sư” ,  “Sư”   là  sư  phạm  (làm  bậc  thầy,  làm  gương 

mẫu).    Hết  thảy  chư  thiên, lấy  một  chữ Thiên,  một  chữ  Nhân nghĩa là 

bao  gồm  hết  cả  lục  đạo.  Ngài  là  mô  phạm,  biểu  suất  (có  nghĩa  là  nêu 

gương, dẫn đầu) cho hết thảy chúng sanh trong lục đạo, hết thảy chúng 

hữu tình trong thập pháp giới. 

 “Phật” ,  chữ  này  mọi  người  đều  hiểu  rõ,  đều  minh  bạch,  là  chữ 

dịch âm từ Phạn văn Ấn Độ. Ý nghĩa là giác ngộ, hàm ý tự giác, giác 

tha. Tự mình giác ngộ, giúp người khác giác ngộ, giác hạnh viên mãn. 

Nếu chỉ cầu tự giác, chẳng giúp người khác là Tiểu Thừa, A La Hán. Tự 

mình giác ngộ và giúp người khác giác ngộ là Bồ Tát. Nếu tự giác, giác 

tha đều viên mãn thì được gọi là Phật, đây chính là ý nghĩa của chữ Phật. 

Làm thế nào mới kể là viên mãn? Bồ Tát tự giác có thể viên mãn rồi, 

giác tha thì vẫn còn rất nhiều chúng sanh chưa được độ, vậy thì làm sao 

viên mãn? Chư vị phải biết, sự viên mãn này, Bồ Tát giác tha vẫn là giúp 

cho chính mình giác ngộ.  Chúng ta thường nói thầy giáo dạy học trò, 

giáo  học  giúp  đỡ  lẫn  nhau  cùng  tiến  bộ.  Đến  lúc  nào  mới  viên  mãn? 

Trong  quá  trình  giáo  học,  tuy  thời  gian  chúng  ta  tự  tu  học  chẳng  dài, 

trong  vòng  mười  mấy  năm,  mấy  mươi  năm,  nhất  định  có  sự  thể  hội. 

Chúng ta được một số học sinh, một số đến cật vấn, giúp đỡ cho chúng 

ta rất nhiều. Có một số vấn đề trọng đại, người ta không hỏi thì tự mình 

chẳng bao giờ nghĩ đến; một khi họ vừa hỏi, chúng ta mới nghĩ đến. Coi 

tự mình có trí huệ hay không? Có trí huệ có thể trả lời, không có trí huệ 

thì  phải  mau  đi  tìm  tài  liệu,  đi  thỉnh  giáo  người  khác,  đây  là  giúp  đỡ 

chính mình, do đó giáo học đích thật giúp đỡ lẫn nhau cùng tiến bộ. 

Bồ Tát phải đoạn Kiến Tư phiền não, Trần Sa phiền não, phải phá 

căn bản Vô minh, nếu chẳng nhờ hết thảy chúng sanh giúp đỡ, họ cũng 

chẳng có biện pháp chi. Do đó trong quá trình dạy học, hết thảy chúng 

sanh giúp họ khai mở trí huệ, đoạn phiền não, thì họ mới chứng được Vô 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 249

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Thượng Bồ Đề, như vậy gọi là viên mãn. Họ viên mãn xong thì mới có 

thể  viên  mãn  độ  hết  thảy  chúng  sanh.  Chúng  sanh  được  độ  phải  nhờ 

duyên phận, Phật chẳng độ người vô duyên. Viên mãn trên sự độ chúng 

sanh, họ có khả năng độ Đẳng Giác chúng sanh thì gọi là viên mãn, họ 

thành Phật rồi. Bồ Tát chẳng thể gọi là viên mãn, tại sao? Đẳng Giác Bồ 

Tát có thể độ Thập Địa trở xuống, chẳng thể độ Đẳng Giác, vậy thì độ 

chúng  sanh  chẳng  viên  mãn,  hóa  tha  chẳng  viên  mãn.  Sau  khi  thành 

Phật, Ngài có năng lực dạy hết thảy chúng sanh, như vậy mới gọi là viên 

mãn,  “giác  hạnh  viên  mãn”   là  có  ý  nghĩa  này.  Có  khả  năng  độ  Đẳng 

Giác chúng sanh thì chẳng có gì không thể độ, độ chúng sanh viên mãn 

là như vậy. 

 “Thế Tôn” ,  đầy đủ  mười đức hiệu kể trên thì được xưng  là Thế  

Tôn.  Người  trong  thế  gian,  xuất  thế  gian  đều  tôn  trọng  Ngài,  tôn  kính 

Ngài, Ngài có trí huệ và đức năng này nên được xưng là Thế Tôn. Giống 

như ngày nay chúng ta xưng người ta một cách khách sáo: Vị tôn kính. 

Tôn nghĩa là tôn kính, thêm chữ Thế Tôn tức là hết thảy chúng sanh đều 

tôn kính, ý này rất rộng, rất sâu. 

 Kỳ Phật thọ mạng lục vạn kiếp. 

其佛壽命六萬劫。

 (Thọ mạng của đức Phật đó là sáu vạn kiếp.) 

Trong thời đại đó, thọ mạng của Phật dài, thọ mạng của người ta 

cũng  dài,  thọ  mạng  của  Phật  thị  hiện  nhất  định  giống  đại  chúng.  Như 

Thích Ca Mâu Ni Phật ba ngàn năm trước xuất hiện ở thế gian này của 

chúng  ta,  lão  nhân  gia  thị  hiện  bảy  mươi  chín  tuổi  viên  tịch,  chúng  ta 

quen nói Phật trụ thế tám mươi năm, trên thực tế là bảy mươi chín tuổi. 

Nói đến tám mươi tuổi thì người Trung Quốc gọi là hư tuế44, tám mươi 

năm! Phật trụ thế tám mươi năm, giảng kinh thuyết pháp bốn mươi chín 

năm. Đây là đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện, rất giống với thọ mạng 

của con người ở thế gian này. Do đó có thể biết Nhất Thiết Trí Thành 

44 Hư tuế là phương pháp tính tuổi truyền thống ở Trung Quốc: lúc trẻ con vừa sanh 

ra bèn tính một tuổi, sau đó mỗi tiết xuân lại thêm một tuổi. Cho nên cách tính này 

luôn luôn nhiều hơn cách tính thông thường 1 hoặc 2 tuổi  (cách tính thường là giáp 

năm mới tăng 1 tuổi) Trẻ con vừa sanh ra bèn tính 1 tuổi vì tính luôn thời gian em bé 

nằm  trong  thai  mẹ  gần  tròn  một  năm.  Khi  trẻ  sanh  ra  vào  khoảng  tháng  Chạp  âm 

lịch, đến tiết xuân năm sau bèn tính thành 2 tuổi, do đó hư tuế sẽ lớn hơn cách tính 

thông thường đến 2 tuổi. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 250

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Tựu Như Lai, phước báo của chúng sanh thời đó lớn, thọ mạng dài. Từ 

đây có thể thấy được phước báo của chúng sanh ở địa phương đó, thời 

đại đó rất lớn. 

 Vị xuất gia thời vi tiểu quốc vương, dữ nhất lân quốc vương vi 

 hữu, đồng hành thập thiện nhiêu ích chúng sanh. 

未出家時為小國王。與一鄰國王為友。同行十善饒益


眾生。

 (Khi chưa xuất gia, Ngài là vua một nước nhỏ và kết bạn với vua 

 một  nước  lân  cận,  cùng  thực  hành  thập  thiện,  làm  lợi  ích  cho  chúng 

 sanh.)

Đây  là  kể  chuyện  của  Nhất  Thiết  Trí  Thành  Tựu  Như  Lai,  lúc 

Ngài chưa xuất gia, thời gian này quá lâu xưa rồi. Ngài đã thành Phật, 

thành Phật phần lớn gọi là tu hành, từ phàm phu tu thành Phật trải qua 

một thời gian rất dài. Đây là nói về chuyện nhiều kiếp trước lúc Ngài còn 

tu nhân, Ngài là vua một nước nhỏ, làm bạn với vua nước lân cận, hai vị 

vua nước lân cận này vô cùng hiếm có, đều là vua rất tốt.  “Đồng hành 

 thập thiện, nhiêu ích chúng sanh” , họ dùng phương pháp gì để trị quốc? 

Dùng  “thập thiện nghiệp đạo”  để trị quốc, đây là việc vô cùng hiếm có. 

 “Nhiêu ích” , ích là lợi ích.  Vua luôn hy vọng nhân dân có đời sống tốt 

đẹp, nhân dân chân thật được lợi ích, hạnh phúc, mỹ mãn. Nhiêu nghĩa là 

phong nhiêu, không những đem lại lợi ích mà còn đạt đến rất phong phú, 

bất luận là trên đời sống vật chất, đời sống tinh thần, đều đạt đến mức 

đầy  đủ,  vậy  mới  gọi  là  nhiêu  ích.  Có  thể  thấy  tâm  của  vua  thiện  phi 

thường. 

 Kỳ lân quốc nội sở hữu nhân dân đa tạo chúng ác. 

其鄰國內所有人民多造眾惡。

 (Nhân dân trong nước lân cận đa số tạo nhiều việc ác.) 

Lân  quốc  là  những  quốc  gia  cùng  ranh  giới  với  họ,  nhân  dân 

những nước đó tạo tác ác nghiệp. Hai nước của họ thì tốt hơn, hai vùng 

đất đó tốt, vua dạy dân rất đàng hoàng. Quốc vương đời xưa, theo tiêu 

chuẩn  của  nhà  Nho  có  ba  điều:   “Tác chi quân” ,  quân  là  quân  chủ,  là 

người lãnh đạo quốc gia.  “Tác chi thân” , người lãnh đạo là cha mẹ của 

dân chúng, phải dùng tâm cha mẹ thương yêu con cái để đối đãi với dân 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 10

 251

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chúng trong nước, thương dân như con, phải bảo hộ họ, dưỡng dục họ. 

Còn phải:  “Tác chi sư” , là thầy giáo của nhân dân, gương tốt của nhân 

dân, khuôn mẫu của nhân dân. Vậy mới là một người lãnh đạo tốt nhất, 

làm  cho  nhân  dân  toàn  quốc  thực  sự  hưởng  được  phước  báo.  Hưởng 

phước của ai? Phước của người lãnh đạo, họ dạy được tốt. Cũng là nói 

về sư phạm, lúc trước chỗ vua ở gọi là Kinh Sư; Kinh nghĩa là lớn, Sư là 

sư phạm, thành thị mô phạm. Thành thị cả nước lấy Kinh Sư làm gương 

mẫu, mô phạm nên gọi là Sư. Danh xưng thật tốt, dụng ý thật hay, thế 

nên chúng ta đừng coi thường việc chuyên chế của đế vương đời xưa, 

nếu bạn coi thường thì là sai lầm. Ngày nay chúng ta đến hoàng cung ở 

Bắc Kinh coi thử, chỗ làm việc trong hoàng cung gọi là đại điện, là nơi 

vua hội họp, tập hội làm việc, gọi là gì? Thái Hòa Điện. Phía sau Thái 

Hòa Điện là Trung Hòa Điện, sau đó là Bảo Hòa Điện, ba ngôi kiến trúc 

chính này: Thái Hòa, Trung Hòa, Bảo Hòa. Họ dùng tâm gì? Dùng tâm 

thái gì để đối với nhân dân toàn nước? Dùng  “Hòa” , trên dưới hòa mục, 

cả  nước  một  luồng hòa khí, vậy  thì  quốc gia  này  đâu  có lý  nào  chẳng 

hưng vượng được? Nhà Phật chúng ta nói về Lục Hòa, họ nói về Tam 

Hòa. Thánh nhân thế gian và xuất thế gian đều dạy  “hòa là quý nhất” , 

chúng ta phải hiểu ý này, thế nên đây thực sự là thánh chủ, hiền vương. 

Nếu người nối ngôi, con cháu đời sau, đều tuân thủ theo nguyên tắc này 

thì triều đại này sẽ vĩnh viễn truyền mãi đến đời sau, đâu thể diệt vong 

được? Người đời sau không tuân thủ, làm xằng làm bậy, quốc gia này 

bèn diệt vong, chánh quyền bị lật đổ, chúng ta nhất định phải hiểu đạo lý 

này. Hai vị vua này tốt nên quốc gia của họ cũng tốt. Nhưng những quốc 

gia lân cận thì không vậy, nhân dân tạo ác, tạo tội thì đương nhiên phải 

chịu quả báo. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng ta tạm ngưng ở đây. 

Tập 11 (Số 14-12-11) 

Lần  trước  giảng  đến  đoạn  Định  Tự  Tại  Vương  Bồ  Tát  thưa  hỏi 

Thế  Tôn,  Địa  Tạng  Bồ  Tát  nhiều  kiếp  đến  nay  đã  phát  nguyện  gì  mà 

được Thế Tôn ân cần tán thán, thỉnh Phật vì đại chúng khai thị. Thế Tôn 

nói  với  Định  Tự  Tại  Vương  Bồ  Tát,  trên  thực  tế  thì  Bồ  Tát  hỏi  thay 

chúng ta, đức Phật bảo Định Tự Tại Vương Bồ Tát phải  “lắng nghe”  tức 

là dạy chúng ta phải dụng tâm nghe pháp, lắng lòng lãnh hội. Phật nói 

nhiều kiếp xa xưa về trước có một vị Phật hiệu là Nhất Thiết Trí Thành 

Tựu Như Lai, thọ mạng của đức Phật là sáu vạn kiếp, từ đây có thể biết 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 252

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chúng  sanh  trong  thời  đại  đó  nhất  định  phải  tu  thiện  đoạn  ác  nên  mới 

cảm được quả báo thù thắng như vậy. Lúc Phật chưa xuất gia, Ngài là 

vua một nước nhỏ, cùng với vua một nước láng giềng là bạn thân, cả hai 

vị  vua  này  đều  dùng  thập  thiện  để  cai  trị  quốc  gia,  dạy  dân  chúng  cả 

nước đoạn thập ác, tu thập thiện. Đương nhiên hai nước này đều quốc 

thái  dân  an,  nhân  dân  đều  rất  hạnh  phúc.  Nhưng  trừ  hai  nước  này  ra, 

những  nơi  khác  không  được  như  vậy,  chúng  sanh  tạo  ác  nghiệp  rất 

nhiều. Lúc hai vị vua nhìn thấy cục diện của cả thế giới, họ bèn bàn tính 

làm thế nào để giúp đỡ nhân dân của các quốc gia ấy. Chúng ta giảng 

đến chỗ này. Xin xem tiếp: 

 Kỳ lân quốc nội sở hữu nhân dân đa tạo chúng ác, nhị vương 

 nghị kế quảng thiết phương tiện. 

其鄰國內所有人民多造眾惡。二王議計廣設方便。

 (Nhân dân trong nước lân cận đó đa số tạo nhiều việc ác, hai vua 

 bèn bàn tính lập nhiều phương tiện.) 

Làm thế nào để cứu vãn thế vận, hai vị quốc vương này hợp lại 

thương lượng. 

 Nhất vương phát nguyện tảo thành Phật đạo, đương độ thị bối 

 linh sử vô dư. 

一王發願早成佛道。當度是輩令使無餘。

 (Một vị vua phát nguyện sớm thành Phật đạo, để độ hết những kẻ 

 ấy, không bỏ sót một ai.) 

Một vua phát nguyện, duy chỉ có thành Phật mới có khả năng rộng  

độ chúng sanh. Nếu chẳng thành Phật, tuy có nguyện này, nguyện này 

trái ngược với tâm, chúng ta thường nói:  “Tâm có dư nhưng sức chẳng 

 đủ” , vẫn chẳng có cách gì. Nên phát tâm cầu đạo muốn thành Phật. 

 Nhất vương phát nguyện nhược bất tiên độ tội khổ, linh thị an 

 lạc đắc chí Bồ Đề, ngã chung vị nguyện thành Phật. 

一王發願若不先度罪苦。令是安樂得至菩提。我終未

願成佛。

 (Một vua thì nguyện nếu tôi chẳng độ những kẻ tội khổ trước, làm  

 cho họ được an vui, cho đến đắc quả Bồ Đề, thì tôi nguyện chưa thành  

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 253

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Phật.) 

Hai  vị  vua  này  phát  nguyện  chẳng  giống  nhau.  Vị  vua  này  phát 

nguyện  chưa  độ  mình,  độ  chúng  sanh  trước.  Đây  là  Bồ  Tát  phát  tâm, 

chẳng vì mình, vì kẻ khác. Chúng ta nhất định phải hiểu rõ ý nghĩa chân 

thật của đoạn kinh này, chúng ta có thể phát nguyện chẳng độ mình, mà 

độ chúng sanh trước hay không? Nếu thực sự phát nguyện này, hết thảy 

đều vì chúng sanh, hết thảy vì Phật pháp, đích thật chẳng có Ta, “Ta và 

cái của Ta” (ngã và ngã sở) đều đoạn dứt hết, như vậy thì được, vậy thì 

không  có  vấn  đề.    Nếu  vẫn  còn  nhân-ngã,  thị-phi,  được-mất,  vậy  thì 

không được. Nói cách khác, bạn sẽ chẳng thoát ra khỏi lục đạo. Phàm là 

con người mà nếu chưa thể thoát ly lục đạo thì nhất định phải giác ngộ. 

Từ vô thỉ kiếp đến nay, chúng ta tích lũy bao nhiêu tội nghiệp, đây là sự 

thật! Tội nghiệp chẳng phải chỉ tạo trong đời này mà thôi, tội nghiệp còn 

tích lũy từ nhiều đời nhiều kiếp đến nay, lẽ đâu chẳng đọa ác đạo cho 

được! Bạn nhất định sẽ đọa lạc. Lúc đọa lạc trong tam ác đạo, bạn lấy gì 

để độ chúng sanh? Thế nên chư vị phải biết, nhất định phải chứng được 

quả A La Hán trở lên mới có thể nói “Tôi độ chúng sanh trước, chúng 

sanh chẳng thành Phật thì tôi không thành Phật”. Mức tối thiểu là quả A 

La Hán, thoát ly lục đạo luân hồi. Vào trong lục đạo chỉ là thị hiện, giúp 

đỡ chúng sanh. Cho đến khi mình thành Phật vẫn còn một thời gian dài, 

mình cứ thong thả độ chúng sanh trước, như vậy thì được. Tự mình phải 

có bản lãnh mới được, nếu chẳng có bản lãnh mà phát nguyện này thì 

cũng như không nguyện. Thế nên ở chỗ này chúng ta phải đặc biệt lưu ý, 

muôn vàn xin đừng hiểu lầm. 

Phương  pháp  thù  thắng  nhất  đối  với  chúng  ta,  [do  vì]  nghiệp 

chướng  tập  khí  của  chúng  ta  quá  nặng,  ngay  cả  một  phẩm  phiền  não 

chúng ta cũng chẳng có năng lực đoạn được, [cho nên] phương pháp hay 

nhất  là phát  tâm  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Nói thật  ra  nếu  chúng ta  muốn  tự 

mình tu hành chứng được quả A La Hán không đơn giản đâu, làm chẳng 

nổi, nhưng vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới thì người người đều 

có thể làm được. Đến Tây Phương Cực Lạc thế giới có phải là liền thành 

Phật  không?  Không  phải,  một  phẩm  phiền  não  còn  chưa  đoạn,  người 

vãng sanh đến Phàm Thánh Đồng Cư Độ phiền não chưa đoạn, nhưng 

được bổn nguyện oai thần của A Di Đà Phật gia trì, cộng thêm thiện lực 

của mình, tự mình phải có nguyện tâm, có một chút thiện lực, cùng chư 

Phật, Bồ Tát cảm ứng đạo giao, đến lúc ấy thì được. Tôi chẳng cần thành 

Phật gấp, [do] tôi nóng lòng muốn độ chúng sanh trước nên học theo Địa 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 254

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Tạng Bồ Tát. Đó là vốn liếng của bạn, bạn được bổn nguyện oai thần của 

A Di Đà Phật gia trì thì có thể đến mười phương thế giới, nên dùng thân 

gì  độ  hóa  thì  thị  hiện  thân  ấy.  Địa  Tạng  Bồ  Tát  cũng  vậy.  Tôi  đã  kể 

chuyện vợ ông Châu Bang Đạo gặp Địa Tạng Bồ Tát mang hình tướng 

tỳ-kheo xuất gia, nên dùng thân gì để độ bèn thị hiện thân đó. Cần dùng 

thân Phật để độ, Địa Tạng Bồ Tát cũng có thể thị hiện tám tướng thành 

đạo,  cũng  có  thể  thị  hiện  dùng  thân  Phật.  Cho  nên  điểm  này  chúng  ta 

phải tìm hiểu rõ ràng, muôn vàn xin đừng hiểu lầm. 

Ở Đài Loan chúng tôi đã từng thấy một số pháp sư phát tâm, phát 

tâm  rất  lớn,  nguyện  chẳng  thành  Phật,  nguyện  đời  đời  kiếp  kiếp  ở  thế 

gian này làm pháp sư độ chúng sanh. Tướng trạng của họ lúc mất chẳng 

được tốt, nói thật ra chẳng sánh bằng một người cư sĩ tại gia niệm Phật, 

người niệm Phật. Đã nhiều năm nay những tướng lành của cư sĩ tại gia 

niệm Phật vãng sanh, có người chẳng mang bệnh, biết trước thời giờ ra 

đi, đứng mà vãng sanh, ngồi mà vãng sanh, quá nhiều. Trong số pháp sư 

xuất gia một người cũng chẳng được. Việc này bạn không thể hiểu lầm, 

họ đích thật có năng lực, lúc còn làm vua, đây chỉ là thị hiện. Họ vốn là 

thân phận gì thì chúng ta không biết. Phật kể lại chuyện của hai vị vua 

này. 

 Phật  cáo  Định  Tự  Tại  Vương:  “Nhất  vương  phát  nguyện  tảo 

 thành  Phật  giả,  tức  Nhất  Thiết  Trí  Thành  Tựu  Như  Lai  thị.    Nhất 

 vương phát nguyện vĩnh độ tội khổ chúng sanh, vị nguyện thành Phật 

 giả  tức Địa Tạng Bồ Tát thị”. 

佛告定自在王菩薩。一王發願早成佛者。即一切智成

就如來是。一王發願永度罪苦眾生。未願成佛者即地藏菩

薩是。 

 (Phật bảo Định Tự Tại Vương Bồ Tát rằng: “Vị vua phát nguyện 

 sớm thành Phật ấy chính là đức Nhất Thiết Trí Thành Tựu Như Lai, vị 

 vua  phát  nguyện  vĩnh  viễn  cứu  độ  chúng  sanh  tội  khổ,  nguyện  chưa 

 thành Phật chính là Địa Tạng Bồ Tát”.) 

Địa  Tạng  Bồ  Tát  từ  lũy  kiếp  đến  nay  luôn  luôn  phát  nguyện, 

nguyện  tâm  ấy  vĩnh  viễn  chẳng  thoái  thất,  rất  đáng  cho  chúng  ta  noi 

gương. Thế nên chúng ta thực sự muốn phát tâm thì phải học theo Địa 

Tạng  Bồ  Tát.  Những  Bồ  Tát  khác  chẳng  thể  sánh  bằng  công  đức  thù 

thắng của Địa Tạng Bồ Tát. Trong kinh này Phật nói trừ Văn Thù, Phổ 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 255

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Hiền, Quán Âm Bồ Tát, những Bồ Tát khác đều chẳng thể sánh bằng. 

Cho dù xét trên tâm nguyện thì Địa Tạng Bồ Tát hơn hẳn những đại Bồ 

Tát  như  Quán  Âm,  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  nhưng  trong  Đại  Thừa  Phật 

pháp, như chúng ta được tiếp xúc đã lâu rồi thì biết hết thảy nguyện tâm 

của  Bồ  Tát  chính  là  trí  huệ  đức  năng  trong  tự  tánh  của  chính  mình. 

Nguyện tâm của mình giúp đỡ những chúng sanh khổ nạn này đặc biệt 

mạnh mẽ, nói rõ pháp môn Địa Tạng thù thắng nhất trong hết thảy Bồ 

Tát pháp, đạo lý là ở chỗ này. 

Đặc biệt là hiện nay chúng ta thấy thế giới trước mắt, chúng sanh 

khổ nạn vô biên, vẫn không ngừng tạo tội nặng như cũ, chẳng biết quay 

về, mê  mất tự tánh, khởi tâm động niệm  không gì chẳng là tội, đều vì 

mình, vì lợi ích cá nhân, chẳng màng đến sự an toàn của xã hội. Cho dù 

học Phật, nhưng chẳng đoạn nổi tập khí tự tư tự lợi, chẳng chống nổi sự 

dụ hoặc của cảnh giới bên ngoài; bên ngoài vừa dụ hoặc thì bên trong 

phiền não lập tức khởi lên, Phật pháp gì cũng quên ráo trọi. Người học 

Phật  còn  như  vậy  huống  hồ  là  người  chẳng  học  Phật.  Thế  nên  thật  ra 

ngày nay chúng ta nói nhất định phải noi gương Địa Tạng Bồ Tát, nên 

tuyên dương pháp môn Địa Tạng Bồ Tát. Nhất định phải bắt đầu từ bản 

thân mình, đoạn hết thảy điều ác, tu hết thảy điều thiện, niệm Phật cầu 

sanh Tịnh Độ. Nếu tâm nguyện của chúng ta khẩn thiết, trước lúc sanh 

Tịnh Độ cũng được A Di Đà Phật, và hết thảy chư Phật Như Lai gia trì, 

làm  cho  chúng  ta  tiêu  tai  chướng,  diệt  tội,  tăng  trưởng  trí  huệ,  tăng 

trưởng  khả  năng,  có  thể  giảng  kinh  này  được  hoàn  hảo,  làm  cho  đại 

chúng thích nghe, sanh tâm hoan hỷ, hoan hỷ y giáo phụng hành. Trí huệ 

năng  lực  này  chẳng  phải  của  mình,  mà  do  Phật  lực  gia  trì,  phàm  phu 

nghiệp chướng sâu dày như chúng ta làm sao có khả năng này! Cho dù 

được  chư  Phật  Như  Lai  gia  trì,  long  thiên  thiện  thần  ủng  hộ,  tự  mình 

càng phải hân hạnh hơn, hết lòng nỗ lực hơn, đừng phụ lòng chư Phật, 

Bồ Tát hộ niệm, phải làm cho hoàn hảo, đúng như pháp và viên mãn hơn 

nữa. Chúng ta học theo những phương hướng này thì sẽ không sai. Sau 

đây Thế Tôn lại kể thêm một chuyện lúc Địa Tạng Bồ Tát còn tu nhân, 

xin xem kinh:

 Phục ư quá khứ vô lượng a-tăng-kỳ kiếp. 

復於過去無量阿僧祇劫。

 (Lại trong đời quá khứ vô lượng a-tăng-kỳ kiếp về trước.) 

Thời gian này càng nói càng xa. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 256

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Hữu Phật xuất thế danh Thanh Tịnh Liên Hoa Mục Như Lai, 

 kỳ Phật thọ mạng tứ thập kiếp. 

有佛出世名清淨蓮華目如來。其佛壽命四十劫。

 (Có một đức Phật ra đời hiệu là Thanh Tịnh Liên Hoa Mục Như 

 Lai, đức Phật đó thọ bốn mươi kiếp.) 

Chúng ta xét từ thọ mạng liền biết người thời ấy thực sự là chẳng 

thể nghĩ bàn. Phía trước chúng ta thấy thọ mạng sáu vạn kiếp, chỗ này 

thì bốn mươi kiếp, đều tính bằng kiếp. Quay lại thử nghĩ về nhân gian 

chúng ta hiện nay, tuổi người trường thọ chẳng vượt hơn một trăm tuổi, 

số người chưa đến năm mươi tuổi bèn mất rất nhiều, quá nhiều. Nếu mỗi 

ngày chư vị xem những cáo phó đăng trên báo chí, người chưa đến năm 

mươi tuổi đã mất chẳng phải chỉ là phân nửa thôi đâu. Người xưa nói: 

 “Nhân sinh thất thập cổ lai hy” , [người sống đến bảy mươi tuổi] đã là 

rất ít rồi. Hết thảy phước báo dùng thọ mạng để hiển thị, bạn thấy thọ 

mạng của chúng sanh dài, thọ mạng của Phật cũng giống như thọ mạng 

của  chúng  sanh,  Ngài  thị  hiện  nhất  định  phải  thọ  bằng  người  thời  đó, 

chẳng đặc biệt hơn, bèn biết thời đại ấy, trí huệ đức hạnh của chúng sanh 

thời ấy cảm được phước báo [bao lớn]. Trong kinh điển Đại Thừa chúng 

ta có thể lãnh hội điều này rất sâu sắc, y báo chánh báo trang nghiêm từ 

tâm tánh biến hiện nên, tâm địa lương thiện hiện ra cảnh giới tốt, cảnh 

giới thiện, thù thắng. Tâm tánh chúng sanh chẳng thiện, tạo tác ác nghiệp 

thì  hoàn  cảnh  y  báo  của  chúng  ta  sẽ  suy  thoái,  làm  cho  chúng  ta  cảm 

thấy thế gian này chẳng đáng lưu luyến, chẳng có nơi nào có thể làm cho 

người ta sanh tâm hoan hỷ. Truy tìm nguyên nhân căn bản tức là  “duy

 tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến” ,  tự  làm  tự  chịu,  làm  sao  có  thể  trách 

người khác được! Xin xem kinh văn: 

 Tượng pháp chi trung hữu nhất La Hán phước độ chúng sanh. 

像法之中有一羅漢福度眾生。

 (Trong  thời  Tượng  Pháp  có  một  vị  La  Hán  phước  đức  cứu  độ 

 chúng sanh.)

Trong thời Tượng Pháp của đức Thanh Tịnh Liên Hoa Mục Như 

Lai, nghĩa là đức Phật đã nhập Niết Bàn, chẳng còn trụ trên thế gian nữa. 

Pháp vận của hết thảy chư Phật đều có ba thời kỳ: Chánh Pháp, Tượng 

Pháp, Mạt Pháp, thọ mạng của Phật dài, đương nhiên pháp vận của Ngài  

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 257

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

cũng dài. Thời Tượng Pháp là thời đại  “tháp tự kiên cố” .45

 Nhân thứ giáo hóa, ngộ nhất nữ nhân tự viết Quang Mục, thiết 

 thực cúng dường. 

因次教化。遇一女人字曰光目。設食供養。

 (Nhân đi tuần tự giáo hóa, gặp một người nữ tên là Quang Mục, 

 bày vật thực cúng dường.) 

Trong thời Tượng Pháp, trong chùa chỉ khắc tạo hình tượng của 

Phật, hình tượng của Phật có thể giáo hóa hết thảy chúng sanh, cho nên 

công đức của việc tạo tượng rất lớn. Tuy có những cơ sở vật chất này 

nhưng nếu chẳng có thiện tri thức giảng kinh thuyết pháp, một số người 

nhìn  thấy  chùa,  tháp,  hình  tượng  Phật,  Bồ  Tát  tuy  đã  trồng  thiện  căn 

nhưng thiện căn chẳng thể thành thục ngay trong đời này. Mắt của bạn 

nhìn  thấy  tượng  Phật,  tai  nghe  được  danh  hiệu  của  Phật,  Bồ  Tát,  một 

phen  lọt  vào  tai  thì  vĩnh  viễn  sẽ  là  hạt  giống  đạo.  Trong  đời  này  họ 

chẳng  biết  tu  hành,  tâm  nguyện  và  lòng  tin  chẳng  phát  nổi  nhưng  hạt 

giống này đã được trồng xuống, hạt giống Kim Cang vĩnh viễn sẽ chẳng 

hư hoại. Nếu muốn hạt giống này thành thục sớm hơn thì phải có thiện 

tri thức giảng kinh thuyết pháp. Họ thấy tượng, biết ý nghĩa của tượng, 

nghe danh hiệu biết được ý nghĩa của danh hiệu, khởi lên lòng tin chân 

thật, thanh tịnh, phát lên nguyện hạnh giống Phật thì đời này họ sẽ thành 

tựu, công đức sẽ chẳng thể nghĩ bàn. Nếu chẳng gặp thiện tri thức, chỉ 

nghe danh hiệu, nhìn thấy tượng, chẳng hiểu nghĩa kinh, chẳng thể phát 

tâm tu hành, lợi ích họ đạt được sẽ rất có hạn. Tuy có hạn, nói thật ra 

cũng chẳng thể nghĩ bàn. Cô Quang Mục bày phẩm vật cúng trước tượng 

Phật trong chùa. 

 La Hán vấn chi: “Dục nguyện hà đẳng?”. 

45  Trong  thời  Tượng  Pháp,  mọi  người  đều  thích  xây  cất  chùa  tháp,  con  người  chỉ 

muốn cầu phước chứ không cầu trí huệ giải thoát. Ở cõi Sa Bà chúng ta, năm trăm 

năm  đầu  tiên  sau  khi  Phật  diệt  độ  là  thời  kỳ  “giải  thoát  kiên  cố”,  lúc  đó  người  tu 

hành chứng quả  rất nhiều. Năm trăm năm thứ nhì là thời kỳ “thiền định kiên cố”. 

Năm trăm năm thứ ba là thời kỳ “đa văn kiên cố”. Ða văn nghĩa là chỉ chú trọng vào 

việc nghiên cứu, thảo luận kinh giáo, giảng kinh thuyết pháp mà chẳng chú trọng vào 

việc tu hành. Năm trăm năm thứ tư là thời kỳ “tháp tự kiên cố”. Lúc đó chẳng còn 

tinh thần để thảo luận về Phật học, mọi người đều bận rộn công việc xây dựng chùa 

miếu. Năm trăm năm thứ năm là thời kỳ “đấu tranh kiên cố”. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 258

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

羅漢問之。欲願何等。

 (Vị La Hán bèn hỏi: “Cô muốn cầu điều chi?”.) 

Trong thời Tượng Pháp có một vị La Hán, La Hán là một người 

xuất gia. Đây là một thiện tri thức trụ trong chùa độ hóa chúng sanh. Cô 

Quang Mục là một tín đồ trong chùa, hôm nay cô đến cúng Phật. La Hán 

hỏi cô:  “Hôm nay cô đến thiết trai cúng dường, muốn cầu việc gì?” . 

 Quang  Mục  đáp  ngôn:  “Ngã  dĩ  mẫu  vong  chi  nhật  tư  phước 

 cứu bạt, vị tri ngã mẫu sanh xứ hà thú?”. 

光目答言。我以母亡之日資福救拔。未知我母生處何

趣。

 (Quang  Mục  thưa  rằng:  “Ngày  mẹ  con  mất,  con  có  làm  việc 

 phước thiện hầu cứu vớt bà, nhưng chưa rõ mẹ con thác sanh về đâu?”.) 

Quả thật cô đến là có mục đích, đúng như ngạn ngữ có câu:  “Vô

 sự chẳng đến điện Tam Bảo” , cô đến chùa lạy Phật chắc chắn là trong 

tâm có mong cầu. Việc cô mong cầu cũng rất tốt, mẹ cô đã qua đời nên 

cô thiết trai để siêu độ. Pháp sư hỏi: “Trong tâm cô rất muốn biết mẹ cô 

đang ở đâu?  Hiện nay thác sanh vào chốn nào?”.  “Hà thú”  tức là cõi 

nào trong lục đạo. Do đó người làm con sau khi cha mẹ mất đi thường lo 

nghĩ về việc này, niệm niệm chẳng quên, đây là hiếu thảo. Thường có 

tâm nguyện làm thế nào để giúp đỡ người thân đã mất. 

 La Hán mẫn chi vi nhập định quán, kiến Quang Mục nữ mẫu 

 đọa tại ác thú thọ cực đại khổ. 

羅漢愍之為入定觀。見光目女母墮在惡趣受極大苦。

 (Vị  La  Hán  cảm  thương  bèn  nhập  định  quan  sát  thì  thấy  mẹ  cô 

 Quang Mục bị đọa vào đường ác, vô cùng khổ sở.) 

Mẹ cô đọa vào địa ngục. Chư vị ở đây nghĩ coi, La Hán vẫn phải  

nhập định mới có thể thấy, nếu không nhập định thì chẳng thể thấy, đây 

là người có công phu định lực còn thấp. Người có công phu định lực cao 

chẳng cần nhập định, bạn vừa nói thì họ liền biết, liền thấy. Sau khi xuất 

định nói với cô cảnh giới Ngài thấy trong định. Chư vị phải biết tại sao 

lúc chưa nhập định thì chẳng thấy? Chúng ta phải hiểu đạo lý này. Lúc 

chưa  nhập  định  thì  tâm  tán  loạn,  tâm  của  La  Hán  thanh  tịnh  hơn  tâm 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 259

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chúng ta rất nhiều, chúng ta làm sao có thể sánh bằng! Công phu định 

lực của Ngài là Định bậc thứ chín, Tứ Thiền Bát Ðịnh thăng lên mức kế 

là  Định  bậc  thứ  chín,  công  phu  định  lực  sâu  như  vậy  mà  không  nhập 

định  cũng  không  được,  vẫn  phải  nhập  định  mới  có thể nhìn  thấy  cảnh 

giới. Do đó mới biết tâm phàm phu chúng ta là tâm tạp loạn, tạp là xen 

tạp, loạn là chẳng định, tâm như vậy sẽ tạo thành rất nhiều chướng ngại. 

Chướng  ngại  này  là  gì?  Ngày  nay  khoa  học  gia  gọi  là   “thời 

 không”  (thời gian không gian nhiều chiều), không gian ba chiều, không 

gian bốn chiều, năm chiều cho đến vô số chiều. Thời không vốn chỉ có 

một,  một này nhà Phật gọi là Nhất Chân pháp giới, tại sao Nhất Chân 

pháp giới biến thành vô lượng pháp giới? Trong nhà Phật chúng ta gọi là 

Pháp  Giới,  tức  là  cái  mà  khoa  học  gia  gọi  là  thời  không  nhiều  chiều 

(nhiều duy thứ khác nhau), không gian ba chiều là một giới hạn, không 

gian  bốn  chiều  là  một  giới  hạn,  năm  chiều,  sáu  chiều,  mỗi  cái  có  một 

giới hạn khác nhau, gây chướng ngại. Ngày nay chúng ta chỉ có thể nhìn 

thấy, tiếp xúc đến không gian ba chiều, còn bốn chiều, năm chiều chúng 

ta không thể tiếp xúc tới.  Vô lượng vô biên pháp giới chúng ta chỉ có 

thể  tiếp  xúc  đến  pháp  giới  người.  Chúng  ta  thấy  một  phần  trong  pháp 

giới súc sanh, còn một phần thì vẫn chẳng thấy, chúng ta chỉ thấy một bộ 

phận nhỏ, tại sao? Bộ phận súc sanh này cũng cư trú trong không gian ba 

chiều, chúng ta có thể nhìn thấy.  Nếu nó trụ ở không gian bốn chiều, 

năm chiều thì chúng ta sẽ chẳng thấy, là đạo lý như vậy. Còn nhập định, 

định là tâm thanh tịnh, tạm thời đè nén tâm tán loạn, sau khi đè nén thì 

không gian của họ sẽ được mở rộng, sẽ đột phá, định lực càng sâu thì 

không gian đột phá càng lớn. Định mức cạn có thể đột phá ba chiều, nhìn 

thấy bốn chiều, chúng ta nói người này có thần thông, có công năng khác 

thường.  Công  phu  định  lực  cao  hơn  nữa  thì  có  thể  đột  phá  thêm  một 

chiều, có thể nhìn thấy không gian năm chiều, là đạo lý như vậy. 

Hiện nay người Tây phương có một cuốn sách bán rất chạy, nói về 

những lời tiên đoán, gọi là Thánh Kinh Mật Mã, có lẽ quý vị có người đã 

xem. Người viết cuốn sách này rất khách quan, ông ta nói lời tiên đoán 

này, lời tiên đoán chính xác như vậy, vả lại sách này là do người ba ngàn 

năm trước viết. Ông ta (tức tác giả cuốn khảo luận về Thánh Kinh Mật 

Mã)  khẳng  định  rằng  [tác  giả  Thánh  Kinh  Mật  Mã]  chẳng  phải  là 

Thượng Đế.  Ông ta nói: Nếu [tác giả] là Thượng Đế thì đáng lý phải có 

thể giải quyết vấn đề này, nhưng Thượng Đế không thể giải quyết vấn đề 

này, chỉ có thể nhắc nhở chúng ta rằng tai nạn này sẽ xảy ra. Do đó, có 

thể biết tác giả chẳng phải là Thượng Đế. Vì thế, ông ta suy  đoán rằng 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 260

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

cuốn sách ấy chắc chắn do một người rất có trí huệ, có tâm từ bi viết ra. 

Cách nói này rất chính xác, đầu óc của ông ta rất sáng suốt, chẳng mê 

tín. Có người hỏi tôi, tại sao có thể nói chuyện ba ngàn năm sau rõ ràng, 

minh bạch như vậy được? 

Cổ đức từng nói với chúng ta lời tiên đoán có hai căn cứ, Trung 

Quốc cũng có không ít lời tiên đoán này. Trước kia lúc lão cư sĩ Lý Bỉnh 

Nam còn tại thế, chúng tôi cũng đã từng hỏi thầy, thầy cũng nói giống 

như vậy. Thầy nói loại thứ nhất là Số Học, phần lớn là căn cứ vào Lý Số 

để  suy  đoán.  Trung  Quốc  có  rất  nhiều  lời  tiên  đoán  là  do  Số  Học  suy 

đoán, căn nguyên của nó là Kinh Dịch. Kinh Dịch là Số Học cao sâu, Số 

Học là mẹ của Khoa học. Ở Trung Quốc rất thịnh hành những thứ coi 

bói, xem tướng, đều căn cứ trên Kinh Dịch, căn cứ trên Lý Số. Nhưng 

Lý Số là gián tiếp, chẳng phải là trực tiếp; nếu có một chút gì suy đoán 

chẳng đúng thì kết quả sẽ khác nhau. Nói cách khác, mức độ chính xác 

của nó có thể đạt đến năm chục, sáu chục, bảy chục phần trăm, chẳng 

hoàn toàn đúng. Tùy thuộc vào trình độ của người suy đoán mà sai khác 

như vậy. Nhưng nếu quán sát từ trong Định thì hoàn toàn khác hẳn, công 

phu  định  lực  là  cảnh  giới  Hiện  Lượng,  là  họ  đích  thân  nhìn  thấy.  Suy 

đoán thuộc về Tỷ Lượng46, công phu định lực không thuộc về Tỷ Lượng. 

Cho nên người viết Thánh Kinh Mật Mã này dùng công phu định 

lực, trong thiền định nhìn thấy. Trong thiền định có thể nhìn thấy chuyện 

ba ngàn năm trước, sau, không có gì kỳ lạ cả, chẳng có gì lạ lùng. Một 

ngày  trên  trời  Đao  Lợi  bằng  một  trăm  năm  ở  cõi  người  chúng  ta,  một 

tháng trên trời Đao Lợi bằng ba ngàn năm ở nhân gian chúng ta. Nếu cứ 

lên trên nữa thì càng dễ hơn. Một ngày ở cõi trời Dạ Ma bằng hai trăm 

năm ở cõi người, ba ngàn năm chỉ là mười lăm ngày. Lên cõi trời Đâu 

Suất, một ngày ở trời Đâu Suất bằng nhân gian bốn trăm năm. Do đó có 

46 Tỷ Lượng (anumāna-pramāna): Là một thuật ngữ trong Nhân Minh Học, có nghĩa 

là sự hiểu biết do so sánh suy lường. Tỷ Lượng là dùng sự hiểu biết của chính mình 

để so sánh, cân nhắc cái mình chưa biết hòng sanh chánh trí quyết định. Tỷ Lượng 

được chia thành hai loại:  

1. Tự Tỷ Lượng: Hạn cuộc trong lãnh vực tư duy, dùng sự hiểu biết của chính mình 

để  nhận  biết,  cân  nhắc,  phán  đoán  sự  vật.  Nếu  căn  cứ  vào  hình  tướng  thì  gọi  là 

Tướng Tỷ Lượng, nếu căn cứ vào ngôn ngữ thì gọi là Ngôn Tỷ Lượng. Chẳng hạn 

như “thấy khói” liền nghĩ “chắc là do lửa đốt” đó là Tướng Tỷ Lượng; nghe người ta 

nói “đất nứt nẻ hết” liền suy nghĩ “nguyên nhân là vì trời hạn hán”, đấy là Ngôn Tỷ 

Lượng. 

2. Tha Tỷ Lượng: Sự hiểu biết, phán đoán do người khác dùng lời lẽ giúp cho mình 

thấu hiểu. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 261

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thể  biết,  nếu  muốn  đến  cõi  trời  thứ  sáu  ở  Dục  Giới  thì  ba  ngàn  năm 

chẳng bằng một ngày của họ, chuyện một ngày thì làm sao họ không biết 

rõ ràng được? Dĩ nhiên là sẽ rõ ràng. Cho nên người viết sách này theo 

sự quan sát trong nhà Phật của chúng ta thì ông ta có công phu định lực. 

Công phu định lực có thể đột phá giới hạn của thời không, khoa 

học gia hiện nay hiểu được đạo lý này, họ thừa nhận, khẳng định. Nhưng 

hiện  nay  họ  còn  chưa  tìm  ra  phương  pháp  làm  thế  nào  có  thể  đi  vào 

 “đường hầm thời gian”  của họ, làm thế nào có thể đi vào tương lai, hoặc 

đi về quá khứ.  Họ hiểu trên lý luận có thể làm được nhưng hiện nay vẫn 

chưa  tìm  được  kỹ  thuật.  Họ  chẳng  biết  trong  Phật  pháp  cổ  xưa,  thiền 

định chính là kỹ thuật này. Khi bạn nhập vào thiền định rất sâu thì có thể 

đi trở về quá khứ, và cũng có thể đi vào tương lai. Thánh Kinh Mật Mã 

là như vậy, cho nên mức chính xác của nó là một trăm phần trăm. Cục 

thế này có thể thay đổi hay không? Có thể. Cách nói này của ông ta rất 

trung thực, khẳng định tai nạn có thể hóa giải, dùng phương pháp gì để 

hóa giải? Dùng tâm con người.  Nhân tâm có thể hướng thiện thì tai nạn 

này  sẽ  hóa giải.  Có thể thấy  ông ta  cũng nhận định tâm  hạnh thiện  ác 

chính  là  mấu  chốt  để  thay  đổi  hết  thảy  kiết  hung,  họa  phước  trên  thế 

gian, cách nói này rất chính xác. Hiện nay cuốn sách này lưu hành rất 

rộng trên thế giới, có rất nhiều bản dịch dùng nhiều ngôn ngữ khác nhau. 

Chúng tôi cũng thấy bản dịch chữ Trung Hoa tại Đài Loan, rất đáng để 

chúng ta cảnh giác. Chúng ta muốn cứu mình, cứu xã hội, cứu hết thảy 

chúng sanh, nhất định phải biết đoạn ác tu thiện. Vả lại, giáo học đoạn ác 

tu thiện chẳng gì hơn Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện. 

Cho nên Thế Tôn ở hội giảng kinh tại cung trời Đao Lợi này trao 

trọng trách giáo hóa chúng sanh trong đoạn thời gian dài đăng đẳng sau 

thời Mạt Pháp cho đến lúc Phật Di Lặc ra đời cho Địa Tạng Bồ Tát là 

chính xác vậy, chúng ta có thể hoàn toàn khẳng định. Địa Tạng Bồ Tát 

chủ trì việc giáo hóa, Quán Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền, Di Lặc sẽ 

hộ trợ Địa Tạng Bồ Tát. Giống như trong việc dạy học, Địa Tạng Bồ Tát 

là hiệu trưởng, lúc Phật chẳng tại thế thì Ngài đại diện cho Phật, hết thảy 

các Bồ Tát đến hỗ trợ Địa Tạng Bồ Tát, giúp đỡ Địa Tạng Bồ Tát giáo 

hóa chúng sanh khổ nạn. 

La Hán nhập định, trong định đột phá giới hạn của không gian và 

thời gian, Ngài đã thấy địa ngục, thấy mẹ của cô Quang Mục đang thọ 

khổ trong địa ngục, chịu khổ cùng cực, sau khi xuất định [bèn]: 

 La Hán vấn Quang Mục ngôn: “Nhữ mẫu tại sanh tác hà hành  

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 262

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 nghiệp, kim tại ác thú thọ cực đại khổ?”. 

羅漢問光目言。汝母在生作何行業。今在惡趣受極大

苦。 

 (La Hán hỏi cô Quang Mục: “Mẹ cô lúc còn sanh tiền làm hạnh 

 nghiệp gì mà hiện nay đang ở trong đường ác, thọ khổ cùng cực?) 

Hỏi cô Quang Mục:  “Lúc mẹ cô còn sống làm nghề gì? Hiện nay 

 bà đang đọa địa ngục, rất khổ” . 

 Quang Mục đáp ngôn. 

光目答言。

 (Cô Quang Mục trả lời.) 

Cô Quang Mục thành thật trả lời, nói rõ ra. 

 Ngã mẫu sở tập. 

我母所習。

 (Tánh thân mẫu con.) 

 “Tập”  là tập tánh, điều ưa thích. 

 Duy hảo thực đạm ngư miết chi thuộc. 

唯好食噉魚鱉之屬。

 (Chỉ thích ăn những loài cá, ba ba.) 

Ngày nay gọi là hải sản, bà ta rất thích ăn đồ biển. 

 Sở thực ngư miết đa thực kỳ tử. 

所食魚鱉多食其子。

 (Ăn những loài cá, ba ba này, phần nhiều là ăn trứng và con của 

 các loài ấy.) 

Đặc biệt thích ăn những thứ này. 

 Hoặc sao, hoặc chử, tứ tình thực đạm, kế kỳ mạng số thiên vạn  

 phục bội. Tôn giả từ mẫn như hà ai cứu? 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 263

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

或炒。或煮。恣情食噉。計其命數千萬復倍。尊者慈

愍如何哀救。

 (Hoặc chiên hoặc nấu, tha hồ mà ăn, nếu tính đếm số sanh mạng 

 đó thì đến hơn ngàn vạn. Xin tôn giả từ bi thương xót! Con phải làm thế 

 nào để cứu mẫu thân?) 

Ngày nay trong sự ăn uống chúng ta nói ăn thịt chẳng có tội, nói 

vậy có lý không? Nhất định phải giác ngộ! Thế nên đọc kinh này xong, 

hiểu rõ chân tướng sự thật thì làm sao dám ăn thịt chúng sanh. Đặc biệt 

là thích ăn trứng cá, thích ăn cá con, một chén thông thường như vậy có 

bao  nhiêu  sanh  mạng,  bạn nói  sát nghiệp  này  nặng bao nhiêu,  oán thù 

những  chúng  sanh  bị  giết  hại  này  sâu  dày  bao  nhiêu,  chúng  nó  tình 

nguyện để cho bạn ăn sao? Nếu nói là [chúng nó] cam tâm tình nguyện 

lấy thịt này cúng dường cho bạn, thì nó là Bồ Tát, nó giác ngộ rồi, chẳng 

còn là chúng sanh nữa. Nếu là chúng sanh thì lúc bạn đi bắt nó, bạn thử 

quan sát kỹ xem, nó vùng vẫy, chẳng cam tâm để bạn bắt. Lúc bạn muốn 

làm thịt heo, bạn kêu con heo lại nói muốn làm thịt nó để ăn coi con heo 

có ngoan ngoãn cho bạn làm thịt không? Vừa nhìn thấy con dao là nó sợ 

hết hồn, mau mau chạy trốn rồi, nó biết bạn muốn làm thịt nó. Nó bị bạn 

bắt, bị bạn giết là vì nó chẳng có sức phản kháng, bạn biết lòng căm hận 

này sâu lắm hay không, kết oán thành thù. Người ta chẳng phải chỉ có 

đời này mà thôi, còn đời sau nữa, súc sanh cũng có đời sau, khi cơ duyên 

thành thục thì có lý nào không báo thù cho được! Chiến tranh trên thế 

gian từ đâu mà có? Phật dạy đều là từ sát sanh ăn thịt mà ra. 

Đức  Phật  đã  từng  nói:   Muốn  thế  gian  này  vĩnh  viễn  không  còn 

 kiếp  đao  binh,  chẳng  có  chiến  tranh  thì  trừ  phi  chúng  sanh  không  ăn 

 thịt. Nếu chúng sanh không ăn thịt thì chiến tranh và tai nạn trên thế gian 

này sẽ chẳng còn nữa. Nói cách khác, chúng sanh trên thế gian còn ăn 

thịt thì kiếp đao binh tuyệt chẳng thể tránh khỏi. Tại sao hiện nay mỗi 

lần chiến tranh xảy ra đều tàn khốc hơn trước? Oán nghiệp tích lũy quá 

sâu dày. Chỉ nói theo trí nhớ của chúng ta thì cảnh tượng người tử vong 

trong thế chiến lần thứ nhất và lần thứ nhì thảm khốc lắm, thế chiến thứ 

nhất còn nhẹ, lần thứ nhì nặng hơn rất nhiều, chiến tranh nguyên tử thứ 

ba sẽ thê thảm hơn nữa.  Lời Phật dạy rất có lý. Ngày nay chúng ta tạo 

tội nghiệp cũng giống như mẹ cô Quang Mục vậy,  “tứ tình thực đạm” , 

mặc sức phóng túng,  mạnh ăn hiếp yếu, chịu sao nổi! Cho nên  “kế kỳ 

 mạng số, thiên vạn phục bội” , cả đời bà giết [loài vật] ăn thịt, nào phải 

chỉ một ngàn, một vạn sanh mạng thôi đâu, còn gấp nhiều lần như vậy, 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 264

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đây là tội nghiệp bà đã tạo. 

Hai câu sau là mong cầu pháp sư làm sao cứu giúp bà.  “Tôn giả từ 

 mẫn” , tôn giả tức là ngày nay chúng ta thường gọi là tôn kính. Pháp sư 

tôn kính, La Hán tôn kính, xin Ngài giúp đỡ, xin Ngài tìm cách cứu mẹ 

cô. 

 La Hán mẫn chi vi tác phương tiện. 

羅漢愍之為作方便。

 (La Hán thương xót bèn lập phương tiện.) 

La Hán thấy cô là người con có hiếu, rất thương xót, dạy cô. 

 Khuyến Quang Mục ngôn: “Nhữ khả chí  thành niệm  Thanh  

 Tịnh Liên Hoa Mục Như Lai, kiêm tố họa hình tượng tồn vong hoạch 

 báo”. 

勸光目言。汝可志誠念清淨蓮華目如來。兼塑畫形像

存亡獲報。

 (Khuyên  Quang  Mục  rằng:  “Cô phải  chí thành  niệm đức  Thanh 

 Tịnh Liên Hoa Mục Như Lai và vẽ đắp hình tượng, thì kẻ còn cùng người 

 mất đều được phước báo”.) 

Câu  này  quan  trọng  ở  ba  chữ   “chí  thành  niệm” , dùng tâm chân

thành  để  niệm  Phật.  Trong  kinh  này  chúng  ta  thấy  cách  tiêu  trừ  tội 

nghiệp  cực  nặng,  độ  tội  báo  khổ  nhất  đều  dạy  pháp  môn  niệm  Phật, 

chúng ta phải hiểu đạo lý này. Tại sao trong kinh chẳng dạy cô niệm A 

Di Đà Phật? Lời Phật thuyết pháp đều là chân ngữ, thật ngữ, lời đúng 

như thật. Ở đây chúng ta có thể thấy đây là vô lượng kiếp về trước, đức 

Phật xuất hiện ở thế gian đó là Thanh Tịnh Liên Hoa Mục Như Lai là 

bổn sư của họ. La Hán khuyên cô niệm đức bổn sư, tạo hình tượng của 

Phật thì phước này  sẽ  lớn  lắm.  “Tồn  vong hoạch báo” ,  tồn là  [kẻ  còn 

sống, chỉ] cô Quang Mục, cô còn sống cô tu phước, cô sẽ được phước 

báo; vong là [kẻ đã mất, chỉ] mẹ cô, mẹ cô cũng được phước báo. Dạy 

cô làm việc này. Đương nhiên La Hán giảng kinh thuyết pháp cho cô, 

nói rõ những đạo lý và chân tướng sự thật này, văn tự trong kinh điển 

được giản lược, chúng ta nhất định phải hiểu rõ. 

 Quang Mục văn dĩ tức xả sở ái, tầm họa Phật tượng nhi cúng  

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 265

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 dường chi, phục cung kính tâm bi khấp chiêm lễ. 

光目聞已即捨所愛。尋畫佛像而供養之。復恭敬心悲

泣瞻禮。

 (Quang Mục nghe xong liền từ bỏ những vật yêu thích, rồi tô vẽ 

 hình  tượng  Phật  để  thờ  cúng,  và  lại  đem  lòng  cung  kính  khóc  thương 

 chiêm lễ.) 

Cô  Quang  Mục  y  giáo  phụng  hành.  “Xả  sở  ái” ,  sở  ái  là  tài  vật 

[mình ưa thích], phải dùng tài sản của chính cô để tạo tượng. Hiện nay 

tạo tượng dễ dàng hơn thời xưa rất nhiều, thời xưa tạo tượng chư vị phải 

biết hoàn toàn là đồ thủ công nghệ, làm rất chậm, điêu khắc phải dùng 

thời gian rất dài mới có thể làm thành một tượng hoàn hảo. Ngay cả việc 

vẽ tượng cũng chẳng dễ, vẽ một tượng Phật cũng cần rất nhiều ngày, đây 

là việc chúng ta đều biết. Hiện nay khoa học kỹ thuật phát đạt, tạo tượng 

Phật, điêu khắc tượng Phật có thể làm  mô hình trước, ngày nay gọi là 

sản  xuất  hàng  loạt,  có  thể  cung  cấp  cho  nhiều  người  thỉnh  về  cúng 

dường, phước này càng lớn hơn nữa. Vẽ tượng hiện nay có thể dùng ấn 

loát, có thể vẽ một bức hình Phật, Bồ Tát thật trang nghiêm, sau đó in cả 

vạn tấm,  mấy trăm ngàn, mấy triệu tấm, thậm chí mấy chục triệu tấm, 

cho đại chúng cúng dường, thế nên người hiện đại tu phước dễ dàng hơn 

người  xưa  nhiều.  Người  hiện  nay  tạo  nghiệp  cũng  dễ  hơn  thời  xưa, 

nhưng tu phước cũng dễ hơn, đây là lời kinh Địa Tạng nói. Chúng sanh 

ở  Diêm  Phù  Đề  tuy  tạo  tội  nghiệp  rất  dễ  nhưng  họ  cũng  dễ  quay  về. 

Thực sự có người khuyên họ, nói rõ cho họ nghe, họ quay về rất nhanh. 

Trong hết thảy chúng Bồ Tát, chẳng có ai thù thắng hơn Địa Tạng 

Bồ Tát, Địa Tạng Bồ Tát ứng hóa ở thế gian chúng ta tại Cửu Hoa Sơn, 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  ứng  hóa  tại  Phổ  Đà  Sơn,  đối  với  người  Trung 

Quốc chúng ta có duyên phần đặc biệt. Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện 

Kinh  Khoa  Chú  của  pháp  sư  Thanh  Liên  thời  vua  Khang  Hy  vô  cùng 

hoàn hảo, tuy văn tự sâu một chút, đối với người hiện nay mà nói, thật ra 

cũng rất tiện lợi cho chúng ta học quốc văn. Chúng ta xem chú giải kinh 

Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện này như sách học quốc văn, vậy thì không 

tốt sao? Nếu sau này chúng ta có duyên phần kiếm được thời gian, giảng 

tường tận cuốn chú giải này một lần giống như giảng quốc văn vậy, làm 

cho chúng ta đối với văn tự, văn học Trung Quốc có thể nâng cao trình 

độ thêm. Đối với nội dung của kinh này có thể đi sâu thêm, nhận thức 

thấu triệt hơn, đối với đời sống, việc làm, đối sự, đãi người, tiếp vật chắc 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 266

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chắn sẽ có lợi ích lớn hơn nữa, như lời nói trong kinh là công đức lợi ích 

chẳng thể nghĩ bàn. 

Hiện nay trong thời đại này, phần đông xã hội đại chúng đều xem 

giáo học Phật pháp thành tôn giáo, làm cho đồng tu học Phật chúng ta 

mất đi phương hướng, đây là việc vô cùng bất hạnh. Có cơ duyên tiếp 

xúc đến chánh pháp thì phải có trách nhiệm đem mặt mũi vốn sẵn có của 

Phật pháp  giải thích cho xã hội  đại chúng,  làm  cho  mọi người hiểu  rõ 

Phật pháp chẳng phải tôn giáo, chẳng phải triết học. Mà là gì? Là giáo 

dục  đời  sống,  giáo  học  phá  mê  khai  ngộ,  lìa  khổ  được  vui.  Chúng  ta 

nhận thức thuần chánh thì mới được lợi ích chân thật. Đoạn này kể cô 

Quang Mục tiếp nhận lời dạy của La Hán xong, y giáo phụng hành.  “Xả 

 sở ái”  là đoạn tham, tham là phiền não căn bản, hết thảy phiền não đều 

sanh từ “tham”, cho nên đây là đoạn hết thảy ác. Tô vẽ hình tượng của 

Phật,  Bồ  Tát,  chiêm  lễ  và  cúng  dường  là  tu  hết  thảy  thiện.  Chiêm  lễ, 

cúng dường, xưng danh nhất định phải y giáo tu hành.  “Tu hành”  là sửa 

đổi hết thảy hành vi sai lầm của chúng ta trong đời sống, công việc, xử 

sự, đãi người, tiếp vật, như vậy gọi là tu hành. Cô làm theo cách này, quả 

nhiên có cảm ứng. 

 Hốt ư dạ hậu mộng kiến Phật thân, kim sắc hoảng diệu như Tu 

 Di sơn, phóng đại quang minh. 

忽於夜後夢見佛身。金色晃耀如須彌山。放大光明。

 (Bỗng đến giữa khuya thì mộng thấy thân Phật sắc vàng sáng chói 

 như núi Tu Di phóng ánh sáng lớn.) 

Trong  mộng  cô  có  được  cảm  ứng.  Nhìn  từ  kinh  văn  thì  cô  vẽ 

tượng  Phật,  cúng  dường  tượng  Phật  vẽ.  Vị  Phật  vẽ  trong  tranh  này  là 

Thanh Tịnh Liên Hoa Mục Như Lai, cung kính cúng dường, thì cô cảm 

được Phật xuất hiện trong mộng, tâm hiếu khẩn thiết cảm động Phật đến 

gia trì. 

 Nhi cáo Quang Mục: “Nhữ mẫu bất cửu đương sanh nhữ gia, 

 tài giác cơ hàn tức đương ngôn thuyết”. 

而告光目。汝母不久當生汝家。纔覺飢寒即當言說。

 (Mà bảo Quang Mục rằng: “Chẳng bao lâu nữa thân mẫu cô sẽ 

 sanh vào nhà của cô, khi vừa biết đói lạnh thì liền biết nói”.) 

Và nói với cô:  “Chẳng bao lâu nữa mẹ cô sẽ thoát ly ác đạo và  

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 267

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 sanh đến nhân gian” . Vì công đức của cô xuất tiền tạo tượng, cung kính 

cúng dường nên mẹ cô được thoát khỏi địa ngục, tội nặng đã tiêu mất, 

vẫn còn tội dư lại nên chẳng bao lâu sau sẽ sanh vào nhà của cô. Đứa bé 

này rất đặc biệt, vừa ra đời liền biết nói, thế gian chúng ta cũng có, vừa 

sanh ra liền biết nói, nhớ được chuyện đời trước, việc này trong nhà Phật 

gọi là  “đoạt thai” . Chuyện này nói ra cũng khá dài dòng, lúc người mẹ 

có thai, thai ấy là một người khác, người này có duyên rất ít với người 

mẹ, đến để làm gì? Để đòi nợ, là quỷ đòi nợ, thiếu chẳng nhiều nên chỉ 

làm cho người mẹ khó chịu trong vòng mười tháng, cho bà cực khổ, đứa 

bé này vừa ra đời liền chết đi. Mẹ của cô Quang Mục bèn mượn thân của 

đứa bé ấy nên gọi là đoạt thai. Thần hồn của đứa bé lìa khỏi thì thần hồn 

của mẹ cô bèn nhập vào, đoạt thai là như vậy. Bà chẳng trải qua nổi khổ 

của mười tháng hoài thai nên bà nhớ chuyện của mình rõ ràng, là đạo lý 

như  vậy.  Người  ta  phần  đông  trụ  trong  thai  mười  tháng,  gọi  là   “khổ 

 trong thai ngục” , mười tháng trong thai cũng giống như trong địa ngục 

vậy, chịu khổ cùng cực nên quên hết những chuyện đời trước, chúng ta 

có thể hiểu được những chuyện như vầy. Chúng tôi đã từng thấy một số 

trẻ em lúc hai, ba tuổi vô cùng thông minh, lanh lợi, đến bốn, năm tuổi bị 

bệnh  nặng,  sốt  nóng  rồi  trở  thành  khờ  khạo,  đần  độn,  chuyện  gì  cũng 

chẳng nhớ nổi. Chư vị nghĩ thử xem một trận bệnh nặng có thể làm trí 

nhớ của nó mất hết, huống chi là mười tháng trong thai ngục.  Đây là 

việc chúng ta có thể lý giải, quên mất hết chuyện đời trước. Chỉ khi đến 

bằng cách đoạt thai thì người đó nhớ rất rõ ràng vì chẳng thọ khổ này. 

Nhà cô quả thật đã xảy ra chuyện như vậy. 

 Kỳ hậu gia nội tỳ sanh nhất tử, vị mãn tam nhật nhi nãi ngôn 

 thuyết, khể thủ bi khấp cáo ư Quang Mục. 

其後家內婢生一子。未滿三日而乃言說。稽首悲泣告

於光目。

 (Sau đó người tỳ nữ trong nhà sanh một bé trai, chưa đầy ba ngày 

 đã biết nói. Đứa bé đó cúi đầu, buồn khóc mà nói với Quang Mục.) 

Người giúp việc trong nhà sanh một đứa bé, đứa bé này chính là 

mẹ cô Quang Mục đến đầu thai, hoàn toàn phù hợp với việc đức Phật nói 

với cô trong giấc mộng. Ngày thứ ba sau khi chào đời, đứa bé này nhìn 

thấy Quang Mục bèn  “khể thủ” , khể thủ tức là gật đầu. Đứa bé mới ba 

ngày, chúng ta biết nó cử động chẳng linh hoạt, nhưng đứa bé này biết 

cúi đầu, lễ kính, biểu lộ rất đau thương. Nói với cô Quang Mục: 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 268

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Sanh tử nghiệp duyên quả báo tự thọ. Ngô thị nhữ mẫu, cửu xử 

 ám minh, tự biệt nhữ lai, lụy đọa đại địa ngục. 

生死業緣果報自受。吾是汝母。久處暗冥。自別汝來

。累墮大地獄。

 (Nghiệp duyên sanh tử, quả báo tự thọ. Tôi là mẹ của cô, lâu nay 

 ở chốn tối tăm. Từ khi vĩnh biệt cô, tôi phải đọa vào đại địa ngục.) 

Đây là nói bà tuy vừa chết chẳng lâu nhưng trong địa ngục chịu 

tội  khổ,  những  sự  khổ  này  như  chúng  ta  thường  nói  “sống  một  ngày 

cũng như cả năm”.  Điều này cũng cho thấy thời gian chẳng chân thật, 

chẳng  phải  thật  pháp,  thời  gian  là  khái  niệm  trừu  tượng  của  chúng  ta. 

Giống  tiểu  thuyết  bút  ký  thời  cổ  Trung  Quốc,  bút  ký  tiểu  thuyết  đời 

Đường  có  ghi  chuyện  Hoàng  Lương  Mộng,  thời  gian  trong  mộng  rất 

ngắn ngủi, hoàng lương là hạt kê, nấu cháo hạt kê, hạt kê rất dễ nấu, nấu 

nhanh hơn những gạo khác, cháo còn chưa nấu chín, ông ta ở kế bên ngủ 

gục và nằm  mộng, khi  mộng tỉnh dậy  thì  cháo  còn chưa  chín,  bạn nói 

thời gian này ngắn không, chỉ là vài phút. Nhưng trong mộng ông ta đã 

trải  qua  mấy  chục  năm,  nói  lên  sự  chênh  lệch  thời  gian  rất  lớn.  Ở  cõi 

người  chẳng  bao  lâu,  ngày  tháng  chẳng  lâu,  còn  bà  trong  địa  ngục  thì 

hình như đã trải qua mấy kiếp rồi, cảm thọ của bà rất chân thật, thật là 

một thời gian dài đăng đẳng. 

 “Cửu xử ám minh” , đây là như vừa nói, cảm thọ về thời gian và 

không gian chẳng tương đồng, trong địa ngục cảm thấy thời gian thật là 

dài.  Giống như người cõi trời nhìn chúng ta vậy, nếu từ trời Đâu Suất 

nhìn  chúng  ta,  nhân  gian  chúng  ta  một  trăm  năm,  sống  một  trăm  năm 

thật lâu thì ở trời Đâu Suất chỉ là vài giờ. Nếu dùng hai mươi bốn giờ để 

tính,  một  phần tư  của  một  ngày  là sáu giờ,  một  trăm  năm  ở  cõi  người 

bằng sáu giờ đồng hồ ở trời Đâu Suất. Người cõi trời Đâu Suất cảm thấy 

rất nhanh, chỉ trong chốc lát nhưng ở cõi người đã là một trăm năm rồi. 

Thế nên mấy mươi ngày ở nhân gian thì trong địa ngục đã trải qua mấy 

đại kiếp  rồi.  Bà đọa đại địa  ngục,  chẳng phải địa  ngục  thường,  tạo  tội 

quá sâu nặng. 

Lúc còn trẻ tôi chưa học Phật cũng ưa ăn thịt. Nghiệp tôi tạo nặng 

hơn  rất  nhiều  người,  vào  thời  kháng  chiến  [chống  Nhật]  tôi  thường  đi 

săn bắn, sau khi đọc kinh Địa Tạng tôi rất sợ hãi, thực sự lo sợ nên bắt 

đầu ăn chay trường, chẳng dám ăn thịt nữa, tự biết tội mình đã tạo rất 

nặng. Lúc nhỏ vô tri, cha tôi ưa thích săn bắn nên chúng tôi thường theo 

ông lên núi săn bắn, mỗi ngày đều đem những con vật bắn được về nhà. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 269

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Tôi đã săn bắn ba năm, mười sáu tuổi bắt đầu săn bắn, mười bảy, mười 

tám,  mười  chín  tuổi.  Cho  nên  tôi  bắn  súng hầu như  là  trúng một  trăm 

phần trăm, chẳng cần phải nhắm, tôi có bản lãnh này. Mỗi ngày tối thiểu 

là bắn hai mươi viên đạn, lúc chẳng đi săn thì cũng luyện tập bắn súng. 

Cha tôi là một người lính, lúc đó nhằm thời chiến tranh với Nhật, ông ta 

quản lý về khí giới, quản lý những súng ống này, thế nên ở nhà tôi có rất 

nhiều súng. Cơ hội tạo nghiệp, mỗi ngày đều luyện tập, con nít có đứa 

nào không thích chơi với súng ống? Chúng tôi chơi súng thật. Bắn súng 

rất  chính  xác  là  do  mỗi  ngày  luyện  tập  nên,  bạn  không  luyện  đâu  có 

được, phải luyện chứ. Chuyện gì cũng là một môn thâm nhập, tập luyện 

trong một thời gian  dài, cho nên tài bắn súng của tôi rất  giỏi. Nhưng  

nghiệp tạo cũng rất nặng, lúc đó còn chưa hiểu biết. 

Sau  này  học  Phật,  đọc  kinh  Địa  Tạng,  đọc  đến  lông  tóc  dựng 

đứng.  Nhìn thấy cảnh tượng lúc cha tôi chết giống y như kinh đã nói. 

Lúc cha tôi chết, ông phát bệnh điên cuồng, nhìn thấy núi bèn chạy lên 

núi, nhìn thấy sông bèn nhảy xuống sông, hoàn toàn giống y như lời nói 

trong kinh, đây là cảnh tôi đích thân nhìn thấy. Chúng tôi lên núi để săn 

bắn thú rừng, chúng tôi dùng thuốc nổ màu vàng47 để giết cá trong sông, 

mỗi lần nổ như vậy là cả ngàn, cả vạn con cá đều bị nổ chết trôi lên mặt 

nước, bạn nói tội nghiệp này nặng bao nhiêu? Săn bắn, săn thú thì còn ít, 

chứ dùng thuốc nổ để giết cá thì quá nhiều. Chúng tôi thường làm những 

chuyện này, biết được tội nghiệp này nặng vô cùng. Quả báo của sự sát 

sanh là đoản mạng, cha tôi mới bốn mươi lăm tuổi thì qua đời. 

Sau này tôi học Phật, người ta coi bói cho tôi, nói mạng tôi sống 

chẳng qua bốn mươi lăm tuổi, tôi rất tin. Thế nên tôi học Phật rất tinh tấn 

vì  mạng  sống  đã  được  định  tới  bốn  mươi  lăm  tuổi  thôi.  Đến  năm  bốn 

mươi lăm tuổi tôi bị bệnh nặng, bệnh hơn một tháng, tôi chẳng đi coi bác 

sĩ, chẳng uống thuốc vì trong tâm nghĩ rằng mạng sắp hết rồi, bác sĩ có 

thể  chữa  bệnh  chứ  chẳng  thể  chữa  mạng.  Bởi  vậy  nên  trong  suốt  cả 

tháng  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  niệm  được  một  tháng  thì  bệnh  tự 

nhiên  hết.  Sau  này  có  một  năm  nọ,  tại  pháp  hội  Nhân  Vương  ở  Đài 

Loan, tôi gặp Phật Sống48 Cam Châu, ông là một người bạn cũ của tôi. 

47 Đây là chất TNT (Trinitrotoluene, TNT, trinitromethylbenzene)

48 Phật  sống  (Hoạt  Phật):  Tiếng  Tây  Tạng  là  hpbrulsku,  người  Mông  Cổ  gọi  là 

Khutuktu hay khutukutu (thường phiên âm là Hô Đồ Khắc Đồ, nghĩa là tự tại chuyển 

sanh). Chữ hpbrulsku (thường được viết theo cách phát âm là tulku) có nghĩa là hóa 

thân, chuyển sanh, là một cơ cấu truyền thừa riêng của Phật Giáo Tây tạng, nhằm giữ 

vững ngôi vị lãnh đạo và thích ứng với tình trạng độc thân của người đứng đầu một 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 270

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Gặp  tôi xong,  ông  rất  hoan  hỷ  và  nói:  “Mấy  năm  nay  thầy  giảng kinh 

thuyết pháp công đức rất lớn, thầy vốn chẳng có phước báo mà còn đoản 

mạng, bây giờ không những thầy có phước báo mà còn sống  lâu nữa, 

đều là nhờ hoằng pháp lợi sanh nên phước báo hiện tiền”. 

Tôi  chẳng  cầu  sống  lâu,  vì  hiểu  rõ,  giác  ngộ  rồi,  chẳng  vì  mình 

nữa, hết thảy đều vì Phật pháp, vì chúng sanh nên có được cảm ứng. Đối 

với bản thân tôi, tôi bất cứ lúc nào cũng muốn ra đi, tôi chẳng lưu luyến 

gì với  thế gian này.  Thân thể  lưu  lại  thế gian này  là  phước  của  chúng 

sanh, chúng sanh cần, Phật pháp cần nên lưu lại thêm vài ngày; khi nào 

chúng sanh không cần nữa, Phật pháp cũng không cần nữa thì tôi sẽ ra đi 

lập tức, chẳng lưu luyến gì. Đây là tâm trạng và thái độ hiện nay của tôi, 

tôi rất hoan hỷ sớm một ngày đến Cực Lạc thế giới thân cận A Di Đà 

Phật. Đây là kể chuyện tạo nghiệp thọ báo, nếu tôi chẳng học Phật thì 

chắc chắn cũng thọ báo trong địa ngục, chẳng có lời gì để nói, nghiệp 

duyên của mình ở nơi đó,  “sanh tử nghiệp duyên, quả báo tự thọ” , việc 

này làm sao chạy trốn nổi! Mẹ của cô Quang Mục chỉ vì ham ăn, chúng 

tôi  không  những  ham  ăn,  còn  tạo  nghiệp,  sát  sanh,  sát  hại  quá  nhiều. 

Phía sau là lời [mẹ cô] cảm ơn:

 Mông nhữ phước lực phương đắc thọ sanh, vi hạ tiện nhân hựu 

 phục đoản mạng, thọ niên thập tam, cánh lạc ác đạo. Nhữ hữu hà kế 

 linh ngô thoát miễn? 

蒙汝福力方得受生。為下賤人又復短命。壽年十三更

落惡道。汝有何計令吾脫免。

 (Nhờ phước lực của cô nên mới được thọ sanh làm kẻ hạ tiện, lại 

 thêm  thọ  mạng  ngắn  ngủi,  đến  năm  mười  ba  tuổi  lại  phải  đọa  vào  ác 

 đạo.  Cô có phương kế gì khiến tôi được thoát miễn chăng?) 

Đây là lời nói với con bà, nhờ cô tạo tượng, cúng dường, tu phước  

dòng tu. Theo đó, một vị lạt-ma cao cấp chết đi, sẽ tái sanh trở lại trong nhân gian 

hầu tiếp tục tu hành, thống lãnh dòng tu và thực hiện bi nguyện cứu độ chúng sanh. 

Trước khi chết, người ấy thường để lại di ngôn hay sấm ngữ bí hiểm để các môn đệ 

đi  tìm  xem  người  ấy  thác  sanh  vào  chỗ  nào,  rước  về  nuôi  dạy,  đào  tạo  trở  thành 

người  lãnh  đạo  tông  phái.  Những  vị  Tăng  chưởng  quản  một  phái  tu,  một  dòng  tu, 

thậm chí một tu viện Tây Tạng thường tự xưng là hóa thân của Phật, Bồ Tát hay Tổ 

Sư nào đó, chẳng hạn Đại Lai Lạt Ma là hóa thân của Quán Thế Âm Bồ Tát, Ban 

Thiền Lạt Ma là hóa thân của A Di Đà Phật, trưởng dòng tu Sakyapa là hóa thân của 

Văn Thù Bồ Tát. Có lẽ vì thế người Tàu gọi họ bằng danh xưng Hoạt Phật. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 271

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nên có thể thoát khỏi địa ngục, mới được thân người. Được thân người, 

làm người hạ tiện, là con của người nô tỳ trong nhà. Và sẽ đoản mạng, 

chỉ sống đến mười ba tuổi, sau đó lại phải đọa ác đạo. Nói cho cô biết 

việc này:  “Cô có biện pháp gì để cứu tôi không?” . 

 Quang  Mục  văn  thuyết  tri  mẫu  vô  nghi,  ngạnh  yết  bi  đề  nhi 

 bạch tỳ tử: “Ký thị ngã mẫu hiệp tri bổn tội, tác hà hành nghiệp đọa ư 

 ác đạo? 

光目聞說知母無疑。哽咽悲啼而白婢子。既是我母合

知本罪。作何行業墮於惡道。

 (Quang Mục nghe nói biết là mẹ mình chẳng sai, nên nghẹn ngào  

 thương khóc mà nói với con kẻ tỳ nữ rằng: “Đã là mẹ tôi, tất biết bổn 

 tội, do làm hạnh nghiệp gì mà phải đọa vào ác đạo như thế?”.) 

Cô Quang Mục nghe đến chuyện này, trong giấc mộng Phật đã nói 

trước với cô, chuyện này hoàn toàn trở thành sự thật. Biết thực sự là mẹ 

cô đến đầu thai ở nhân gian. Nghe bà nói những chuyện này, thọ mạng 

chỉ có mười ba tuổi, cảm thấy bà rất đáng thương. Nên hỏi bà:  “Bà là mẹ 

 trở lại đây, mẹ nên biết mình đã tạo tội gì nên mới đọa vào ác đạo” . 

 Tỳ tử đáp ngôn: “Dĩ sát hại hủy mạ nhị nghiệp thọ báo. Nhược 

 phi mông phước cứu bạt ngô nạn, dĩ thị nghiệp cố vị hiệp giải thoát”. 

婢子答言。以殺害毀罵二業受報。若非蒙福救拔吾難

。以是業故未合解脫。

 (Con kẻ tỳ nữ đáp: “Do hai nghiệp là sát hại và hủy mạ mà phải 

 thọ  báo.  Nếu  không  nhờ  phước  đức  của  cô  cứu  cho,  cứ  theo  những 

 nghiệp đó thì tôi vẫn chưa được giải thoát”.) 

[Con người tỳ nữ] nói rõ với cô, lúc còn sống sát sanh hại mạng, 

thích  ăn  thịt,  đặc  biệt  ưa  ăn  đồ  biển,  đã  nói  phía  trước.  Sát  sanh,  hại 

mạng  quá  nhiều  rồi,  những  oan  nghiệp  này  còn  chưa  đền  trả.  Đọa  địa 

ngục là tánh tội, trong năm giới do Phật chế định: Sát sanh, trộm cắp, 

dâm dục, vọng ngữ là tánh tội, chẳng thọ giới mà tạo cũng có tội, chẳng 

thể nói là không có tội, đây là bốn tội nặng.  Bất kể là có Phật pháp hay 

không, bất kể là có học Phật hay không, hễ bạn phạm thì là tội nghiệp 

cực nặng. Khi tạo tội này, xem bạn dùng tâm gì để coi nghiệp của bạn 

tạo sâu rộng bao nhiêu, luận tội chẳng giống nhau. Nghiệp bà tạo là cốt 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 272

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ý, bừa bãi phóng túng, thì tội này sẽ rất nặng, sát sanh hại mạng.  “Hủy 

 mạ”  phần lớn là nói: Đối với người thiện, việc thiện, Phật pháp chẳng tin 

tưởng, người khác khuyên họ thì không những chẳng thể tiếp nhận mà 

còn hủy báng, mắng chửi. Nếu chúng ta nói chuyện trong kinh Địa Tạng 

cho họ nghe, họ lắc đầu không tin và nói đây là chuyện gạt người. Đây 

chính là báng Phật, báng pháp, tội này càng nặng hơn nữa. Tạo hai tội 

nghiệp này sẽ thọ khổ báo địa ngục. 

 “Nhược phi mông phước, cứu bạt ngô nạn” , nếu chẳng nhờ người 

con tu phước cho bà thì bà sẽ chẳng có cách chi giải thoát nổi, bà sẽ tiếp 

tục chịu khổ báo của địa ngục. Tội báo ở địa ngục thọ xong còn phải đọa 

ngạ quỷ, súc sanh để hoàn trả. Nợ mạng này vô cùng dễ sợ, những chúng 

sanh do bạn sát hại đều muốn đền trả, thiếu tiền phải trả tiền, thiếu nợ 

mạng thì phải đền mạng. Thời quá khứ, đại sư An Sĩ Cao đã phải trả nợ 

mạng hai lần ở Trung Quốc, trong truyện ký có ghi chép, hai món nợ này 

là do đời trước Ngài giết lầm, chẳng phải cốt ý giết, ngộ sát cũng phải 

đền nợ. Hai lần này đều bị người ta ngộ sát, nhân duyên quả báo tơ hào 

chẳng  sai,  chúng  ta  phải  giác  ngộ.  Nếu  chẳng  thể  vãng  sanh  đến  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  chẳng  thoát  nổi  lục  đạo  luân  hồi,  nói  cách 

khác chúng ta phải biết, hết thảy những oán nghiệp mà mình đã kết với 

chúng sanh đều phải hoàn trả, như vậy thì làm sao chịu nổi. Đến đời kiếp 

nào mới trả cho hết, chúng ta không thể không giác ngộ. Bất luận là bạn 

có học Phật hay không, đây là sự thật, ai cũng không thể tránh khỏi, ai 

cũng chẳng thể thoát khỏi. Chúng ta hiểu những chân tướng sự thật này, 

chỉ  có  một  phương  pháp  duy  nhất  có  thể  cứu  mình,  có  thể  độ  chúng 

sanh, có thể hóa giải hết thảy oan nghiệp từ vô lượng kiếp đến nay, đó 

chính là cầu sanh Tịnh Độ. Sau khi sanh về Tịnh Độ, chúng ta có khả 

năng  mỗi  ngày  trên  thì  cúng  dường  chư  Phật,  dưới  thì  độ  hóa  chúng 

sanh, đem hết thảy công đức tích lũy được hồi hướng cho tất cả oan gia 

trái chủ từ vô lượng kiếp đến nay, giúp cho họ phá mê khai ngộ, lìa khổ 

được vui thì mới giải trừ, hóa giải được hết những oan nghiệp ấy.  Ngoài 

phương pháp này ra tuyệt chẳng tìm ra phương pháp thứ hai nào khác. 

Cho nên chư Phật Như Lai khuyên dạy chúng ta nên phát Bồ Đề tâm, 

nhất hướng chuyên niệm A Di Đà Phật, cầu sanh Tịnh Độ, chính là đạo 

lý này. Xem tiếp kinh văn: 

 Quang Mục vấn ngôn: “Địa ngục tội báo kỳ sự vân hà? 

光目問言。地獄罪報其事云何。

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 273

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 (Quang Mục hỏi: “Những tội báo trong địa ngục ra sao?”) 

Quang Mục cũng muốn hỏi thăm, trong địa ngục thực sự là như 

thế nào. 

 Tỳ  tử  đáp  ngôn:  “Tội  khổ  chi  sự  bất  nhẫn  xưng  thuyết,  bách 

 thiên tuế trung tốt bạch nan cánh”. 

婢子答言。罪苦之事不忍稱說。百千歲中卒白難竟。

 (Con kẻ tỳ nữ đáp: “Những việc tội khổ nói ra càng bất nhẫn, suốt 

 cả trăm ngàn năm cũng khó mà kể hết được”.) 

Đương nhiên mẹ cô cũng nói sơ lược cho cô nghe, có thể nói hết  

không? Nói không hết, quá khổ, khổ đến mức chẳng nhẫn tâm nói ra, 

một trăm năm, một ngàn năm cũng chẳng nói hết. Đây là việc mẹ cô đọa  

địa ngục đích thân cảm thọ. 

 Quang Mục văn dĩ đề lệ hào khấp, nhi bạch không giới. 

光目聞已啼淚號泣。而白空界。

 (Quang  Mục  nghe  xong  rơi  lệ  gào  khóc,  bạch  cùng  hư  không 

 rằng:) 

Ngước mặt lên hư không phát nguyện: 

 Nguyện ngã chi mẫu vĩnh thoát địa ngục, tất thập tam tuế cánh 

 vô trọng tội cập lịch ác đạo. 

願我之母永脫地獄。畢十三歲更無重罪及歷惡道。

 (Nguyện cho thân mẫu con vĩnh viễn thoát khỏi địa ngục, khi mãn 

 mười ba tuổi sẽ không còn trọng tội, cũng chẳng phải trải qua các ác 

 đạo nữa.) 

Đây là cô Quang Mục vì mẫu thân phát đại thệ nguyện. Trước hết 

cầu nguyện cho mẹ cô vĩnh viễn lìa khỏi ác đạo, mẹ cô vốn phải đọa vào 

ác  đạo  sau  khi  sống  đến  mười  ba  tuổi,  vẫn  phải  chịu  khổ  tiếp  tục.  Cô 

hướng lên không trung cầu nguyện. 

 Thập phương chư Phật từ ai mẫn ngã, thính ngã vị mẫu sở phát 

 quảng đại thệ nguyện: “Nhược đắc ngã mẫu vĩnh ly tam đồ cập tư hạ 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 274

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 tiện, nãi chí nữ nhân chi thân vĩnh kiếp bất thọ giả. Nguyện ngã tự 

 kim  nhật  hậu,  đối  Thanh  Tịnh  Liên  Hoa  Mục  Như  Lai  tượng  tiền, 

 khước hậu bách thiên vạn ức kiếp trung, ứng hữu thế giới sở hữu địa 

 ngục, cập tam ác đạo chư tội khổ chúng sanh, thệ nguyện cứu bạt lịnh 

 ly địa ngục ác thú súc sanh ngạ quỷ đẳng, như thị tội báo đẳng nhân 

 tận thành Phật cánh, ngã nhiên hậu phương thành Chánh Giác”. 

十方諸佛慈哀愍我。聽我為母所發廣大誓願。若得我

母永離三塗及斯下賤。乃至女人之身永劫不受者。願我自

今日後。對清淨蓮華目如來像前。却後百千萬億劫中。應

有世界所有地獄。及三惡道諸罪苦眾生。誓願救拔令離地

獄惡趣畜生餓鬼等。如是罪報等人盡成佛竟。我然後方成

正覺。

 (Cúi xin thập phương chư Phật từ bi thương  xót  lắng  nghe con  

 nay  vì  mẹ  mà phát  lời  thệ nguyện rộng  lớn  rằng:  “Như  thân  mẫu con 

 được vĩnh viễn lìa khỏi chốn tam đồ và hàng hạ tiện, cho đến cùng kiếp 

 không  phải  thọ  thân  người  nữ  nữa,  con  xin  đối  trước  tượng  của  đức 

 Thanh Tịnh Liên Hoa Mục Như Lai mà phát nguyện kể từ nay cho đến 

 trăm ngàn muôn ức kiếp về sau, hễ nơi nào có thế giới còn các chúng 

 sanh chịu tội khổ nơi địa ngục cùng tam ác đạo, con nguyện cứu vớt và 

 làm  cho  tất  cả  đều  xa  lìa  các  nẻo  ác  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh, 

 ...Những kẻ mắc tội báo ấy thành Phật cả rồi thì sau đó con mới thành 

 Chánh Giác”.)

Cô Quang Mục là tiền thân của Địa Tạng Bồ Tát, mẹ cô đích thật 

vĩnh viễn thoát ly ác đạo, tại sao? Nếu mẫu thân chẳng đọa địa ngục chịu 

khổ như vậy thì làm sao cô phát tâm nổi? Công đức của mẹ cô là từ chỗ 

này mà ra. Vì bà đọa địa ngục chịu khổ nhiều như vậy, thúc đẩy người 

con  hiếu  phát  tâm  rộng  lớn,  cô  có  thể  phát  hoằng  nguyện  này,  nhân 

duyên hy hữu này có được là do mẹ cô đọa ác đạo mà ra. Nếu chẳng có 

việc này thì cô chắc chắn sẽ chẳng phát tâm, cô cũng chẳng sắp bày lễ 

vật cúng dường, cũng chẳng bỏ của cải để đắp tạo tượng Phật, mẹ cô đã 

cho cô tăng thượng duyên nghịch này. Cho nên người sống, kẻ mất cả 

hai cõi đều được lợi ích, lợi ích to lớn, chẳng thể nghĩ bàn. Nói cho chư 

vị  biết  nguyện  này  vừa  phát  thì  mẹ  cô  vĩnh  viễn  thoát  ly  tam  ác  đạo. 

Chúng ta phải hiểu đạo lý này và phải ghi nhớ tâm nguyện của cô, nếu 

chúng  ta  có  thể  dùng  nguyện  của  Địa  Tạng  Bồ  Tát  đã  phát  làm  bổn 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 275

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nguyện của mình, mình cũng phát nguyện giống vậy thì mình sẽ là hóa 

thân  của  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  công  đức  này  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Không 

những  cha  mẹ  quyến  thuộc  quá  khứ  vĩnh  viễn  được  thoát  ác  đạo,  nhà 

Phật  thường  nói:   “Một  người  con  thành  Phật,  chín  đời  tổ  tiên  sanh 

 thiên” ,  chín đời tổ  tiên về trước đều  có thể thoát khỏi  ác  đạo,  sanh  lên 

trời  hưởng  phước  cõi  trời,  lời  này  là  thật  chẳng  giả,  chúng  ta  từ  đoạn 

kinh này thấu hiểu được một cách sâu sắc. Cô phát nguyện trước tượng 

Phật, trăm ngàn vạn ức kiếp từ nay trở về sau, sức mạnh của nguyện lực 

này  chẳng  phải  nhất thời,  chẳng  ở trong  thời  gian ngắn,  cũng chẳng ở 

một nơi, mà là  “ứng hữu thế giới, sở hữu địa ngục, cập tam ác đạo” , 

nguyện hạnh này lớn biết mấy? Không gian lớn biết mấy? Thời gian vô 

tận, không gian tận hư không, trọn cả pháp giới, nơi nào có địa ngục và 

ba đường ác, hết thảy những chúng sanh chịu khổ nơi ấy, cô phát đại thệ 

nguyện đều cứu vớt họ. Giúp cho những người này vĩnh viễn  “xa lìa địa 

 ngục ác thú, súc sanh, ngạ quỷ” , nguyện những người thọ tội này, những 

người  chịu  khổ  nạn  giống  mẹ  cô,  họ  đều  thành  Phật  xong  rồi  cô  mới 

thành Phật, đây chính là  “địa ngục chẳng không, thề chẳng thành Phật” . 

Địa Ngục trở thành trống không rồi, thì ngạ quỷ, súc sanh đương nhiên 

cũng sẽ trống không, đây là đạo lý nhất định. 

 Phát thệ nguyện dĩ, cụ văn Thanh Tịnh Liên Hoa Mục Như Lai, 

 nhi cáo chi viết: “Quang Mục, nhữ đại từ mẫn thiện năng vi mẫu phát 

 như thị đại nguyện. 

發誓願已。具聞清淨蓮華目如來。而告之曰。光目。

汝大慈愍善能為母發如是大願。

 (Phát thệ nguyện xong liền nghe rõ tiếng của đức Thanh Tịnh Liên 

 Hoa Mục Như Lai nói: “Quang Mục, cô do lòng đại từ mẫn khéo vì mẹ 

 mà phát đại nguyện như vậy.) 

Đây là lòng Hiếu cảm đến chư Phật. Vừa phát nguyện xong bèn 

nghe  tiếng,  chẳng  nhìn  thấy  tướng  của  Phật,  chỉ  nghe  tiếng  của  Phật, 

cảm  ứng  vô  cùng  rõ  ràng,  hiển  cảm  hiển  ứng49.  Cô  phát  nguyện  trước 

tượng Phật, đây là cảm, cảm rõ ràng, lập tức được ứng rõ ràng của Phật. 

Cô  nghe  tiếng  của  Phật  bảo  rằng:   “Quang  Mục,  lòng  đại  từ  mẫn  của 

49  “Hiển cảm hiển ứng”  là ngay trong đời này dốc lòng thành, cạn lòng kính lễ niệm 

cúng  dường  thì  sẽ  được  gia  bị,  gặp  điều  hung  trở  thành  điều  lành,  gặp  nạn  thành 

may, và nghiệp tiêu, chướng tận, phước tăng, huệ rạng v.v…

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 276

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 cô” . Đây chính là đại từ đại bi phổ độ chúng sanh của Như Lai.  “Thiện 

 năng vi mẫu” , nguyện tâm, đại từ mẫn tâm này của cô là do nhân duyên 

mẹ cô đọa ác đạo nên cô mới phát được. 

 Ngô quán nhữ mẫu thập tam tuế tất xả thử báo dĩ, sanh vi Phạm 

 Chí thọ niên bách tuế. 

吾觀汝母十三歲畢捨此報已。生為梵志壽年百歲。

 (Ta quán sát thấy mẹ cô lúc mãn mười ba tuổi, khi xả báo thân 

 này rồi thọ sanh làm người Phạm Chí sống lâu trăm tuổi.) 

Phật nói với cô: Nghiệp báo của mẹ cô đã chuyển rồi, nguyện vừa 

phát liền chuyển. Mẹ cô mười ba tuổi chết đi, vẫn được thân người lại rất 

thù thắng, sanh làm người Phạm Chí, là người tu hành trong đạo Bà La 

Môn, sống lâu đến một trăm tuổi. 

 Quá thị báo hậu đương sanh Vô Ưu quốc độ. 

過是報後當生無憂國土。

 (Sau khi hết báo thân ấy sẽ được sanh về cõi nước Vô Ưu.) 

 “Vô Ưu quốc độ”  tức là Tây Phương Cực Lạc thế giới. Trong khi 

bà tu đạo có được nhân duyên thù thắng nghe đến Phật pháp, bà phát tâm 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, sanh đến Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

 Thọ mạng bất khả kế kiếp. 

壽命不可計劫。

 (Thọ mạng chẳng thể tính đếm nổi.) 

Vô lượng thọ giống như đức Phật A Di Đà. 

 Hậu thành Phật quả. 

後成佛果。

 (Sau đó sẽ thành Phật.) 

Ở  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  chắc  chắn  một  đời  thành  Phật, 

cho nên pháp môn này gọi là pháp môn thành tựu ngay trong đời này. 

Sau khi thành Phật: 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 277

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Quảng độ nhân thiên số như Hằng hà sa”. 

廣度人天數如恒河沙。

 (Độ rộng khắp nhân thiên số nhiều như cát sông Hằng”.) 

Đây là lời đức Thanh Tịnh Liên Hoa Mục Như Lai nói với Quang 

Mục:  Những  thiện  báo  của  mẹ  cô  sau  này.  Đây  là  câu  chuyện  của  cô 

Quang Mục, Địa Tạng Bồ Tát phát nguyện khi còn tu nhân. Sau khi Phật 

nói xong, nói với Định Tự Tại Vương. Xin xem tiếp: 

 Phật  cáo  Định  Tự  Tại  Vương:  “Nhĩ  thời  La  Hán  phước  độ 

 Quang Mục giả tức Vô Tận Ý Bồ Tát thị. 

佛告定自在王。爾時羅漢福度光目者即無盡意菩薩是

 (Phật bảo Định Tự Tại Vương: “Vị La Hán phước lành độ Quang 

 Mục thuở đó chính là Vô Tận Ý Bồ Tát.) 

Vị La Hán lúc đó, người dạy Quang Mục độ mẫu thân, chính là 

Vô Tận Ý Bồ Tát hiện nay, đây là vị Đẳng Giác Bồ Tát. Thuở đó là La 

Hán, La Hán chẳng nhất định là Tứ Quả, chư vị nên biết Sơ Quả, Nhị 

Quả, Tam Quả đều gọi là La Hán, hiện nay là Đẳng Giác Bồ Tát. 

 Quang Mục mẫu giả tức Giải Thoát Bồ Tát thị. 

光目母者即解脫菩薩是。

 (Mẹ của cô Quang Mục tức là Giải Thoát Bồ Tát.) 

Hiện nay cũng là Đẳng Giác Bồ Tát. 

 Quang Mục nữ giả tức Địa Tạng Bồ Tát thị. 

光目女者即地藏菩薩是。

 (Cô Quang Mục chính là Địa Tạng Bồ Tát.) 

Nói rõ bổn tích nhân duyên của cô ra, đây là việc chúng ta nên học  

tập, xin xem tiếp kinh văn: 

 Quá khứ cửu viễn kiếp trung như thị từ mẫn, phát Hằng hà sa 

 nguyện quảng độ chúng sanh”. 

過去久遠劫中如是慈愍。發恒河沙願廣度眾生。

 (Trong nhiều kiếp lâu xa ở quá khứ, Bồ Tát đã có lòng từ mẫn như  

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 278

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 vậy lập thệ nguyện nhiều như cát sông Hằng rộng độ chúng sanh”.) 

Ở đây đức Phật khuyên và khích lệ chúng ta thêm lần nữa, phải 

hiểu chân tướng của sự tích này. Nhiều kiếp lâu xa trong quá khứ, Địa 

Tạng Bồ Tát nhiều đời nhiều kiếp gặp những duyên khổ này, kích phát 

bi nguyện của Ngài, nhiều đời nhiều kiếp đều phát nguyện.  “Phát Hằng 

 hà sa số nguyện” , số nguyện phát ra nhiều như vậy cho nên nguyện tâm 

của  Ngài  mạnh  mẽ,  nguyện  lực  rộng  lớn  như  vậy,  đối  tượng  đều  là 

chúng sanh khổ nạn trong tận hư không, trọn khắp pháp giới. Xin xem 

tiếp đoạn kinh sau đây: 

 Vị lai thế trung. 

未來世中。

 (Trong đời vị lai.) 

 “Vị  lai  thế”   là  chỉ  đời  hiện  nay  của  chúng  ta.  Theo  cách  người 

Tây phương nói, hiện tại chúng ta cách thời đức Phật còn tại thế hơn hai 

ngàn năm trăm năm, nhưng nếu theo cách tính như trong lịch sử Trung 

Quốc ghi chép thì là hơn ba ngàn năm. Cho nên  “vị lai thế trung”  tức là 

chỉ chúng ta hiện nay. 

 Nhược hữu nam tử nữ nhân. 

若有男子女人。

 (Nếu có kẻ nam, người nữ.) 

 “Nam tử nữ nhân”  chẳng có thêm chữ thiện, nói cách khác tức là 

kẻ nam, người nữ tạo nghiệp. Phía sau nói: 

 Bất hành thiện giả, hành ác giả, nãi chí bất tín nhân quả giả, tà 

 dâm vọng ngữ giả, lưỡng thiệt ác khẩu giả, hủy báng Đại Thừa giả, 

 như thị chư nghiệp chúng sanh tất đọa ác thú. 

不行善者。行惡者。乃至不信因果者。邪婬妄語者。

兩舌惡口者。毀謗大乘者。如是諸業眾生必墮惡趣。

 (Không làm lành mà làm ác, cho đến kẻ chẳng tin nhân quả, kẻ tà 

 dâm  nói  dối,  kẻ  nói  lưỡi  hai  chiều,  nói  lời  hung  ác,  kẻ  hủy  báng  Đại 

 Thừa, những chúng sanh có các nghiệp như thế ắt phải đọa vào đường 

 ác.)

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 279

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Đây  là  nói  về  đời  hiện  nay,  tạo  những  nghiệp  này  trong  xã  hội 

ngày  nay  quá  phổ  biến,  bất  cứ  lúc  nào  ở  đâu  chúng  ta  cũng  đều  thấy 

được. Nếu họ tạo tiếp tục, chẳng biết quay về, nhất định sẽ đọa ác đạo . 

 “Ác thú”  tức là tam ác đạo. Vả lại, người ta [sống] trên đời này vô cùng 

ngắn ngủi, trong thời gian ngắn rất dễ tạo ác nghiệp, tạo ác nghiệp cực 

nặng, chớp mắt liền thấy họ phải thọ khổ báo. 

 Nhược ngộ thiện tri thức, khuyến lịnh nhất đàn chỉ gian, quy y 

 Địa Tạng Bồ Tát, thị chư chúng sanh tức đắc giải thoát tam ác đạo 

 báo. 

若遇善知識。勸令一彈指間。歸依地藏菩薩。是諸眾

生即得解脫三惡道報。

 (Nếu gặp được thiện tri thức, khuyên bảo khiến trong chừng khảy  

 móng tay liền quy y Địa Tạng Bồ Tát, những chúng sanh đó lập tức được  

 thoát khỏi quả báo của tam ác đạo.) 

Có bao nhiêu người gặp được thiện tri thức chân chánh? Có thể 

nghe theo lời răn dạy của thiện tri thức? Thiện tri thức chân chánh hiểu 

rõ đạo lý nhân duyên quả báo và chân tướng sự thật của nhân duyên quả 

báo, lời khuyến cáo của họ chân thành, từ bi, thân thiết, chúng ta nghe 

xong sẽ cảm động.  “Nhất đàn chỉ gian”  nói về thời gian ngắn, rất ngắn. 

Bạn có thể  “quy y Địa Tạng Bồ Tát” , quy là quay về, lúc trước tạo hết 

thảy tội nghiệp hôm nay quay lại chẳng tạo nữa; y là nương dựa, nương 

theo lời dạy của Địa Tạng Bồ Tát để tu hành. Lời dạy của Địa Tạng Bồ 

Tát ở đâu? Tức là bộ kinh này. Kinh này chẳng dài, chẳng khó thọ trì, 

mỗi ngày chúng ta có thể đọc tụng, giải nghĩa, y giáo phụng hành, như 

vậy thì gọi là  “quy y Địa Tạng Bồ Tát” . Chư vị nhất định phải hiểu rõ 

đạo lý này, trong kinh đức Phật thường dạy chúng ta  “thọ trì, đọc tụng, 

 vì người diễn nói” , như vậy gọi là quy y. Chứ không phải mỗi ngày đọc 

kinh này một lần thì xong, như vậy không được. Niệm một lần là tăng 

trưởng hạt giống thiện trong A Lại Da thức của bạn, nếu hành vi của bạn 

chẳng sửa đổi, chẳng thể sửa sai đổi mới, chẳng thể quay về thì vẫn phải 

thọ ác báo. Nhưng ác báo này sẽ nhẹ một chút, thời gian thoát ly ác đạo 

sẽ nhanh hơn một chút, nhất định sẽ như vậy.  Nhưng nếu muốn không 

đọa ác đạo thì đó là chuyện không thể xảy ra, nếu vậy thì lý luận nhân 

duyên  quả  báo  sẽ  bị  lật  đổ.  Vì  thường  đọc  tụng,  [tuy]  bạn  chẳng  làm, 

[mà] hạt giống kinh Địa Tạng trong A Lại Da thức có nhiều, dễ khởi lên, 

dễ giác ngộ, có lợi ích như vậy. Khi nào trong ác đạo giác ngộ, quay về 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 280

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thì bạn lập tức lìa khỏi ác đạo. Nếu trong A Lại Da thức chẳng khắc sâu 

ấn tượng, khi gặp những khổ báo này họ chẳng giác ngộ, chẳng quay lại 

thì phải tiếp tục thọ nỗi khổ này mãi mãi. 

Nếu bạn đọc tụng và còn có thể giải nghĩa, như vậy phải cần có 

thiện tri thức. Duyên của thiện tri thức có cạn sâu chẳng đồng. Cạn thì 

khuyên bạn quy y trong chừng một khảy móng tay; sâu thì giảng rõ ràng 

sự thật cho bạn, sau đó khuyên bạn tu hành như thế nào, duyên của thiện 

tri thức này sẽ rất sâu. Khi bạn hiểu rõ ràng, minh bạch rồi, thực sự quay 

về, quay về cứu chính mình chứ chẳng phải cứu người khác. Nếu chẳng 

quay  về,  chẳng  cứu  mình  thì  nhất  định  sẽ  đọa  ác  đạo.  Giống  mẹ  cô 

Quang Mục đã nói, cảnh khổ trong địa ngục nói chẳng hết, chẳng nhẫn 

tâm nói ra. Quả nhiên quay về, y giáo phụng hành, tuân thủ lời dạy của 

Phật, mỗi ngày thọ trì, đọc tụng, vì người diễn nói, thì người này  “lập 

 tức  được thoát khỏi quả báo  của  tam ác đạo” , nhất định  sẽ  chẳng  tạo 

nghiệp  tam  ác  đạo,  và  cũng  chẳng  thọ  quả  báo  tam  ác  đạo.  Đây  là 

nguyên nhân gì? Duyên đã chuyển rồi. 

Chư  vị  nên  biết  Phật  pháp  giảng  về  Lý,  những  hạt  giống  của 

nghiệp bạn đã tạo trong quá khứ vĩnh viễn tồn tại, chẳng thể nói hôm nay 

bạn  tu  thiện thì việc  thiện  này  có  thể đền  bù  tội  lỗi,  chẳng  thể  đền bù 

được.  Thiện  có  thiện  quả,  ác  có  ác  báo,  vĩnh  viễn  chẳng  thể  đền  bù. 

Nhưng tội nghiệp sâu nặng, tội báo này nhất định phải có, ngày nay tôi 

tạm thời không muốn thọ ác báo này, tôi muốn làm cho quả báo thiện 

hiện ra trước, như vậy thì được, việc này có thể làm. Đạo lý ở chỗ nào? 

Ở tại duyên. Từ hôm nay trở đi tôi đoạn dứt hết thảy việc ác, tôi đoạn 

dứt ác duyên, tuy hạt giống ác nghiệp vẫn còn, nhưng không có duyên 

thì  nó  sẽ  chẳng  hiện  ra.  Tuy  [hạt  giống]  thiện  của  tôi  ít,  tôi  gia  tăng 

duyên thiện mạnh thêm, để cho thiện ra hoa trước, kết quả trước. Việc 

này có thể làm được, việc này hợp lý, thực sự hợp tình, hợp pháp, hợp 

lý. Thế nên chúng ta từ hôm nay trở đi nhất định phải đoạn dứt tất cả 

điều  ác,  tu  hết  thảy  điều  thiện.  “Đoạn  hết  thảy  ác”   tức  là  chấm  dứt 

duyên ác, trước kia tuy đã tạo nhân ác cực nặng, chẳng có duyên ác thì 

nhân ác chẳng thể kết quả. Thiện tuy rất yếu ớt, làm việc thiện ít, một 

chút thiện nhỏ cũng được, từ nay trở đi làm cho nó lớn mạnh lên, làm 

cho thiện duyên tăng trưởng, thiện quả sẽ hiện ra trước, như vậy mới tốt. 

Sau đây đức Phật dạy chúng ta, dạy chúng ta làm thế nào chuyển biến 

quả báo, đoạn khai thị này rất quan trọng. 

 Nhược năng chí tâm quy kính. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 11

 281

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

若能志心歸敬。

 (Nếu có thể chí tâm quy kính.) 

Đây là câu thứ nhất, đây là căn bản.  “Quy”  là quy y, chư vị ghi 

nhớ nhất định phải y giáo phụng hành thì mới gọi là quy y. Nếu chẳng 

thể làm đến y giáo phụng hành thì chẳng gọi là quy y, bạn chẳng quay 

về, quy là quay về. Chân chánh quay về nhất định phải có kính, thành 

kính. Đại sư Ấn Quang dạy:  “Một phần thành kính được một phần lợi 

 ích, mười phần thành kính được mười phần lợi ích” . Có người thỉnh giáo 

Ấn Tổ: “Tu học Phật pháp, nhập Phập môn có bí quyết gì?” Đại sư trả 

lời:   “Có,  thành  kính  là bí quyết  vào  cửa  Phật” .  Cho  nên  mới nói  một 

phần  thành  kính  được  một  phần  lợi  ích,  mười  phần  thành  kính  được 

mười phần lợi ích, thành kính có thể cảm động chư Phật gia trì. Chúng ta 

thấy cô Bà La Môn, cô Quang Mục, coi những câu chuyện này, họ làm 

sao được gia trì rõ ràng như vậy? Thành kính. Đây là nói tổng quát, phía 

sau là nói vào chi tiết. Thành kính biểu hiện ở đâu? 

 Cập chiêm lễ tán thán. 

及瞻禮讚歎。

 (Và chiêm lễ, tán thán.) 

 “Tán thán”   tức  là  vì  người  thuyết  pháp,  vì  người  diễn  nói.  Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni giảng bộ kinh này tức là tán thán Địa Tạng Bồ 

Tát, đức Phật Thích Ca giảng kinh Vô Lượng Thọ tức là tán thán A Di 

Đà Phật, đây là việc giảng kinh thuyết pháp. Phía sau là những việc lắt 

nhắt, hương hoa y phục, các thứ trân bảo, ẩm thực, đây là phẩm vật cúng 

dường, đều là biểu diễn cho người ta coi. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây, ý nghĩa của đoạn 

này chưa giảng hết, lần sau chúng ta tiếp tục. 

Tập 12 (Số 14-12-12) 

Xin mở kinh. Hôm  qua nói đến đoạn Thế Tôn bảo Định Tự Tại 

Vương Bồ Tát, đã nói hết đoạn công án của cô Quang Mục. Tiếp theo đó 

Phật nói với chúng ta về lợi ích của sự nghe danh cúng dường, thuật lại 

trong kiếp quá khứ xa xưa Địa Tạng Bồ Tát từ mẫn như vậy, lũy kiếp 

phát nguyện giúp đỡ hết thảy chúng sanh khổ nạn. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 282

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Vị lai thế trung nhược hữu nam tử nữ nhân. 

未來世中若有男子女人。

 (Trong đời vị lai. Nếu có kẻ nam, người nữ.) 

Kẻ  nam,  người  nữ,  phía  trước  chẳng  thêm  chữ  thiện,  đây  là  chỉ 

phần đông một số người thường. 

 Bất hành thiện giả, hành ác giả. 

不行善者。行惡者。

 (Không làm lành mà làm ác.)

Những kẻ nam, người nữ này chẳng làm lành mà làm ác. 

 Nãi chí bất tín nhân quả giả, tà dâm vọng ngữ giả, lưỡng thiệt  

 ác khẩu giả, hủy báng Đại Thừa giả, như thị chư nghiệp chúng sanh 

 tất đọa ác thú. 

乃至不信因果者。邪婬妄語者。兩舌惡口者。毀謗大

乘者。如是諸業眾生必墮惡趣。

 (Cho đến kẻ chẳng tin nhân quả, kẻ tà dâm nói dối, kẻ nói lưỡi hai 

 chiều, nói lời hung ác, kẻ hủy báng Đại Thừa, những chúng sanh có các 

 nghiệp như thế ắt phải đọa vào đường ác.) 

Đây là lời dạy rất khẳng định, trong các ác nghiệp, bốn thứ này là 

tội nghiệp nặng nhất. Chẳng tin nhân quả nên họ mặc sức làm xằng, làm 

bậy, họ chẳng tin có báo ứng. Trong thế gian này họ hống hách, chẳng 

chịu dung thứ kẻ khác, họ chẳng biết quả báo sau này chẳng thể tưởng 

tượng nổi.  “Tà dâm, nói dối” ,  “nói lưỡi hai chiều, nói lời thô ác” . Tà

dâm,  trong  kinh  đức  Phật  giảng  về  việc  này  rất  nhiều,  trong  pháp  thế 

gian cũng có nói  “Dâm là đầu mối của vạn chuyện ác” , hầu như tất cả 

tội nghiệp đều phát sanh từ đây. Chúng ta coi xã hội ngày nay tại sao có 

động loạn to lớn như vậy? Phật nói về bốn nguyên nhân này, chúng ta 

vừa  nhìn  liền  hiểu  ngay.  Ngày  nay  người  đời  có  được  mấy  người  tin 

nhân duyên quả báo? Bao nhiêu người biết tà dâm, nói dối, nói lưỡi hai 

chiều, nói lời thô ác là căn nguyên của hết thảy tai họa trong xã hội, ai 

biết được? Đặc biệt là Phật pháp Đại Thừa, đối với Phật pháp Đại Thừa, 

đừng nói chi Đại Thừa, [chỉ nói đến] Tiểu Thừa thôi, những Phật pháp 

thông thường [có người] cũng chẳng hiểu biết rõ ràng, bèn nói đó là mê 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 283

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tín, nói vậy tức là hủy báng [Phật pháp]. Gán vào hai chữ mê tín liền làm 

cho rất nhiều chúng sanh đoạn tuyệt cơ duyên nghe pháp, huống chi là 

những  chuyện  quá  đáng  hơn  nữa!  Người  tạo  những  tội  nghiệp  này  rất 

nhiều, quả báo còn chưa hiện thì hoa báo đã hiện ra, hoa báo tức là xã 

hội động loạn ngày nay, tai nạn dồn dập, thiên tai nhân họa, khổ chẳng 

nói nổi. Tạo tội nặng cùng cực này, ở đây đức Phật nói  “nhất định đọa 

 ác thú” ,  ác  thú  là  địa  ngục,  địa  ngục  A  Tỳ,  khổ  chẳng  gián  đoạn,  khổ 

cùng cực. Phía sau nói rõ: 

 Nhược ngộ thiện tri thức. 

若遇善知識。

 (Nếu gặp được thiện tri thức khuyên bảo.) 

Chữ   “thiện  tri”   chỉ  rõ  tri  chẳng  phải  là  cảm  tình,  tri  là  lý  tánh, 

thực sự có trí huệ, thực sự thông đạt hết thảy đạo lý, vạn sự vạn pháp 

trong vũ trụ, nhận thức hiện tượng và tác dụng rõ ràng, như vậy thì gọi là 

thiện tri thức.  Gặp thiện tri thức giảng giải cho bạn, sau khi nghe xong 

bạn hiểu rõ, giác ngộ. 

 Khuyến lịnh nhất đàn chỉ gian. 

勸令一彈指間。

 (Khiến trong chừng khảy móng tay.) 

Một  “khảy móng tay”  hình dung thời gian rất ngắn. 

 Quy y Địa Tạng Bồ Tát. 

歸依地藏菩薩。

 (Quy y Địa Tạng Bồ Tát.) 

Hai chữ   “Quy y”  quan trọng vô cùng, chẳng phải là quy y trên 

hình  thức,  quy  y  trên  hình  thức  chẳng  có  lợi  ích  gì,  chỉ  có  hình  thức 

nhưng chẳng thành tâm thì đâu có ích gì! Tại sao có hình thức mà chẳng 

có  thành  ý,  chẳng  phát  tâm  nổi?  Vì  chẳng  thấu  triệt,  hiểu  rõ  Sự  Lý. 

Đương nhiên đây là vấn đề của thiện tri thức, tri thức vẫn chưa đủ, phải 

là thiện tri thức, phải giảng rõ ràng, giải thích cặn kẽ về sự tướng, công 

đức lợi ích chân thật của sự Quy Y. Quy là quay về, Y là nương dựa, 

nương dựa ai? Nương dựa Địa Tạng Bồ Tát. Địa là ai? Là tánh,  “Tâm

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 284

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Tánh” . Địa là gì? Vô tận trí huệ, công đức, đức tướng trong tự tánh, đó 

là Địa Tạng. Nếu bạn nhìn thấy hình tượng của Địa Tạng Bồ Tát, bạn cứ 

cho là bạn quy  y hình tượng ấy, đó là như trong nhà Phật thường nói:

 “Bồ  Tát  bằng đất qua  sông  còn  khó  bảo toàn  thân  mình”. Đó  là  hình 

tượng, giúp cho bạn khi nhìn thấy hình tượng này có thể khải phát, biết 

được  đó  là  Kho  Báu  Tâm  Địa,  chúng  ta  phải  nương  dựa  vào  cái  này, 

nương dựa tánh đức, như vậy thì bạn mới quy y chân chánh. Kho Báu 

Tâm Địa trong tâm tánh đầy đủ viên mãn công đức, chúng ta chẳng biết, 

nó ở đâu? Ở trong bộ Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện kinh này, Thế Tôn 

khai hiển kho báu tự tánh cho chúng ta, chúng ta mới có được nơi nương 

dựa  chân  chánh.  Quy  y  Địa  Tạng  Bồ  Tát  tức là  tu học  y  theo  lý  luận, 

phương pháp, cảnh giới ghi trong kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện, 

như vậy mới gọi là quy y. Lúc trước quan niệm, ngôn ngữ, hành vi của 

chúng ta trái nghịch với những lời dạy trong kinh này thì chúng ta hãy 

mau quay đầu lại, noi theo lời dạy của kinh điển mà sửa đổi trở lại chính 

là Y, từ chỗ sai lầm quay trở lại tức là Quy, y theo kinh điển sửa đổi từng 

việc sai lầm trở lại thì gọi là Y. Quy y tức là tu hành chân chánh. Có thể 

làm được như vậy, đức Phật nói: 

 Thị chư chúng sanh tức đắc giải thoát tam ác đạo báo. 

是諸眾生即得解脫三惡道報。

 (Những chúng sanh đó lập tức được thoát khỏi quả báo của tam 

 ác đạo.) 

Tại sao vậy? Những chúng sanh này đã tạo vô lượng vô biên tội 

nghiệp trong quá khứ, tại sao hiện nay họ được lìa khỏi khổ báo của tam 

ác đạo? Cách nói này có mâu thuẫn nhân quả hay không? Tạo ác tại sao 

không  thọ  ác  báo?  Nhất  định  chẳng  mâu  thuẫn  nhân  quả.  Tại  sao  họ 

chẳng  thọ  ác  báo?  Vì  hôm  nay  họ  đã  đoạn  dứt  ác  duyên.  Chư  vị  phải 

biết, nhân muốn kết thành quả thì trong ấy phải có duyên; nếu chẳng có 

duyên, tuy có nhân thì quả báo cũng chẳng thể hiện ra. Thí dụ hạt dưa là 

hạt giống, tương lai có thể kết thành dưa, nhưng nó cần phải có duyên, 

nó cần đất đai, phân bón, ánh sáng và nước, có điều kiện đầy đủ thì hạt 

giống mới nảy mầm, trưởng thành, tương lai ra hoa kết trái. Nếu đoạn 

dứt duyên của hạt giống này, bỏ hạt giống vô tách trà, để cả năm thì nó 

cũng chẳng kết trái nổi. Đây tức là nói những tội nghiệp A Tỳ địa ngục 

mà bạn đã tạo trong quá khứ nhất định phải đi đến A Tỳ địa ngục để thọ 

báo. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 285

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Hôm nay Phật, Bồ Tát dạy bạn đoạn dứt những ác duyên này, tuy  

bạn có nghiệp nhân này nhưng hiện nay có thể không thọ quả báo, nói 

như  vậy  rất  hợp  đạo  lý,  là  đoạn  dứt  duyên.  Từ  nay  trở  về  sau  tin  sâu 

nhân quả, chẳng dâm dục, chẳng nói dối, chẳng nói lưỡi đôi chiều, chẳng 

nói lời hung ác, tán thán Đại Thừa thì duyên lập tức sẽ lật ngược lại. Tội 

trong đời quá khứ còn không? Vẫn còn, hạt giống vẫn còn trong A Lại 

Da thức, cũng như bỏ hạt giống đó vào tách trà, hạt giống sẽ chẳng tiêu 

mất. Chư vị nên biết những hạt giống thiện ác này vĩnh viễn chẳng tiêu 

diệt, khi nào gặp duyên thì nó sẽ khơi dậy, nếu không gặp duyên thì vĩnh 

viễn sẽ nằm trong A Lại Da thức, A Lại Da thức là một cái kho, cất chứa 

ở trong đó. Bạn có hạt giống địa ngục A Tỳ, tương lai bạn có thể đến địa 

ngục  A  Tỳ  độ  chúng  sanh,  nếu  A  Lại  Da  thức  của  bạn  chẳng  có  hạt 

giống địa ngục A Tỳ thì địa ngục bạn chẳng có phần, bạn sẽ chẳng nhìn 

thấy địa ngục. Thế nên tất cả những nghiệp nhân đã tạo trong quá khứ 

khi  thành  Phật  thì  đều  khởi  tác  dụng,  phổ  độ  hết  thảy  thiện  ác  chúng 

sanh trong chín pháp giới. Vì lúc đó bạn sẽ hiểu rõ, chẳng mê hoặc nữa. 

Đọa địa ngục là đọa như thế nào? Là độ chúng sanh. Nói thật ra trong 

địa  ngục  sẽ  chẳng  thọ  khổ,  chỉ  là  thị  hiện.  Thế  nên  nếu  bạn  chẳng  có 

duyên ngạ quỷ thì làm sao độ ngạ quỷ được? Bạn chẳng có duyên súc 

sanh  thì  không  thể  độ  súc  sanh.  Chúng  ta  thấy  chư  Phật,  Bồ  Tát  hiện 

thân trong ba đường ác, là vì họ đã tạo nghiệp của ba đường ác lúc họ 

còn tu nhân trước kia, đến lúc đó có thể lấy nghiệp của ba đường ác đem

ra dùng. Họ dùng chứ chẳng thọ báo, để độ chúng sanh. Thế nên chúng 

ta đối với hết thảy tội nghiệp đã tạo trước kia cũng không cần phải hối 

hận, biết được sau khi thành Phật sẽ dùng nó. Nếu không thành Phật thì 

khỏi nói nữa, nếu hiện nay bạn còn tạo thêm ác duyên thì chắc chắn sẽ 

vào tam ác đạo thọ khổ báo. Cho nên sau khi giác ngộ thì có tác dụng 

của giác ngộ, tức là vào tam ác đạo để giúp đỡ chúng sanh khổ nạn, đây 

là việc chúng ta nhất định phải hiểu. Xem tiếp đoạn sau đây: 

 Nhược năng chí tâm quy kính. 

若能志心歸敬。

 (Nếu có thể chí tâm quy kính.) 

 “Quy”  là quy y,  “kính”  là tôn kính. Trong đoạn văn này chữ quan  

trọng là  “chí tâm” , chí tâm là tâm chân thành, chẳng có một tơ hào hư 

vọng.  Tâm chân thành y giáo phụng hành, những gì Phật dạy chúng ta, 

chúng  ta  phải  ghi  nhớ  kỹ  càng,  phải  làm  theo  mỗi  ngày,  “thọ  trì  đọc 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 286

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 tụng, vì người diễn nói” , đây tức là chí tâm quy y, đây tức là phải y giáo 

phụng hành.  Thọ  là  gì?  Đạo  lý  Phật dạy  trong  kinh điển  chúng  ta đều 

tiếp nhận, chẳng hoài nghi; phương pháp tu hành do đức Phật dạy chúng 

ta, chúng ta đều tiếp nhận, hoàn toàn làm theo. Cảnh giới nói trong kinh 

chúng ta khế nhập. Khế nhập tức là  “chứng được” , như vậy mới gọi là 

 “chí tâm quy kính” . Sau đây nêu lên vài sự tướng, nói thật ra trong đời 

sống hằng ngày những phương diện tu học rất rộng, rất sâu. Dưới đây 

nêu ra vài việc. Thứ nhất: 

 Cập chiêm lễ tán thán. 

及瞻禮讚歎。

 (Và chiêm lễ, tán thán.) 

Đây hoàn toàn là vì người diễn nói. Cúng dường hình tượng của 

Phật, Bồ Tát, mỗi ngày phải cúng dường, lễ bái đúng như pháp. Xưng 

danh tức là tán thán, đọc kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện là tán thán 

Địa Tạng Bồ Tát, xưng niệm danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát cũng là tán thán 

Địa Tạng Bồ Tát. Giống như hiện nay Niệm Phật Đường ở lầu bốn của 

Cư Sĩ Lâm, trước khi giảng kinh các bạn đều đi niệm Phật, niệm Phật 

tức là  “chiêm lễ, tán thán” . Làm cho ai coi? Cho hết thảy chúng sanh 

coi. Trong hết thảy chúng sanh, con người chỉ là số ít, người ta đến lầu

bốn Cư Sĩ Lâm nhìn thấy các bạn nên sanh tâm hoan hỷ, trồng thiện căn 

trong A Lại Da thức, trồng hạt giống của Phật, một phen lọt vào tai vĩnh 

viễn thành hạt giống đạo, do vậy các bạn đã độ họ. Càng thù thắng hơn 

là thiên long quỷ thần, bạn nên biết bao nhiêu thần hộ pháp ở đạo tràng 

này, chư thiên quỷ thần đều ở đó. Các bạn niệm Phật, giảng kinh, mắt 

thịt  chúng  ta  không  nhìn  thấy,  bốn  phía  đều  có  vô  số  thần  hộ  pháp, 

không những chỉ là bốn phía, còn phía trên phía dưới, trên không, dưới 

đất đều có thần hộ pháp. Nếu tâm bạn thật thanh tịnh thì bạn có thể cảm 

nhận được, bạn sẽ cảm nhận được họ đang ở đó, vả lại số lượng chẳng 

thể nghĩ bàn. Tại sao những thần hộ pháp này đến? Trong lúc tu nhân họ 

đã phát nguyện chỉ cần là đạo tràng chánh pháp thì họ nhất định sẽ đến 

ủng hộ, nếu họ không ủng hộ thì sẽ phản nghịch với lời thề của họ, vậy 

thì làm sao chẳng có lỗi với chư Phật Như Lai? Họ đã phát nguyện trước 

mặt Phật. Chúng ta ngày nay hoàn toàn hoằng dương chánh pháp, trong 

chánh pháp tuyệt đối chẳng có một tơ hào ý niệm tự tư, tự lợi trong ấy, 

nếu có xen vào một ý niệm này thì thần hộ pháp có thể không đến, thì 

Phật, Bồ Tát không thể trách họ được. Phật, Bồ Tát hỏi: “Tại sao quý vị 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 287

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

không hộ pháp?”, họ có thể nói: “Người nào đó có tâm riêng tư”. Họ có 

thể không đến, Phật, Bồ Tát chẳng thể trách họ. Nếu những người tu học 

trong đạo tràng này đều chẳng có tâm riêng tư, người giảng kinh chẳng 

có tâm riêng tư, mà thần hộ pháp không đến thì họ có lỗi. Chúng ta phải 

hiểu  những  Sự,  Lý  này,  chúng  ta  phải  chân  thành,  chí  tâm,  quy  kính 

chiêm lễ, phải lễ bái, phải tán thán. 

 Hương hoa y phục. 

香華衣服。

 (Hương hoa y phục.) 

Đây  là  những  vật  dụng  cúng  dường,  nhất  định  phải  đốt  hương. 

Hương tượng trưng rất nhiều ý nghĩa, phía trước có nói hương tiêu biểu 

Tín,  Giới,  Định,  Ngũ  Phần  Pháp  Thân  Hương,  tiêu  biểu  cho  những  ý 

nghĩa  này.  Hoa  tiêu  biểu  cho  nhân  hạnh,  thế  nên  nhất  định  phải  cúng 

hoa. Cúng hoa là để nhắc nhở đại chúng trong đạo tràng phải tu nhân, 

nhân  thù  thắng  thì  tương  lai  quả  báo  chắc  chắn  sẽ  thù  thắng,  cho  nên 

phải cúng hoa tươi tốt. Thời xưa chẳng có hoa giả, đều cúng hoa tươi, 

phải thay mỗi ngày.  Chư vị nên biết hoa là tiêu biểu pháp. Thời xưa nếu 

không  có  hoa  tươi  thì  làm  sao?  Người  xưa  cũng  có  phương  pháp,  họ 

dùng  “bảo hoa” , họ lấy vàng bạc, lưu ly làm thành hoa, những hoa này 

thì chẳng cần thay đổi. Thời xưa dùng những vật cúng dường này, dùng 

hoa quả làm bằng vàng bạc thất bảo, dùng những thứ này để cúng Phật, 

dùng bảo vật để tiêu biểu cho ý tôn kính của mình. Nếu chúng ta không 

có khả năng, hiện nay công việc làm ăn lại bận rộn, mỗi ngày phải mua 

hoa cũng rất phiền phức. Phật rất thông hiểu nhân tình, chẳng muốn bạn 

phải  bị  phiền  toái,  nếu  có  những  hoa  giả  thật  tốt  cũng  có  thể  dùng  để 

cúng  dường,  tuyệt  đối  chẳng  phải  là  chẳng  kính  trọng  Phật.  Kính  hay 

không kính là ở trong tâm của bạn, nếu tâm bạn  “chí tâm quy kính”  thì

cúng cái gì cũng có thể biểu đạt được ý kính của bạn; nếu tâm bạn chẳng 

kính thì dù bạn cúng hoa bằng bảy báu cũng chẳng ăn nhằm gì, cũng là 

chẳng kính. Đây là một thứ hình tượng, tượng trưng cho tâm ý của mình, 

và cũng chứa đựng ý nghĩa  “tự hành hóa tha” . Nói chung thì phải cúng 

hương, cúng hoa. 

 “Y phục” ,  cúng y.  Y là gì?  Chẳng phải là áo chúng ta may mặc  

hiện nay, chẳng phải là loại áo này. Bạn phải nghĩ Phật pháp từ Ấn Độ 

truyền đến ba ngàn năm trước, ba ngàn năm trước họ mặc Y gì? Cái gì 

gọi là Y? Y tức là cả khúc vải. Ở Tân Gia Ba rất thuận tiện, chúng ta 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 288

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thường thấy người Ấn Độ đi ngoài đường, người Ấn Độ mặc y phục là 

dùng nguyên miếng vải quấn trên người, chữ Y ở đây là chỉ miếng vải 

này; chẳng phải là cái áo có cổ áo, có tay áo như áo của chúng ta, Y như 

vậy chẳng đẹp. Y là cả miếng vải, ngày nay chúng ta đắp ca-sa chính là 

Y này. Người thế gian có phước báo, áo của họ mặc là cả miếng vải như 

vậy. 

Tăng  đoàn  của  Phật  năm  xưa  có  chế  độ  khất  thực,  mỗi  ngày  ăn 

một bữa, đi ra ngoài đường trì bình, rất dễ xin được một bữa ăn, còn một 

manh áo thì vô cùng khó khăn, chẳng dễ xin được. Ngày xưa đều là dùng 

tay dệt vải, rất tốn công, có được một cái áo chẳng dễ. Nói thật ra xin 

được một bát cơm cũng chẳng dễ, có khi phải đi xin nhiều nhà mới được 

một bát, chỗ này cho bạn một chút, chỗ kia cho bạn một chút, phải đi xin 

sáu,  bảy  nhà  mới  được  một  bát.  Thời  xưa  vật  dụng,  tài  nguyên  chẳng 

phong phú như ngày nay, đời sống rất gian khổ, cho nên cái áo người 

xuất gia mặc này phải tìm ở đâu? Áo cũ của người ta mặc xong, bỏ đi 

không  dùng  nữa,  gọi  là   “phấn  tảo  y” ,  liệng  bỏ,  rách  chẳng  dùng  nữa 

được. Người xuất gia lượm những áo này, kiếm những chỗ vải còn chưa 

rách,  cắt  ra  những  mảnh  vải  này  xong  rồi  may  lại  thành  chiếc  Y.  Vì 

lượm  những  miếng  vải  như  vậy,  chất  liệu,  màu  sắc  đều  chẳng  giống 

nhau, may thành áo rất khó coi cho nên phải nhuộm màu, ý nghĩa của Y 

nhuộm  màu là như vậy.  Ngày nay cúng Y của chúng ta là cúng ca-sa, 

cúng cái Y này. Y này tiêu biểu cho cái gì? Tiêu biểu cho nhẫn nhục. Y 

là dùng để che thân thể, che dấu thẹn thùng, tiêu biểu nhẫn nhục. Đây là 

nói về  “y phục” . 

 Chủng chủng trân bảo. 

種種珍寶。

 (Các thứ trân bảo.) 

Đây là nói về sự cúng dường Phật, Bồ Tát, dùng trân bảo để cúng 

dường. Hình tướng, chủng loại của trân bảo rất nhiều, hết thảy đều để 

biểu lộ lòng thành kính của mình. Trân bảo cũng tiêu biểu pháp, đây là 

vật  người  thế  gian  ưa  thích,  coi  trọng,  ai  có  trân  bảo  thì  đời  sống  của 

người  ấy  được  bảo  đảm.  Trân  bảo  tiêu  biểu   “pháp  bảo” ,  Tam  Bảo  là 

Phật, Pháp, Tăng, cúng dường trân bảo là tiêu biểu cho ý nghĩa này. Làm 

cho người ta nhìn thấy trân bảo liền liên tưởng đến Tam Bảo. Trân bảo 

thế gian chỉ có thể giải quyết sự khổ, bần cùng của chúng ta, chẳng thể 

giúp chúng ta thoát ra cái khổ trong lục đạo, tam giới, chẳng có cách chi. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 289

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Phật, Pháp, Tăng có thể giúp chúng ta thoát ly lục đạo, thoát ly biển khổ 

luân hồi, đó mới là trân bảo thật, trân bảo trong thế gian tuyệt chẳng thể 

sánh bằng. Ý nghĩa của sự cúng dường trân bảo là ở chỗ này. 

 Hoặc phục ẩm thực. 

或復飲食。

 (Hoặc cúng đồ ăn, thức uống.) 

Ẩm thực là vật liệu để nuôi sống người trong thế gian, nếu chẳng 

có  ẩm  thực  thì  chẳng sống được.  Người xuất  gia cũng  chẳng ngoại lệ, 

cũng phải mỗi ngày ăn một bữa, phải đi trì bát. Ý nghĩa quan trọng trong 

việc cúng dường đồ ăn thức uống là để chúng ta từ việc này, nghĩ đến 

người tu đạo thì phải biết  “tứ sự cúng dường”  để cho họ an tâm tu đạo. 

Người tu đạo chẳng có dục vọng gì cả, họ có thể sống đời sống rất đơn 

giản, họ có đạo tâm, thực sự làm tấm gương tốt nhất cho người đời. Giúp 

người  thế  gian  đoạn  dứt  tham-sân-si-mạn;  bốn  thứ  phiền  não  này  làm 

cho người thế gian tạo nên vô lượng vô biên tội nghiệp, chúng ta làm sao 

khuyên họ? Phải hiện thân thuyết pháp, bạn phải làm ra hình dáng tốt. 

Nếu bạn chỉ nói, chỉ khuyên họ, tự mình chẳng chịu làm, người ta nhìn 

thấy [sẽ nói] “Đó là giả, bạn xem bản thân họ chẳng chịu làm, họ dạy 

mình xả bỏ của cải, còn của cải của họ càng ngày càng nhiều”, như vậy 

thì người ta làm sao tin tưởng được? Không những không tin tưởng, họ 

sẽ báng pháp, sẽ tạo  tội nghiệp.   Thế nên  nhất định  phải hiểu  rõ,  nhất 

định phải làm hết lòng. Người tu đạo tiếp nhận cúng dường gồm có bốn 

thứ: Đồ ăn thức uống, quần áo, vật dụng để nằm nghỉ, thuốc men, gọi là 

tứ sự cúng dường. Đây là một người sinh sống trong thế gian này, đời 

sống giảm đến mức thấp nhất, bốn thứ này không thể thiếu. Có đủ bốn 

thứ cúng dường này thì có thể yên tâm, yên tâm làm việc đạo. Yên tâm 

một ngày thì làm việc đạo một ngày, đừng nghĩ về ngày mai, ngày mai 

còn chưa đến. Nếu nghĩ về ngày mai, nghĩ tới năm sau thì là vọng tưởng. 

Nếu tâm chúng ta thực sự ở tại đạo, nếu ngày mai có thiếu thốn chúng ta 

tin tưởng sâu xa chư Phật, Bồ Tát sẽ đến cúng dường. Người ta không 

đến cúng dường thì chư Phật, Bồ Tát sẽ đến cúng dường. Bạn tin không? 

Có sự thật xảy ra như vậy. 

Tôi  tin  rất  nhiều  đồng  tu  đã  coi  cuốn   “Hư  Vân  lão  hòa  thượng 

 niên phổ” , trong ấy ghi lại chuyện thật, chẳng giả. Lão hòa thượng phát 

tâm đi triều bái Ngũ Đài Sơn, đi ba bước lạy  một lạy, đoạn đường rất 

dài,  lạy  ba  năm  mới  xong.  Thời  gian  ba  năm  dài  như  vậy,  trải  qua  ba 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 290

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

mùa  Xuân,  Hạ,  Thu,  Đông,  đâu  có  lý  nào  không  sanh  bệnh  nổi!  Sanh 

bệnh dọc đường, giữa núi rừng hoang vắng, chẳng có dấu chân người, 

Ngài  đi  theo  những  con  đường  hoang  vắng  này.  Rất  ít  người  đi  trên 

những  đường  này,  Ngài  mắc  bệnh  rồi  làm  sao?  Ai  đến  cứu  Ngài?  Ai 

giúp Ngài? Văn Thù Bồ Tát giúp Ngài. Lúc Ngài đến núi Ngũ Đài, Văn 

Thù Bồ Tát giúp Ngài rất nhiều lần, chăm sóc cho Ngài. Lần lâu nhất là 

khoảng một tuần bảy ngày, vì thân thể Ngài lúc đó rất suy nhược, [Văn 

Thù  Bồ  Tát]  nấu  canh  gừng,  nấu  cháo  cho  Ngài,  tìm  thuốc  cho  Ngài. 

Văn Thù Bồ Tát hóa thân làm người ăn xin, cả mấy lần gặp khó khăn, tai 

nạn đều gặp người này, rất là kỳ lạ. Lão hòa thượng vô cùng cảm kích 

nên mới hỏi người ấy. Văn Thù Bồ Tát bèn nói với lão hòa thượng ông 

ta tên là Văn Cát, họ Văn, tên là Cát, chữ Cát trong chữ Cát Tường. Ông 

ấy nói: “Nhà tôi ở dưới núi Ngũ Đài, lúc ông đến núi Ngũ Đài hỏi, họ 

đều biết tôi”. Đây là Phật, Bồ Tát đến cúng dường. Lúc lão hòa thượng 

đến núi Ngũ Đài, lễ lạy Văn Thù Bồ Tát xong rồi hỏi thăm về Văn Cát, 

kết quả là người ta nói cho Ngài biết đó chính là Văn Thù Bồ Tát hóa 

thân, Ngài mới bỗng nhiên hiểu rõ. Nếu bạn thực sự có đạo tâm, chí tâm 

quy kính, đâu có lý nào Phật, Bồ Tát không chăm sóc cho được. Nếu bạn 

chẳng có đạo tâm thì đương nhiên Phật, Bồ Tát sẽ chẳng lo cho bạn, thần 

hộ pháp cũng chẳng lo cho bạn. Thực sự có đạo tâm thì Phật, Bồ Tát, 

thần hộ pháp thường thường đi theo ở hai bên, chẳng xa lìa. Đến lúc bạn 

thực sự gặp nạn, chẳng có người giúp đỡ thì quý Ngài sẽ đến, họ sẽ hóa 

thân đến. Tại sao chẳng có người đến giúp lão hòa thượng? Người chẳng 

có phước lớn như vậy. Cúng dường người tu hành, chăm sóc cho người 

tu hành phước đức vô lượng vô biên, phải có phước đức to lớn mới gặp 

được cơ hội này, mới trồng được phước điền này, nếu chẳng có phước 

báo thì gặp được cũng bỏ lỡ. Nếu chúng ta chẳng thâm nhập kinh tạng 

thì làm sao hiểu được những đạo lý này! Đây là chỉ nêu lên vài sự tích, 

mỗi sự tích này đều có nghĩa thú tiêu biểu pháp rất sâu rộng, từ đó chúng 

ta mới hiểu được phải làm như thế nào. 

 Như  thị  phụng  sự  giả,  vị  lai  bách  thiên  vạn  ức  kiếp  trung, 

 thường tại chư thiên thọ thắng diệu lạc. 

如是奉事者。未來百千萬億劫中。常在諸天受勝妙樂

 (Cúng phụng như vậy thì trong trăm ngàn muôn ức kiếp về sau  

 thường được ở cõi Trời, hưởng thụ sự vui thù thắng vi diệu.) 

Chúng ta có thể trong đời sống sinh hoạt thường ngày, tu học như  

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 291

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

vậy, biểu diễn cho người ta coi.  “Như thị”  cúng dường Phật, cúng dường 

Bồ Tát, rồi quay lại cúng dường hết thảy chúng sanh, có thể làm cho hết 

thảy chúng sanh sanh tâm hoan hỷ, làm  cho hết thảy chúng sanh quay 

về, giác ngộ, họ đạt được phước báo lớn như vậy. Việc này không những 

là phước báo, nói cho chư vị biết đây đã trở thành công đức, từ phước 

đức biến thành công đức. Niệm niệm của họ đều vì lợi ích chúng sanh, 

chẳng  phải  lợi  ích  cho  mình,  niệm  niệm  đều  vì  chúng  sanh  do  đó  trở 

thành công đức. Quả báo của họ thường ở cõi trời, trời Dục Giới, Sắc 

Giới.  “Thọ thắng diệu lạc”  là hưởng phước cõi trời. 

 Nhược thiên phước tận hạ  sanh nhân  gian, do bách  thiên kiếp  

 thường vi đế vương. 

若天福盡下生人間。猶百千劫常為帝王。

 (Nếu phước trời hết, sanh xuống nhân gian thì vẫn còn trăm ngàn 

 kiếp thường làm đế vương.) 

Hưởng phước báo nhân gian, phước trời đã hết nhưng họ vẫn còn 

phước  dư  lại,  sanh  đến  cõi  người  làm  vua  chúa,  đây  là  nói  người  có 

phước lớn nhất ở nhân gian. Câu sau này quan trọng: 

 Năng ức túc mạng nhân quả bổn mạt. 

能憶宿命因果本末。

 (Lại nhớ được túc mạng cùng cội ngành nhân quả.) 

Câu này vô cùng quan trọng! Nếu chẳng có câu này thì một khi 

hưởng  phước  sẽ  lại  mê  muội.  Một  khi  mê  muội  thì  hưởng  phước  báo 

chẳng khi nào không tạo nghiệp, lúc tạo tội nghiệp thì quả báo lại chẳng 

thể suy tưởng nổi. Họ có thể biết được túc mạng, biết quả báo là từ chỗ 

này mà có, biết lúc trước tu thiện nhân gì cho nên họ hưởng phước vẫn 

tiếp tục tu phước, phước báo của họ sẽ hưởng chẳng hết. Truy tìm căn 

nguyên của họ chính là công đức chí tâm quy kính Địa Tạng Bồ Tát. Nói 

Địa Tạng Bồ Tát nhất định phải hiểu đức năng vốn sẵn có trong tâm địa, 

như vậy mới là chân chánh quy y Địa Tạng Bồ Tát. Hết thảy chư Phật 

Như Lai đều chí tâm quy kính Địa Tạng Bồ Tát nên mới tu hành thành 

công, chứng Vô Thượng Bồ Đề. Nếu chẳng y theo pháp môn Địa Tạng 

thì nhất định sẽ chẳng thành Phật nổi. Không những không thành Phật 

được, nói thật ra thành A La Hán cũng chẳng nổi, đây là sự thật, chẳng 

phải  giả.  Hết  thảy  pháp  thế  gian,  xuất  thế  gian  đều  xây  dựng  noi  theo 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 292

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tâm địa pháp môn. Có thể thuận theo tánh đức, thành tựu hết thảy thiện 

quả,  nếu  trái  nghịch  tánh  đức  thì  sẽ  biến  thành  lục  đạo  tam  đồ,  biến 

thành cảnh giới ác. Thế nên cảnh giới thiện ác gì cũng do tự tánh biến 

hiện thành,  chỉ dựa trên  một  niệm  này  của  chúng ta là  thuận  tánh  đức 

hay nghịch tánh đức, quả báo cảnh giới hiện ra chẳng tương đồng.  Họ 

còn có thể nhớ được  “túc mạng nhân quả bổn mạt” , đây là oai thần của 

Bồ Tát gia trì, đây là cảm ứng đạo giao. Chúng sanh có cảm, Phật liền có 

ứng, nhất định phải dùng tâm chân thành, thanh tịnh mới có thể cảm. Tại 

sao phần đông người ta chẳng có cảm ứng cùng Phật, Bồ Tát? Vì tâm 

chẳng thành, tâm chẳng thanh tịnh, thì làm sao có cảm ứng cho được! 

Nếu tâm có sự suy tưởng tà vạy, giống như tạo thập ác nghiệp nói ở phía 

trước, những gì bạn cảm được đều là các ác quỷ ác thần, đều tạo ác hết. 

Tạo ác tương cảm cùng người tạo ác, tu thiện tương cảm cùng người tu 

thiện, đây là đạo lý nhất định. Trong kinh Dịch, Khổng Phu Tử có nói:  

 Những  vật  cùng  loại  tụ  hợp  với  nhau,  người  chia  ra  thành  đoàn”  50. 

Người thiện đều ưa thích ở gần người thiện, người ác nhất định đi cùng 

đường với người ác. Nếu tâm chúng ta thiện thì sẽ ở gần với Phật, Bồ 

Tát, thiện thần; nếu tâm ác thì sẽ ở gần ác quỷ, ác thần, đây là nguyên lý 

cảm ứng đạo giao. Xem tiếp kinh văn: 

 Định Tự Tại Vương. 

定自在王。

 (Định Tự Tại Vương.) 

Đây là lời Thế Tôn gọi tên vị Bồ Tát [đương cơ]. 

 Như thị Địa Tạng Bồ Tát, hữu như thử bất khả tư nghị đại oai 

 thần  lực  quảng  lợi  chúng  sanh,  nhữ  đẳng  chư  Bồ  Tát  đương  ký  thị 

 kinh, quảng tuyên lưu bố. 

如是地藏菩薩。有如此不可思議大威神力廣利眾生。

汝等諸菩薩當記是經廣宣流布。

 (Bồ Tát Địa Tạng có đại oai thần lực chẳng thể nghĩ bàn, làm lợi  

 ích rộng lớn cho chúng sanh như thế. Những bậc Bồ Tát quý vị phải ghi  

 nhớ kinh này và tuyên truyền lưu bố rộng ra.) 

Đức Phật ở nơi đó dùng cơ hội giáo dục. Hôm nay, những Bồ Tát  

50 Vật dĩ loại tựu, nhân dĩ quần phân. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 293

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tham dự hội này quá nhiều, đức Phật Thích Ca muốn sau khi Ngài viên 

tịch, giao phó sứ mạng giáo hóa chúng sanh cho Địa Tạng Bồ Tát, đồng 

thời cũng yêu cầu những đại Bồ Tát này cùng chung trợ giúp. Mời Địa 

Tạng Bồ Tát dẫn đầu, hết thảy chư Bồ Tát phải giúp đỡ Ngài, nên làm 

cho Ngài hiểu rõ sự việc này. Công việc này là việc làm lợi ích rộng lớn 

cho chúng sanh, hết thảy chư Phật, Bồ Tát đều có nguyện vọng này, nên 

bất cứ người nào dẫn đầu đều được cả. Ngài dẫn đầu, chúng ta ở kế bên 

trợ giúp, dốc toàn tâm toàn lực để ủng hộ, công đức hoàn toàn là bình 

đẳng. Chỉ là duyên của mỗi cá nhân chẳng giống nhau, trừ duyên ra thì 

hết thảy đều bình đẳng. 

Khi hiểu thấu lý này rồi thì bạn mới vui vẻ tu tập  “Tùy hỷ công 

 đức” . Vả lại nói cho chư vị biết, công đức tùy hỷ đều viên mãn. [Thí dụ] 

Công đức của một người làm việc suốt mấy mươi năm, chúng ta đến chỗ 

đó nhìn thấy liền tùy hỷ, sanh tâm hoan hỷ thì công đức mấy mươi năm 

của  người  đó  mình  hoàn  toàn  đạt  được.  Tại  sao  vậy?  Trong  chân  tâm 

không có giới hạn, nó bình đẳng, một được thì hết thảy đều được. Tại 

sao phần đông người ta không đạt được? Vì trong tâm họ có giới hạn, 

[họ nghĩ] ông ấy làm chẳng phải tôi làm, tôi chẳng có làm. Thế nên cái 

được này của họ rất có hạn. Tự mình vạch rõ ranh giới, thì đâu còn cách 

gì nữa? Tự giới hạn mình, thế thì hư hết. Phía trước có nói đến tâm chí 

thành, một niệm chí thành, trong tâm ấy không có giới hạn, trong tâm ấy 

thanh tịnh, bình đẳng. Dùng tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng mà tùy hỷ thì 

công đức bạn đạt được sẽ viên mãn. Chúng ta ngày nay nếu thực sự dùng 

tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng để tùy hỷ thì công đức của Địa Tạng Bồ 

Tát tu được từ vô lượng kiếp chúng ta đều đạt được rất viên mãn, vậy thì 

làm sao chúng ta không cảm kích cho được! Ngài đã tu hành nhiều đời 

nhiều kiếp, tu hành vô lượng kiếp, chúng ta hoàn toàn chẳng phí công 

phu liền đạt được. 

Nếu hỏi tại sao bạn có thể đạt được hoàn toàn? Vì tâm chúng ta 

cùng  tâm  của  Địa  Tạng  Bồ  Tát  là  một  tâm,  một  tánh,  chẳng  phải  hai. 

Mười phương ba đời chư Phật cùng chung một pháp thân, pháp thân tức 

là tự tánh, tự tánh vốn sẵn đủ. Không những công đức của Địa Tạng Bồ 

Tát tu được, mười phương ba đời hết thảy chư Phật, Bồ Tát tu được cũng 

chính là mình tu được. Vấn đề là bạn dám đảm đương hay không? Bạn 

dám tiếp nhận hay chăng? Chân chánh thông suốt, hiểu rõ đạo lý này, 

hết thảy chư Phật là tự tánh chư Phật, hết thảy Bồ Tát là tự tánh Bồ Tát, 

hết thảy cõi nước Phật là tự tánh Tịnh Độ. Không phải trong kinh đã nói 

rõ ràng với bạn rồi hay sao?  “Duy tâm tịnh độ, tự tánh Di Đà” , Di Đà là 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 294

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tự tánh, có một vị Phật Như Lai nào chẳng phải tự tánh biến hiện nên? 

Có vị Bồ Tát nào chẳng phải tự tánh hiện nên? Tự tánh hiện, tự tánh tu, 

tự tánh thành tựu, hết thảy đều quy về tự tánh, nếu bạn nhìn thấy tự tánh 

thì hết thảy đều đạt được, nguyên lý là như vậy. Khi chúng ta thực sự rõ 

ràng,  thực  sự  minh  bạch  rồi  thì  lòng  tin  của  chúng  ta  mới  có  thể  xây 

dựng, chân tâm thuần thiện, tâm ấy chẳng có mảy may ác niệm, sẽ hiện 

tiền. Phần đông người ta tu học, trong kinh nói chí tánh vô định. Đó là 

gì? Chẳng hiểu rõ chân tướng sự thật, lòng tự tin của họ chẳng có cách 

chi xây dựng được. Thế nên đức Phật trong kinh này nói phải gặp thiện 

tri thức, thiện tri thức giảng giải, nói rõ sự việc này ra thì lòng tự tin của 

bạn mới có thể xây dựng,  “lòng tin là cội nguồn của đạo, là mẹ của các 

 công đức” , đây là một việc khó nhất. 

Thế nên đức Phật phó chúc những đại Bồ Tát này phải làm thiện 

tri thức cho chúng sanh,  “nhữ đẳng chư Bồ Tát” , Định Tự Tại Vương 

Bồ Tát trong hội này là Đẳng Giác Bồ Tát.  “Đương ký thị kinh, quảng 

 tuyên lưu bố” , quý vị phải ghi nhớ bộ kinh này, phải tuyên nói rộng rãi 

cho  hết  thảy  chúng  sanh,  lưu  thông  rộng  rãi.  “Bố”   là  ban  bố,  ban  cơ 

duyên này cho hết thảy chúng sanh. Thế Tôn ở Đao Lợi thiên cung phó 

chúc, chúng ta tin tưởng sâu xa, vô lượng vô biên Bồ Tát tham dự trong 

hội này nhất định sẽ y giáo phụng hành. Họ chẳng  phải là người thường, 

đều là đại Bồ Tát, đều là Ma Ha Tát trong các vị Pháp Thân đại sĩ, đâu 

phải  là  người  phàm!  Đâu  có  lý  nào  không  hoằng  dương,  tuyên  giảng 

kinh  Địa  Tạng!  Công  đức của  kinh  Địa  Tạng  có  thể  làm  cho  hết thảy 

những chúng sanh tạo tội cực nặng đều quay về, chẳng đọa ba đường ác, 

hưởng phước báo nhân thiên lâu dài, đây là công đức lợi ích của kinh 

này, nghiêng về phương diện này. Kinh Vãng Sanh51 là để độ cho chúng 

sanh có căn tánh chín muồi, kinh Địa Tạng là để độ chúng sanh căn tánh 

chưa  chín  muồi.  Những  chúng  sanh  này  chưa  muốn  thoát  ly  tam  giới, 

còn  chưa  muốn  làm  Phật,  Bồ  Tát,  niệm  niệm  chỉ  nghĩ  đến  phước  báo 

nhân thiên, số người như vậy chiếm đại đa số. Nếu bạn chẳng tin thì hãy 

ra đường đi thăm dò, bạn hãy hỏi nguyện vọng của người ta là gì? Người 

nào cũng nghĩ đến phước báo nhân thiên. Thế nên trong kinh Địa Tạng 

đặc biệt nói rất nhiều về phước báo nhân thiên, chúng ta biết dụng ý của 

kinh  ở  chỗ  nào.  Lại  xem  tiếp  đoạn  sau,  Bồ  Tát  quả  thật  đảm  nhận  sứ 

mạng. 

51 Kinh Vãng Sanh tức là năm kinh Tịnh Độ: Kinh A Di Đà, kinh Vô Lượng Thọ, 

kinh Quán Vô Lượng Thọ, phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện trong kinh Hoa Nghiêm, 

phẩm Đại Thế Chí Bồ Tát Viên Thông Chương trong kinh Lăng Nghiêm. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 295

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Định Tự Tại Vương bạch Phật ngôn: “Thế Tôn nguyện bất hữu 

 lự”. 

定自在王白佛言。世尊願不有慮。

 (Ngài  Định  Tự  Tại  Vương  bạch  Phật  rằng:  “Bạch  Thế  Tôn,  xin 

 Ngài chớ lo nghĩ”.) 

Xin lão nhân gia yên tâm, chẳng cần lo nghĩ. 

 Ngã đẳng thiên vạn ức Bồ Tát Ma Ha Tát. 

我等千萬億菩薩摩訶薩。

 (Ngàn vạn ức Bồ Tát Ma Ha Tát chúng con.) 

Số lượng Bồ Tát chúng trong hội dùng  “thiên vạn ức”  để hình  

dung.  “Bồ Tát”  là Bồ Tát quả vị Tam Hiền,  “Ma Ha Tát”  là Bồ Tát quả 

vị Thập Thánh, Tam Hiền Thập Thánh. 

 Tất năng thừa Phật oai thần quảng diễn thị kinh, ư Diêm Phù 

 Đề lợi ích chúng sanh. 

必能承佛威神廣演是經。於閻浮提利益眾生。

 (Đều có thể nương oai thần của Phật mà tuyên diễn rộng rãi kinh 

 này nơi cõi Diêm Phù Đề để lợi ích cho chúng sanh.) 

Nơi đây chúng ta phải đặc biệt chú ý đến  “Diêm Phù Đề” , mười 

phương vô lượng vô biên thế giới, đặc biệt thiên về Diêm Phù Đề. Định 

Tự  Tại  Vương  Bồ  Tát  thay  mặt  vô lượng  Bồ  Tát đại  chúng  trong hội, 

trước mặt Thế Tôn tiếp nhận lời phó thác của đức Phật Thích Ca.  “Tất 

 năng thừa Phật oai thần” , câu này rất quan trọng, chúng ta không thể 

xem thường, đây là biểu hiện cho sự khiêm hạ. Bồ Tát giáo hóa chúng 

sanh chắc chắn sẽ được Phật lực gia trì, chẳng phải tự mình có năng lực 

làm, mà được Phật lực gia trì. Nói thật ra đây đều là Đẳng Giác Bồ Tát, 

các Ngài đương nhiên có thể giảng kinh, có thể thuyết pháp, có thể độ 

chúng sanh khổ nạn, cách làm như vầy đều là làm cho chúng ta xem, dạy 

chúng ta nhún nhường, lễ kính, khiêm nhường và cung kính là tánh đức 

chân thật. “Quảng diễn thị kinh ư Diêm Phù Đề, lợi ích chúng sanh” , nói

thật ra phạm vi lợi ích hoằng dương kinh này là tận hư không trọn khắp 

pháp giới, tại sao lại hạn cuộc trong Diêm Phù Đề? Diêm Phù Đề là chỉ 

địa cầu của chúng ta ngày nay, tại sao phạm vi nhỏ như vậy! Nên biết 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 296

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

lần này đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện tại Diêm Phù Đề, nói Diêm 

Phù Đề tức là nói tận hư không trọn khắp pháp giới, quan hoài yêu mến 

giúp đỡ chúng sanh ở Diêm Phù Đề cùng hết thảy chúng sanh ở mười 

phương thế giới chẳng có sai khác, đều bình đẳng giống nhau, là ý nghĩa 

này  chứ  chẳng phải là thiên vị  chỉ  yêu mến  Diêm  Phù  Đề không  thôi, 

nghĩ vậy là sai. Nói đến đây cũng như đại sư Thiện Đạo đã nói:  “Gặp 

 duyên  chẳng giống nhau” .  Hôm  nay  vận may  của  chúng sanh  ở  Diêm 

Phù Đề thật là rất tốt, rất may mắn gặp được duyên này. Tuyệt đối chẳng 

phải  Phật,  Bồ  Tát  thiên  vị,  ở  địa  phương  này  duyên  chín  muồi,  duyên 

chín muồi thì được độ trước. 

Pháp duyên của chúng ta cũng vậy, mấy chục năm nay có thể nói 

từ khi tôi vừa xuất gia liền đặc biệt ưa thích Hoa Nghiêm, bộ kinh sách 

tôi thỉnh đầu tiên chính là Hoa Nghiêm Kinh Sớ Sao, là một vị lão cư sĩ 

cúng dường cho tôi. Lúc đó thực sự chẳng đơn giản, bộ sách này giá rất 

cao,  từ pháp sư  Trí Khai  ở  Hương Cảng,  Hương  Cảng  Phật Kinh  Lưu 

Thông  Xứ  thỉnh  về  một  bộ,  hiện  nay  đã  in  lại  rồi  quý  vị  đều  có  hết. 

Nguyên bản hồi đó là bốn mươi cuốn đóng theo cách xỏ chỉ, tôi giữ bản 

này đã hơn ba mươi mấy năm rồi. Tôi đã giao nguyên bản của bộ này 

cho Phật Đà Giáo Dục Cơ Kim Hội cho họ làm bản gốc. In lần này rất 

rõ, rất tốt, nhưng không đẹp lắm; tôi chẳng ở Đài Loan, họ in bìa giấy 

thường,  nếu  tôi  ở  Đài  Loan  thì  nhất  định  sẽ  kêu  họ  in  bìa  giấy  cứng. 

Nhưng như vậy cũng khá lắm rồi, có bản in tốt đẹp như vậy.  [Tôi] ưa 

thích Hoa Nghiêm, thích đọc Hoa Nghiêm, thích tương lai có cơ duyên

giảng  Hoa  Nghiêm,  nhưng  duyên  này  chưa  chín  muồi.  Ở  Đài  Loan  đã 

giảng một thời gian nhưng bị gián đoạn hoài, vì thường nhận lời mời từ 

nước ngoài, ra ngoại quốc giảng kinh thì phải gián đoạn, nên kinh này đã 

giảng  rồi  ngưng,  ngưng  rồi  giảng  ở  Đài  Loan  hết  mười  bảy  năm,  mới 

giảng được phân nửa. Chẳng ngờ ở nơi đây nhân duyên chín muồi, thật 

là chẳng ngờ. Nơi đây duyên chín muồi rồi chúng ta ở đây phải làm hết 

lòng, cho nên Phật pháp cũng là nhân duyên sanh. Tâm chúng ta thanh 

tịnh, bình đẳng, ở bất kỳ nơi nào trên thế giới duyên chín muồi thì chúng 

ta  đều  làm  như  vậy,  tuyệt  chẳng  nói  là  thiên  vị  một  nơi  nào  cả.  Lòng 

nhiệt thành của chúng ta bình đẳng, từ bi, bác ái, yêu mến nơi này, đối 

với những nơi khác duyên chưa chín muồi thì chúng ta cũng yêu mến, 

nhiệt thành giống nhau, tuyệt đối chẳng nói chỗ này hơn một chút, chỗ  

kia ít một chút, chắc chắn là không như vậy. 

Chư vị đồng tu tương lai tu học cũng vậy, nhất định phải xây dựng 

trên cơ sở của thanh tịnh, bình đẳng, giác để quảng diễn đại kinh. Nói 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 297

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thật  ra  ngày  nay  chân  chánh có thể  cứu thế gian này  [chỉ  có]  kinh  Vô 

Lượng Thọ và kinh Địa Tạng. Duyên của Hoa Nghiêm vô cùng hy hữu, 

vô cùng khó được, chúng ta có thể học tập. Tương lai sau này Phật pháp 

hưng  vượng,  quốc  gia  hưng  vượng  thì  Phật  pháp  chắc  chắn  sẽ  hưng 

vượng. Khi Phật pháp hưng vượng chúng ta tin tưởng sẽ có rất nhiều cơ 

duyên,  tới  lúc  đó  phải  có  người  giảng.  Ở  đây  chúng  tôi  giảng  Hoa 

Nghiêm một lần cho chư vị tham khảo, làm một cơ sở để sau này từ cơ 

sở này chư vị có thể phát huy rộng ra, lợi ích hết thảy chúng sanh. Thế 

Tôn phó chúc những đại Bồ Tát này, chúng ta phải mạnh dạn đảm nhận, 

chúng ta cũng phải nhập vào pháp hội của họ, trở thành một phần tử của 

đại hội, như vậy sẽ có vô lượng công đức. Muôn vàn xin đừng cho mình 

là một người ngoài, chẳng liên can gì với đại hội, vậy thì chúng ta sai 

rồi. Một phần công đức lợi ích thù thắng trong ấy bạn cũng chẳng đạt 

được,  phải  khẳng  định  mình  là  một  phần  tử  trong  đại  hội.  Đức  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  phó  chúc  những  đại  Bồ  Tát  này,  cũng  là  phó  chúc 

chính mình, mình cũng là một trong chư đại Bồ Tát. Như trong kinh Hoa 

Nghiêm  đã  nói,  Đại  Tâm  chúng  sanh  tuy  chưa  đoạn  phiền  não  nhưng 

chính là bậc đương cơ của [pháp hội] Hoa Nghiêm. Hội kinh Địa Tạng 

cũng vậy, nếu chúng ta là Đại Tâm Phàm Phu thì chúng ta cũng có thể 

thân cận Bồ Tát Ma Ha Tát, cũng có thể gia nhập đoàn thể của họ. 

 Định Tự Tại Vương Bồ Tát bạch Thế Tôn dĩ, hiệp chưởng cung 

 kính tác lễ nhi thoái. 

定自在王菩薩白世尊已。合掌恭敬作禮而退。

 (Định  Tự  Tại  Vương  Bồ  Tát  bạch  Thế  Tôn  xong,  bèn  cung  kính 

 chắp tay làm lễ mà lui ra.) 

Định Tự Tại Vương Bồ Tát thỉnh giáo đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

đến chỗ này đã viên mãn và cáo lui, trở về chỗ ngồi của mình. Xem tiếp 

kinh văn: 

 Nhĩ  thời  tứ  phương  Thiên  Vương  câu  tùng  tòa  khởi,  hiệp 

 chưởng cung kính. 

爾時四方天王俱從座起。合掌恭敬。

 (Lúc bấy giờ bốn vị Thiên Vương ở bốn phương đều từ chỗ ngồi  

 đứng dậy cung kính chắp tay.) 

Định  Tự  Tại  Vương  thỉnh  giáo  xong trở về chỗ ngồi, Tứ Đại  

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 298

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Thiên Vương tiếp theo. Tứ Đại Thiên Vương là một đoàn thể nhỏ, từ chỗ 

ngồi đứng dậy  “hiệp chưởng cung kính”  hướng về Phật hỏi pháp, trước 

hết phải cúi chào Phật. Người Trung Quốc chúng ta thường gọi Tứ Đại 

Thiên  Vương  là  Tứ  Đại  Kim  Cang.  Giống  như  đạo  tràng  ở  Cửu  Hoa 

Sơn, vừa bước vào cửa thì là Điện Thiên Vương, đây là ngôi kiến trúc 

đầu  tiên,  trong  ấy  cúng  dường  Tứ  Đại  Thiên  Vương.  Chính  giữa  điện 

Thiên Vương cúng dường một tượng Di Lặc Bồ Tát. Tượng Di Lặc Bồ 

Tát hiện nay theo thói quen đều tạo theo hình tượng của hòa thượng Bố 

Đại. Hòa thượng Bố Đại là người triều Tống, người thời Nam Tống vừa 

bắt đầu. Trong lịch sử đời Nam Tống có một anh hùng dân tộc là Nhạc 

Phi, người Trung Quốc hầu như nhắc đến Nhạc Phi thì ai cũng biết. Hòa 

thượng Bố Đại và Nhạc Phi là người cùng thời, xuất hiện ở Phụng Hóa, 

Triết Giang. Vị này rất đặc biệt, chẳng ai biết tên của Ngài là gì, từ đâu 

đến, chẳng ai biết cả. Ngài du hóa ở địa phương Phụng Hóa này. Ngài 

mập mạp, mỗi ngày đều vác một túi vải đi khắp nơi hóa duyên, bất kể 

người ta cho Ngài cái gì, Ngài đều bỏ vào túi vải, xong rồi Ngài vác lên 

lưng đi, thế nên mọi người đều gọi Ngài là hòa thượng Bố Đại, từ đó hòa 

thượng  Bố  Đại  bèn  nổi  danh.  Lúc  Ngài  viên  tịch  tự  mình  nói  ra  thân 

phận, Ngài là Di Lặc Bồ Tát tái lai, nói xong Ngài bèn thị tịch, chẳng 

bệnh mà mất, chẳng phải nói xong thân phận rồi còn chưa thị tịch. Hiện 

nay có rất nhiều người nói họ là Bồ Tát, Phật gì đó tái lai, nói rồi nhưng 

không thị tịch, hòa thượng Bố Đại nói xong bèn thị tịch. Cho nên chúng 

ta mới biết Ngài là Di Lặc Bồ Tát hóa thân, từ đó Trung Quốc tạo tượng 

Di Lặc Bồ Tát đều tạo theo hình tượng của hòa thượng Bố Đại. 

Hòa  thượng  Bố  Đại  thường  nở  nụ  cười  tươi,  Ngài  dạy  chúng  ta 

thường sanh tâm hoan hỷ, dạy chúng ta được đại hoan hỷ. Hình tướng 

của Ngài chính là  “vì người diễn nói” , biểu diễn cho người ta coi, biểu 

hiện rõ ràng nhất chính là thường sanh tâm hoan hỷ, cho nên có người 

xưng  Ngài  là  Phật  Hoan  Hỷ.  Ngài  biểu  hiện  tướng:   “Sanh tâm bình

 đẳng, hiện tướng hoan hỷ”  52. Thấy tâm bình đẳng ở đâu? Bất cứ đồ gì 

người ta cúng dường cho Ngài, chẳng kể là sang hèn hết thảy đều bình 

đẳng, đều bỏ vào túi vải.  Túi vải chứa đồ này hiển thị bình đẳng, chẳng 

có phân biệt. Hiện tướng hoan hỷ là hình tướng của Ngài, khi gặp người 

thiện  thì  hoan  hỷ,  khi  gặp  người  ác  cũng  hoan  hỷ,  gặp  chuyện  tốt  thì 

hoan hỷ, gặp chuyện xấu cũng hoan hỷ, thị hiện thanh tịnh, bình đẳng 

cho chúng ta xem. Trong truyện ký có ghi, một lần nọ có một người gặp 

52 “Sanh bình đẳng tâm, hiện hỷ duyệt tướng” 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 299

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ngài trên đường hỏi Ngài làm thế nào tu hành? Ngài đem túi vải đeo trên 

lưng buông xuống, hai tay xoè ra, chỉ biểu lộ như vậy mà chẳng nói lời 

nào.  Người  ta  nhìn  thấy  bèn  hiểu.  Đó  là  gì?  Buông  xuống.  Hiểu  được 

buông xuống, buông xuống xong thì làm sao? Ngài xách túi lên vai bèn 

đi khỏi, chẳng nói lời nào. Buông xuống rồi thì nhấc lên và đi. Cho nên 

 “buông xuống được, nhấc lên được” . Buông xuống là gì? Buông xuống 

hết  thảy  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Nhấc  lên  là  gì?  Trên    cầu 

Phật  pháp, dưới  giáo hóa chúng sanh. Di Lặc Bồ Tát dạy chúng ta việc 

này. 

Hai  bên  trong  Thiên  Vương  Điện  cúng  dường  Tứ  Đại  Thiên 

Vương,  Tứ  Đại  Thiên  Vương trong  kinh điển đều  có  danh hiệu.  Đông 

Phương Trì Quốc Thiên Vương, Trì là bảo trì, trì quốc là bảo vệ quốc 

gia. Ngày nay chúng ta gọi là yêu nước, yêu nhà, yêu quê hương, Đông 

Phương  Thiên  Vương  tượng  trưng  cho  ý  nghĩa  này.  Hộ  quốc  phải  bắt 

đầu  từ  hộ  bản  thân  mình,  chúng  ta  ngày  nay  nói  tự  ái  tự  trọng  là  hộ 

mình. Có thể tự hộ thì bạn mới hộ trì nhà, có thể hộ trì nhà thì bạn mới 

có thể hộ trì xã hội, có thể hộ trì xã hội thì bạn mới có thể hộ trì quốc 

gia,  có thể  hộ  trì quốc gia thì bạn  mới  có thể hộ  trì thế giới hòa bình, 

Ngài  tượng  trưng  cho  ý  nghĩa  này.  Thị  hiện  tinh  thần  làm  tròn  trách 

nhiệm, phụ trách hết bổn phận, là dạy chúng ta việc này. Nếu bạn không 

làm  tròn  trách  nhiệm,  chẳng  thể  làm  tròn  chức  phận  của  bạn,  những 

chuyện  thuộc  trách  nhiệm  của  bạn,  nếu  không  làm  thì  bạn  làm  sao  hộ 

quốc được! Nếu ai nấy đều làm tròn trách nhiệm mình, công việc của tôi 

là  gì,  tôi  phải  làm  công  việc  này  cho  hoàn  hảo,  phải  làm  tròn  trách 

nhiệm, phải nỗ lực làm hết lòng tức là hộ quốc. Trên tay Ngài cầm đạo 

cụ53, chúng ta ngày nay gọi là đạo cụ, Ngài cầm đàn tỳ bà, đàn cũng tiêu

biểu pháp. Chẳng phải Thiên Vương này ưa thích ca hát, nghĩ vậy là sai. 

Tỳ bà tiêu biểu Trung Đạo, người Trung Quốc gọi là Trung Dung. Tỳ Bà 

thuộc loại đàn dây, dây chùng quá thì không kêu, căng quá thì dễ đứt, 

nhất định phải chỉnh cho thích hợp thì âm thanh mới hay. Nghĩa là bất 

53 Đạo cụ chỉ vật dụng cần thiết cho việc tu hành Phật đạo, thông thường là “tam y 

thập vật” (ba áo ca sa, mười vật), hoặc mười tám vật, một trăm lẻ một vật v…tức là 

những vật dụng tùy thân của Tăng Ni. Theo Thích Danh Nghĩa Tập, quyển 10, 18 vật 

gồm kiền chùy (hiểu theo nghĩa hẹp là chuông mõ), thẻ gỗ, tích trượng, gậy chống, 

bình quân trì (bình để đựng/múc nước rửa ráy), đãy lọc nước, xâu chuỗi, bình bát, 

bát nhỏ…Sau này, tất cả những vật dụng được dùng trong nghi lễ đều liệt kê vào đạo 

cụ, như linh, Kim Cang xử, kim cang bàn (khay đựng linh, xử), kính (melong), luân 

v.v... Sau này không rõ vì sao các dụng cụ để biểu diễn trên sân khấu đều nhất loạt 

gọi là “đạo cụ”. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 300

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

luận đối người, đối sự, đối vật đều phải đi theo trung đạo, phải làm đến 

mức vừa phải, chẳng quá đáng, cũng chẳng thiếu kém, đó gọi là trung 

đạo. Cũng như việc khảy đàn vậy, dây đàn chẳng thể quá căng mà cũng 

không thể quá chùng, phải vừa vặn, tiêu biểu cho ý này. Nhà Nho gọi là 

đạo Trung Dung, nhà Phật gọi là “Trung Đạo đệ nhất nghĩa đế”. 

Nam Vương Thiên Vương gọi là Tăng Trưởng Thiên Vương, tên 

Tăng Trưởng có ý nghĩa gì? Tiến Bộ. Trí huệ của chúng ta phải tăng lên, 

đức hạnh phải tăng trưởng, đời sống mỗi ngày phải nâng cao tiêu chuẩn, 

hết thảy đều phải cầu tiến bộ. Bạn phải biết Phật pháp cầu tinh tấn, họ thì 

cầu tiến bộ, chẳng thoái lui. Có người từng nói với tôi Phật pháp chúng 

ta phải theo kịp thời đại, lời này nói sai rồi. Đáng lý là thời đại phải theo 

kịp  Phật  pháp,  Phật  pháp  dẫn  đầu  thời  đại,  như  vậy  mới  chính  xác. 

Nhưng ngày nay thì sao? Ngày nay Phật pháp lọt phía sau thời đại, còn 

ra thể thống gì nữa. Nó vốn là dẫn đầu bây giờ trở thành nối theo đuôi, 

lộn ngược hết! Phật pháp phải lãnh đạo thời đại, hướng dẫn nhân sinh, 

nhân sinh muốn được hạnh phúc, gia đình được mỹ mãn, sự nghiệp được 

thuận lợi, thành công, xã hội cát tường hòa hài, quốc gia phú cường, thế 

giới  hòa  bình,  Phật  pháp  ở  vị  trí  lãnh  đạo.  Có  thể  y  theo  nguyên  lý 

nguyên  tắc  của  Phật  pháp  thì  chắc  chắn  có  thể  đạt  đến  mục  tiêu  này. 

Chúng  ta  đừng  quên  những  năm  đầu  đời  Thanh,  thời  Khang  Hy,  Ung 

Chánh, Càn Long, Trung Quốc là nước mạnh nhất trên thế giới. Những 

vị vua này dùng cái gì để hướng dẫn đại chúng?  Dùng kinh Vô Lượng 

Thọ. Những vị vua nhà Thanh này thật rất tài giỏi!  Họ dùng kinh Vô 

Lượng Thọ để đoàn kết quân dân toàn quốc. Nếu phương pháp này của 

họ được tiếp nối mãi thì nhà Thanh đã chẳng mất nước.  Nguyên nhân 

mất nước đương nhiên rất nhiều nhưng phế bỏ kinh điển này, chúng tôi 

tin tưởng đây là một nhân tố rất lớn. Ai phế bỏ? Từ Hy thái hậu.  Có lẽ 

Từ Hy thái hậu nghe kinh Vô Lượng Thọ, trong đó nói toàn là tật xấu 

của bà, nghe xong bà chẳng vui thích nên phế trừ, chẳng đọc nữa. Việc 

này  có  ảnh hưởng, không  thể nói  không có  ảnh  hưởng.  Thời đại  hưng 

thạnh nhất của triều Thanh dùng Phật pháp để trị nước, trên dưới tương 

hòa, hòa mục, đây là điều chúng ta phải hiểu. 

Phật pháp vĩnh viễn đều cầu tiến bộ, nhà Nho cũng vậy. Giáo học 

nhà Nho nói:  “Mỗi  ngày  phải  mới,  hằng  ngày  phải  đổi  mới  hơn,  càng 

 ngày càng mới hơn”  54, mỗi ngày đều cầu tiến bộ. Trong Phật pháp, Lục 

Ba La Mật có Tinh Tấn Ba La Mật, đâu có chuyện lọt phía sau người ta, 

54 Cẩu nhật tân, nhật nhật tân, hựu nhật tân

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 301

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đâu có đạo lý này! Nam Phương Thiên Vương tượng trưng cho tiến thủ, 

hăng hái, dũng mãnh, tượng trưng ý nghĩa này. Trên tay Ngài cầm kiếm, 

kiếm tượng trưng trí huệ, người Trung Quốc tục gọi  “đao nhanh chém 

 gai  loạn” ,  lấy  ý  nghĩa  này.  Chẳng  phải  là  Ngài  thích  múa  kiếm,  kiếm 

tượng trưng trí huệ. Chỉ có trí huệ cao độ mới có thể thúc đẩy tiến bộ, 

chỉ có trí huệ cao độ mới thúc đẩy hạnh phúc chân chánh mỹ mãn. Đây 

là Nam Phương Thiên Vương. 

Tây  Phương  Thiên  Vương  tên  là  Quảng  Mục,  danh  xưng  tiếng 

Phạn của Ngài còn được dịch là Tạp Ngữ (nhiều ngôn ngữ khác nhau). 

Tây  Phương  Thiên  Vương  rất  thạo  nói  chuyện,  có  thể  nói  nhiều  ngôn 

ngữ, ngày nay chúng ta gọi là thiên tài về ngôn ngữ. Bắc Phương Thiên 

Vương  gọi  là  Đa  Văn,  hai  thiên  vương  này  tiêu  biểu  cho  cái  gì?  Tiêu 

biểu phương pháp.  Hai vị đầu tiêu biểu mục tiêu, mục tiêu của chúng ta 

phải hộ trì quốc gia, phải có trí huệ cao độ, mỗi ngày đều cầu tiến bộ. 

Tây  Phương  Thiên Vương,  trên phương  pháp  làm  sao  có thể  đạt được 

hai mục tiêu trên? Phải xem nhiều, học nhiều, ngày nay chúng ta gọi là 

tham quan khảo sát, Tây Phương Thiên Vương dẫn đầu, Ngài dạy chúng 

ta xem nhiều, Bắc Phương Thiên Vương dạy chúng ta nghe nhiều, nhìn 

người ta, nghe người ta. Trong đó hấp thụ kinh nghiệm giáo huấn, bỏ cái 

xấu của người, học cái hay của người, để xây dựng quốc gia mình, được 

vậy thì không phải chúng ta trở thành hạng nhất rồi sao? Kỹ thuật hiện

nay, tôi nghe nói VCD ở Trung Quốc rất phổ biến, ở ngoại quốc thì lúc

vừa phát minh chẳng phổ biến, ở Trung Quốc thì phổ biến. Đạo lý là gì? 

Tức  là  ý  nghĩa  của  những  Thiên  Vương,  chúng  ta  phải  rượt  theo  cho 

bằng.  Ngày  nay  chúng ta học những  kỹ  thuật  khoa học  này,  nhất định 

phải học những gì tiến bộ nhất, không học những đồ cũ. Ngày nay chúng 

ta muốn làm một chiếc máy bay, nhất định phải làm tốt nhất, xem sản 

phẩm  của  người  ta,  khuyết  điểm  của  người  ta  xong  mình  sửa  đổi  thì 

những gì mình làm ra sẽ tốt hơn. Nhất định sẽ không đi làm những máy 

bay vừa mới phát minh một trăm năm trước, nếu bắt đầu từ đó thì không 

phải là ngu si sao? Đó là người ngu. Thế nên phải bắt đầu từ chỗ người 

ta đã thành tựu, sau đó cải tiến thêm, sửa khuyết điểm của người ta thì 

mình sẽ tiến bộ hơn, tốt hơn người ta. Đó là dạy bạn xem nhiều, Quảng 

Mục tức là xem nhiều. 

Trên tay Thiên Vương cầm rồng hoặc rắn. Rồng và rắn tiêu biểu 

cho  ý  nghĩa  gì?  Tiêu  biểu  biến  hóa.  Ngày  nay  khoa  học  tiến  bộ  từng 

ngày, từng tháng; rồng và rắn đều giỏi biến hóa, ý nghĩa là dạy bạn xã 

hội  này  rất  phức  tạp,  biến  hóa  khôn  cùng,  bạn  phải  quan  sát  kỹ  càng. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 302

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Trong sự biến hóa bạn có thể nắm vững đến chỗ bất biến thì bạn sẽ thành 

công. Một tay [kia của Tây Phương Thiên Vương] cầm hạt châu, châu 

chẳng biến. Rồng biến đổi, châu chẳng biến đổi. Trong vô lượng sự biến 

đổi, nắm vững những nguyên lý, nguyên tắc chẳng biến đổi, Tây Phương 

Thiên Vương dạy chúng ta việc này. Có thiên tài về ngôn ngữ, biết nhiều 

ngôn ngữ thì có thể cùng với mỗi quốc gia, mỗi chủng tộc trao đổi văn 

hóa, kỹ thuật, như vậy mới làm đến mức viên mãn. 

Quảng Mục Thiên Vương dạy chúng ta đi tham vấn, đi khắp nơi 

xem xét, học tập. Bắc Phương Thiên Vương đa văn, là theo chiều dọc. 

Chúng ta thường nói  “Đọc vạn quyển sách, đi vạn dặm đường” , đi vạn 

dặm là theo chiều ngang, đọc vạn quyển sách là theo chiều dọc. Chúng 

ta phải thâu nhận bài học lịch sử, tiếp nhận kinh nghiệm trí huệ của cổ 

nhân, dựa trên cơ sở này rồi phát triển rộng ra. Tứ Đại Thiên Vương dạy 

chúng ta, chúng ta không thể coi các Ngài là thần thánh, vậy là sai rồi. 

Phải tiếp nhận sự giáo huấn, giáo hối của Tứ Đại Thiên Vương. Trên tay 

Ngài cầm lọng (dù), lọng tiêu biểu ý gì? Phòng ngừa ô nhiễm. Thời xưa, 

ô nhiễm còn chưa nghiêm trọng, cái lọng thời đó được xếp lại. Ngày nay 

tạo  tượng  Tứ  Đại  Thiên  Vương,  lọng  của  Đa  Văn  Thiên  Vương  nhất 

định phải giương ra, hiện nay ô nhiễm quá trầm trọng nên phải giương ra 

để  ngăn  ngừa  ô nhiễm.  Trong  xã hội phức  tạp này,  Ngài  biết  ô  nhiễm 

chắc chắn không thể nào tránh khỏi. Ô nhiễm về tư tưởng, kiến giải, tinh 

thần, tâm lý, sinh lý, quá trầm trọng, mấy ngàn năm trước kinh Phật đã 

đề  xướng  việc  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  Hoàn  Bảo  (bảo  vệ  hoàn  cảnh 

môi  trường),  tức  là  ngăn  ngừa  ô  nhiễm.  Chư  vị  nghĩ  xem  sự  giáo  học 

trong Phật pháp cao minh hay không, mấy ngàn năm trước Phật pháp đã 

vận dụng nghệ thuật để biểu đạt giáo nghĩa, vô cùng đáng tiếc là gần đây 

[người ta] xem nó là tôn giáo, xem những nghĩa thú tiêu biểu pháp này 

thành ra thần thánh. Chỉ biết thắp nhang, lễ lạy, cầu nguyện, khóc lóc, 

chẳng có tác dụng gì hết. Bạn cầu Phật, Bồ Tát bảo hựu thì Phật, Bồ Tát 

thật bảo hựu bạn  sao?  Đâu  có đạo  lý này!  Phật,  Bồ  Tát  bảo hựu  bằng 

cách  dạy  dỗ  bạn,  khi  bạn  hiểu  rõ,  tiếp  nhận  rồi  thì  đó  mới  là  thực  sự 

được các Ngài bảo hựu. Sự bảo hựu của các Ngài là bằng cách dạy học, 

chẳng phải gì khác, chúng ta không thể hiểu sai. 

Đây là Tứ Đại Thiên Vương, ở đây giới thiệu đơn giản cho quý vị. 

Chúng ta phải nhận thức họ, chúng ta phải hiểu họ, chúng ta nghe đến 

danh hiệu, nhìn thấy hình tượng của họ mới có được lợi ích thực sự. Thế 

nên  Thiên  Vương  Điện  phải  giải  thích  như  vậy,  để  cho  chúng  ta  hiểu 

những đạo lý này, biết được trong đời sống hằng ngày tự mình phải làm 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 303

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thế nào, làm cho cá nhân mình có hạnh phúc, gia đình được mỹ mãn, sự 

nghiệp  có  thể  thành  công,  xã  hội  an  định,  phồn  vinh,  quốc  gia  phú 

cường, thiên hạ thái bình. Tứ Đại Thiên Vương dạy chúng ta những đại 

đạo lý và phương pháp hoàn hảo này, nhất định chẳng mê tín. Xin xem 

tiếp kinh văn: 

 Bạch Phật ngôn: 

白佛言。

 (Bạch Phật rằng:) 

Ngài cúi chào trước, cúi chào xong nêu lên câu hỏi. 

 Thế Tôn! Địa Tạng Bồ Tát ư cửu viễn kiếp lai, phát như thị đại 

 nguyện, vân hà chí kim do độ vị tuyệt, cánh phát quảng đại thệ ngôn, 

 duy nguyện Thế Tôn vị ngă đẳng thuyết. 

世尊。地藏菩薩於久遠劫來。發如是大願。云何至今

猶度未絕。更發廣大誓言。唯願世尊為我等說。

 (Bạch Thế Tôn! Địa Tạng Bồ Tát từ kiếp lâu xa đến nay đã phát 

 đại nguyện như thế, vì sao đến nay vẫn độ chưa hết, lại còn phát đại thệ 

 nguyện nữa. Cúi xin Thế Tôn dạy cho chúng con rõ.) 

Họ  đề  ra  câu  hỏi,  câu  hỏi  này  cũng  là  câu  hỏi  chung  của  mọi 

người chúng ta. Địa Tạng Bồ Tát đích thật chẳng thể nghĩ bàn,  “cửu viễn 

 kiếp”  chẳng có cách chi tính đếm, ai cũng không thể tính nổi, chư Phật 

Như Lai cùng nhau tính cũng tính không ra. Tại sao? Vì nó là đức năng 

vốn sẵn có trong tự tánh, tự tánh vốn có, vô thỉ vô chung, đâu có chỗ bắt 

đầu hay chấm dứt? Vô thỉ vô chung mới là ý nghĩa chân thật của  “cửu 

 viễn kiếp lai” . Lập lại thệ nguyện không gián đoạn, đây là dạy chúng ta. 

Tại sao? Trong kinh Phật nói rất hay:  “Tánh Thức của chúng sanh trong 

 Diêm  Phù  Đề  chẳng  định” ,  rất  dễ  quên.  Hôm  nay  phát  nguyện,  buổi 

sáng phát nguyện xong, buổi tối liền quên mất, nhanh quá chừng. Thậm 

chí phát nguyện trước mặt Phật, Bồ Tát, sau khi khom mình ba cái, vừa 

bước ra khỏi chánh điện thì quên mất tiêu rồi, đây tức là tánh thức vô 

định.  Tham-sân-si-mạn  thì  chẳng  quên,  tại  sao  chẳng  quên?  Mỗi  ngày 

đều khởi, lúc nào cũng khởi, cho nên không thể quên, gốc rễ quá vững 

chắc. Địa Tạng Bồ Tát thị hiện cho chúng ta xem làm thế nào biến đổi 

tham-sân-si thành Tam Đức. Muốn vậy thì phải gia tăng huân tập, không 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 304

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ngừng phát nguyện tức là hun đúc, mỗi ngày đều phát nguyện, mỗi sáng, 

mỗi tối đều phát nguyện, dưỡng thành một tập quán, khởi tâm động niệm 

là nguyện lực, chẳng tạo tội nghiệp nữa. Đối trị bệnh khổ của chúng sanh 

ở Diêm Phù Đề, đây là  một toa thuốc có công hiệu vô cùng, chúng ta 

phải hiểu ý nghĩa này.  Chúng ta phải học  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  mỗi  ngày 

phải phát nguyện. 

Mỗi  ngày  chúng  ta  phát  nguyện  nào?  Mỗi  ngày  phát  nguyện: 

 “Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ” ,  không  phải  vừa  ra  khỏi  chánh 

điện  liền  quên  mất  rồi  sao?  Tại  sao  lại  như  vậy?  Có  miệng,  không  có 

tâm, phiền não un đúc quá lâu rồi. Đúng là vô lượng kiếp đến nay chúng 

ta chịu sự un đúc của phiền não, ngày nay chỉ nghe được Phật pháp trong 

chốc lát, cho dù đời quá khứ có túc căn, nhưng chẳng đủ duyên, vẫn là 

duyên ác nhiều hơn. Lục căn tiếp xúc cảnh giới lục trần bên ngoài toàn 

là  ác  duyên,  ác  duyên  dẫn  tới  tham-sân-si-mạn;  chẳng  có  thiện  duyên 

dẫn  dắt  tứ  hoằng  thệ  nguyện  của  bạn  ra.  Thế  nên  trong  đời  sống  tùy 

thuận phiền não, quên ráo trọi  “phiền não vô tận thệ nguyện đoạn” . Học 

kinh giáo thì làm biếng, giải đãi, chẳng thể tinh tấn, cũng quên sạch sành 

sanh  “pháp môn vô lượng thệ nguyện học” .  Không học biện pháp này 

của Địa Tạng Bồ Tát thì làm sao có thể thành tựu được! Chúng ta hiểu 

được đạo lý này xong mới biết tầm quan trọng của sự phát nguyện không 

ngừng,  ý  nghĩa  của  sự  phát  nguyện  không  gián  đoạn.  Vì  Tứ  Thiên 

Vương có nghi, có câu hỏi, thì Phật nhất định có lời khai thị. Xin xem 

tiếp: 

 Phật cáo Tứ Thiên Vương: “Thiện tai, thiện tai”. 

佛告四天王。善哉善哉。

 (Phật bảo Tứ vị Thiên Vương rằng: “Lành thay, lành thay”.) 

Đây  là  hai  câu  tán  thán,  từng  câu  từng  chữ  của  lời  Phật  thuyết 

pháp đều hàm nghĩa sâu xa. Chữ  “thiện tai”  thứ nhất là tán thán họ hỏi 

rất hay, câu hỏi lợi lạc hữu tình.  “Thiện tai”  thứ nhì, họ là thần hộ pháp 

hộ thế, bất luận người đời học Phật, không học Phật, bất luận họ là người 

thiện, người ác, làm việc thiện hoặc tạo ác thì các Ngài đều hộ trì. Người 

tạo ác là vì ngu muội, vô tri, nếu chẳng được sự hộ trì của những thần hộ 

pháp này thì họ đọa lạc càng khổ nữa, ác báo của họ chịu chẳng phải là 

trạng huống trước mắt này. Nói cách khác thần hộ pháp đã giúp họ giảm 

bớt hình phạt rồi.  Người thế gian chẳng biết, cũng chẳng biết cảm ơn, 

còn nói ngược lại là họ mê tín. Nhưng thần hộ pháp không vì vậy  mà 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 305

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

trách  móc,  tại  sao?  Bạn  ngu  si,  bạn  chẳng  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật. 

Nếu bạn hiểu rõ chân tướng sự thật thì chắc chắn bạn sẽ chẳng nói như 

thế, các Ngài biết vậy. Nếu thần hộ pháp nói những người ngu si này hủy 

báng  các  Ngài,  sỉ  nhục  các  Ngài,  hại  Ngài,  phá  hoại  hình  tượng  các 

Ngài,  các  Ngài  cũng  chẳng  trách.  Nếu  các  Ngài  trách  thì  các  Ngài  là 

phàm phu, có kiến thức giống những phàm phu thông thường. Các Ngài 

có trí huệ, đều là Bồ Tát thị hiện, thị hiện thân phận Thiên Vương. Trong 

kinh này nói rất nhiều, có rất nhiều Phật, Bồ Tát thị hiện thân quỷ thần, 

trong quỷ đạo, trong cõi địa ngục độ chúng sanh. Chúng sanh càng khổ 

não, chư Phật, Bồ Tát đối với họ càng từ bi, càng tìm cách giúp họ. Có 

tâm nhẫn nại chờ họ quay về, đợi họ giác ngộ; lúc chưa quay về, chưa 

giác ngộ thì tạo nhiều tăng thượng duyên để dẫn dắt họ, khải phát họ. 

Bất  luận  là  trực  tiếp  hoặc  gián  tiếp,  là  rõ  ràng  hay  âm  thầm,  đều  thấy 

được lòng từ bi chân chánh, đây là tâm đại từ bi của họ. Do đó hai lời tán 

thán này có ý nghĩa rất sâu. 

 Ngô kim vị nhữ. 

吾今為汝。

 (Ta nay sẽ vì sự lợi ích rộng lớn của quý vị.) 

Phật nói: Hôm nay Ta nói cho quý vị. 

 Cập vị lai hiện tại thiên nhân chúng đẳng quảng lợi ích cố. 

及未來現在天人眾等廣利益故。

 (Cùng các chúng trời người hiện tại và vị lai.) 

Hôm nay quý vị khải thỉnh, đến hỏi, nói cho quý vị biết và cũng vì 

thiên nhân đại chúng hiện nay và tương lai. Vị lai, hiện tại, thiên, nhân 

đại chúng đều hàm chứa tận hư không, trọn khắp pháp giới, tất cả hết 

thảy cõi nước chư Phật, lục đạo chúng sanh đều gói gọn trong ấy, chẳng 

phải chỉ có Sa Bà thế giới mà thôi.  “Quảng lợi ích cố”  nghĩa là lợi ích 

rộng lớn, đây chẳng phải là lợi ích nhỏ nhoi, mà là lợi ích to lớn. 

 Thuyết  Địa  Tạng  Bồ  Tát  ư Sa Bà thế giới Diêm Phù Đề nội  

 sanh tử đạo trung, từ ai cứu bạt độ thoát nhất thiết tội khổ chúng sanh 

 phương tiện chi sự. 

說地藏菩薩於娑婆世界閻浮提內生死道中。慈哀救拔 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 306

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

度脫一切罪苦眾生方便之事。

 (Mà nói việc Địa Tạng Bồ Tát ở thế giới Sa Bà, trong đường sanh 

 tử  nơi  cõi  Diêm  Phù  Đề,  từ  mẫn  cứu  vớt,  phương  tiện  độ thoát  tất  cả 

 chúng sanh tội khổ.) 

Bạn hỏi, tôi nói cho bạn nghe, nói thì làm sao nói cho hết được? 

Nói  hoài  chẳng  hết.  Chuyện  Địa  Tạng  Bồ  Tát  độ  chúng  sanh  nói  hoài 

chẳng hết, Phật chỉ đơn giản thuật lại vài chuyện mà thôi, hy vọng chúng 

ta từ những chuyện này, suy nghĩ cặn kẽ. Từ đó có thể hiểu được nguyện 

lực độ chúng sanh của Bồ Tát, phương tiện khéo léo độ chúng sanh của 

Bồ Tát, thực sự chẳng thể nghĩ bàn. Bạn nghĩ càng nhiều, càng rõ ràng, 

thấu  suốt  thì  bạn  càng  tăng  thêm  lòng  cung  kính  đối  với  Bồ  tát,  tâm 

nguyện  noi  gương  theo  Bồ  Tát  càng  thêm  chân  thiết.  Nếu  bạn  không 

hiểu thì lòng cung kính của bạn làm sao khơi dậy nổi? Chẳng thể nào. 

Chỉ khi nào bạn nhận biết Ngài, hiểu rõ Ngài, lòng cung kính của bạn sẽ 

khơi dậy từ tận đáy lòng. 

Phàm phu làm không nổi, nói thật ra phàm phu đối với người ta 

ngay cả bề ngoài cũng nhìn chẳng rõ thì làm sao có thể lý giải? Phàm 

phu  chỉ  có  mắt  thịt,  rất  kém.  Bồ  Tát  có  thiên  nhãn  nên  cao  siêu  hơn 

chúng ta rất nhiều.  Thiên nhãn có thể nhìn thấy sự khởi tâm động niệm; 


chúng ta chẳng nhìn thấy sự khởi tâm động niệm của phàm phu. Giống 

những vị đại quyền thị hiện này thì càng thù thắng nữa. Họ có đầy đủ 

ngũ  nhãn,  thập  nhãn,  họ  có  huệ  nhãn,  có  trí  nhãn,  nhìn  thấy  rõ  ràng, 

minh bạch, thế nên tâm chân thành cung kính tự nhiên sanh khởi. Chúng 

ta học Phật khế nhập vào cảnh giới này, người thế gian coi chẳng ra gì, 

chẳng có gì kỳ lạ, chẳng thể so đo. Ai tôn trọng bạn? Chư Phật Như Lai, 

Bồ Tát, những thiện thần này, họ cung kính bạn, họ hiểu rõ. 

Bạn có một thiện tâm chân chánh cũng chẳng cần rao truyền khắp 

nơi, tâm bạn chân, thiện, hoàn hảo như thế nào đi nữa, bạn nói cách mấy 

thì người ta nghe xong cũng nghĩ là giả. Ai tin bạn được? Ai biết được 

bạn có tâm niệm gì? Phật, Bồ Tát, thiên long quỷ thần biết. Người thế 

gian không biết, sỉ nhục bạn, hủy báng bạn thì cũng thường thôi, chẳng 

có gì lạ. Họ là phàm phu, trong kinh gọi họ là người đáng thương xót, 

làm sao bạn có thể so đo với họ được! Bạn so đo với họ thì bạn chẳng có 

một chút từ bi nào cả. Thế nên chúng ta hiểu được đạo lý này, biết được 

chân tướng sự thật, tự mình phải hết lòng tu học cho đàng hoàng. Người 

thế gian khen ngợi bạn thì cũng tốt, hủy báng bạn thì cũng được, hết thảy 

đều là giả, chẳng có gì chân thật, họ chẳng nhìn thấy đức năng chân thật 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 307

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

trong nội tâm của bạn thì lời khen tặng đó chẳng đáng tin. Khi họ hủy 

báng bạn cũng chẳng thấy được tạo tác trong nội tâm của bạn, sự hủy 

báng đó cũng là giả dối. 

Sự tán thán của chư Phật Như Lai là thật, một tí gì cũng chẳng giả. 

Như Thế Tôn trong kinh này tán thán Địa Tạng Bồ Tát, đó là thật, chẳng 

giả. Ngài làm  “lợi ích rộng lớn” . Địa Tạng Bồ Tát tại thế giới Sa Bà, 

trong  cõi  Diêm  Phù  Đề  đặc  biệt  chỉ  khu  vực  này  của  chúng  ta.  Ngài 

trong cõi này,  “trong  đường  sanh  tử” ,  sanh  tử  đạo  tức  là  lục  đạo  luân 

hồi. Trong lục đạo luân hồi ở thế giới Sa Bà, Ngài dùng tâm gì, Ngài làm 

việc gì.  “Từ ai cứu bạt” , từ là đại từ bi, đây là tâm của Ngài. Từ tâm 

thanh tịnh, bình đẳng khởi lên đại từ bi, đại từ bi này gọi là từ bi thanh 

tịnh, từ bi bình đẳng.  “Cứu bạt”  là sự nghiệp của Ngài, Ngài làm gì ở 

đây? Ngài làm sự nghiệp cứu tế, ngày nay chúng ta gọi là sự nghiệp từ 

thiện phước lợi, Ngài làm việc này.  “Bạt”  nghĩa là giải trừ hết thảy tai 

nạn của chúng sanh, đau khổ của chúng sanh. Tâm từ bi là động lực, Bồ 

Tát làm việc này chẳng cần báo đáp, người thế gian làm việc nếu không 

vì danh thì cũng vì lợi. Ngài chẳng cần báo đền, chẳng vì lợi, chẳng có 

người nào tán thán Ngài, chẳng có ai khen thưởng Ngài, chẳng vì danh. 

Phật  tán  thán  Ngài  ở  cung  trời  Đao  Lợi,  ngoài  Phật  ra  có  ai  tán  thán 

Ngài? Vì sao không có người tán thán? Chẳng có ai biết được tâm của 

Ngài, hạnh của Ngài. Chư Phật Như Lai biết được, chư Phật Như Lai tôn 

kính, tán thán; tán thán sự phát tâm, sự nghiệp của Ngài. 

Câu  tiếp  theo:   “Độ  thoát  nhất  thiết  tội  khổ  chúng  sanh  phương 

 tiện chi sự” , ở đây nêu lên vài việc để nói. Ngài làm việc cứu bạt chúng 

sanh gì?  Chúng ta phải hiểu ý nghĩa của hai chữ độ thoát này. Nhà Phật 

thường nói độ chúng sanh, người hiện đại đối với chữ độ rất lờ mờ, độ 

nghĩa là gì?  Nói theo kiểu bây giờ thì độ nghĩa là giúp đỡ hết thảy chúng 

sanh, chăm sóc chúng sanh, yêu mến bảo bọc chúng sanh, dốc toàn tâm 

toàn  lực  giúp  đỡ  họ,  giải  trừ  khó  khăn  của  họ.  Hết  thảy  những  chúng 

sanh chịu khổ chịu tội này, đây gọi là thọ báo, quả báo từ nơi nào đến? 

Phải giải trừ cái  “nhân”  ấy, chư vị phải biết trên  “quả”  thì chẳng làm gì 

được,  phải  hạ  thủ  từ  nhân.    Tội  khổ  đều  do  ác  nhân  tạo  thành,  muốn 

thoát ly đau khổ thì nhất định phải tu thiện nhân; tâm hạnh thiện rồi thì 

tự nhiên sẽ thoát ly ác đạo. Bồ Tát độ chúng sanh cũng chỉ là giáo học, 

chúng sanh nghe xong có thể giác ngộ, chịu tiếp nhận, chịu quay về, thì 

họ sẽ thoát ra khỏi lục đạo. Nếu họ nghe xong còn hoài nghi, không chấp 

nhận, họ nói lời này chưa đáng tin, chưa chắc là sự thật, nếu vậy thì họ 

vẫn phải chịu khổ tiếp tục. Một ngày nào đó họ tiếp nhận, hiểu rõ thì họ 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 12

 308

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

mới thực sự thoát khổ. Thế nên Địa Tạng Bồ Tát cũng giống như Phật, 

đều làm công tác giáo dục xã hội thiện nguyện. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 13 (Số 14-12-13) 

Kính thưa hai lão hòa thượng, chư vị pháp sư, chư vị đồng học: 

Xin mở kinh, Khoa Chú của pháp sư Thanh Liên, ở Đài Loan gần 

đây chúng tôi phát tâm in hai vạn bộ, tương lai mọi người đều có thể có 

bản in hoàn hảo. Kinh Địa Tạng vô cùng quan trọng, từ kinh điển chúng 

ta thấy được Thế Tôn giao phó sứ mạng giáo hóa chúng sanh trong thời 

Mạt Pháp chín ngàn năm này cho Địa Tạng Bồ Tát, thế nên Địa Tạng Bồ 

Tát  chính  là  đại  biểu  của  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  trong  thời  Mạt 

Pháp,  địa  vị  của  Ngài  vô  cùng  đặc  biệt,  Ngài  thay  thế  Phật.  Chúng  ta 

thấy trong kinh này, hết thảy Bồ Tát nhận lời phó chúc đều ủng hộ Địa 

Tạng Bồ Tát. Trước giảng đài chúng ta thờ Địa Tạng Bồ Tát, mọi người  

đều nhìn thấy, chúng ta nhất định phải y giáo phụng hành. 

Hôm nay giảng đoạn kinh nói về Tứ Đại Thiên Vương đặt ra câu 

hỏi.  Nói thật ra, nghi vấn của họ chính là nghi vấn chung của chúng ta. 

Tại  sao  Địa  Tạng  Bồ  Tát  nhiều  kiếp  lâu  xa  đến  nay  thường  phát  đại 

nguyện phải độ tận chúng sanh, nhưng mãi cho đến nay chúng ta thấy 

hình như chúng sanh chẳng được độ, tạo tác tội nghiệp ngày càng nặng, 

nguyên nhân rốt cuộc là ở chỗ nào? Hy vọng Thế Tôn có thể khai thị cho 

mọi  người.  Đoạn  khai  thị  phía  sau  đều  là  những  lời  trong  kinh 

Phật.Người học giảng kinh chúng ta khi gặp những đoạn kinh văn này 

phải đặc biệt lưu ý, lúc đối diện thính chúng đông đảo, trong thính chúng 

có người đã từng gặp phải những nạn ấy, nếu chúng ta giảng không khéo 

thì họ rất khó chấp nhận, khó chịu, thậm chí sẽ thốt lời trách móc, khởi 

tâm oán trách, như vậy thì không tốt. Thế nên khi gặp kinh văn như vầy 

thì  phải  dùng  cách  khéo  léo,  phải  khơi  gợi  mà  không  làm  tổn  thương 

lòng tự ái của người ta. Ðiểm này vô cùng quan trọng. Trong Nội Ðiển 

Giảng Tọa các bạn đã học qua rồi, tuyệt đối không thể gây tổn thương 

đến  lòng  tự  ái  của  người  ta,  thí  dụ  trong  kinh  văn,  ngày  nay  chúng  ta 

muốn nói về tàn tật, nói quá nhiều về những việc này. Nếu bạn nói cặn 

kẽ như vậy thì họ nghe xong sẽ rất buồn bực, chỉ nên nói sơ lược, phớt 

qua thôi; còn những chỗ liên quan đến nhân quả báo ứng thì có thể nói 

sâu thêm một chút, làm cho họ cảnh giác. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 309

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ngoài ra nhất định phải biết ngày nay chúng ta giảng kinh chẳng 

phải chỉ có những thính chúng [hiện diện] trước mắt này mà thôi, băng 

thâu  hình  được  phát  hình  toàn  thế  giới,  thính  chúng  coi  băng  này  qua 

máy truyền hình không biết là bao nhiêu mà tính, cũng không biết họ là 

người như thế nào, chúng ta phải dự liệu, không thể làm mích lòng họ. 

Phải làm cho họ nghe xong có thể sanh tâm hoan hỷ, tâm cung kính, có 

thể quay  về,  sửa  đổi  lỗi  lầm.  Ðược  vậy  thì sự  giáo học  Phật pháp  của 

chúng ta mới thành tựu viên mãn. Chẳng giống lúc trước, lúc trước chỉ 

có  thính  chúng  có  mặt  tại  buổi  giảng,  nếu  chẳng  hiện  diện  nơi  ấy  thì 

chẳng nghe được; hiện nay truyền hình, truyền thanh, người trên cả toàn 

thế giới đều nghe được. Vả lại băng thâu hình, thâu thanh có thể lập lại 

nhiều lần, bạn suy xét coi thử thính chúng sẽ là bao nhiêu? Ðây là việc 

chúng ta phải dự liệu, không thể sơ sót. 

Bây giờ xin xem kinh văn. Tương lai chúng ta in xong cuốn Khoa 

Chú, lưu thông với số lượng nhiều, đặc biệt là đạo tràng Ðịa Tạng Bồ 

Tát ở Cửu Hoa Sơn, chỗ của Bổn Tôn, chúng ta nhất định phải dốc toàn 

tâm toàn lực để ủng hộ. Ngày nay thế giới động loạn, chư vị đều cảm 

nhận  tình  cảnh  động  loạn  này  rất  rõ  ràng,  hơn  nữa,  tai  biến  nhiều  phi 

thường, bất luận ở quốc gia nào trên thế giới, ở địa khu nào, có nhiều tai 

biến to lớn, ngày nay tin tức, thông tin đều chẳng tường trình nữa. Tại 

sao không tường trình nữa? Chúng ta suy đoán có thể là vì sợ mọi người 

biết được sẽ cảm thấy khủng hoảng. Vì muốn an định cục diện xã hội 

trước  mắt  nên  rất nhiều  tai nạn lớn  đều không  tường trình  nữa,  đây  là 

điều chúng ta có thể lý giải được. Nhưng những tai nạn này xảy ra như 

thế nào? Người đời chẳng hiểu nguyên nhân, đều gán cho nó là tai họa tự 

nhiên, đẩy trách nhiệm cho thiên nhiên, hình như chẳng liên quan gì đến 

con người chúng ta, đây là sự sai lầm to lớn. Có quan niệm và tâm thái 

này  không  những  tai  biến  không  thể  chấm  dứt  mà  càng  ngày  càng 

nghiêm trọng, chúng ta sẽ còn phải chịu khổ nạn lớn hơn. Chúng ta có 

trách nhiệm, có sứ mạng làm thế nào giúp đỡ xã hội, hóa giải, giảm nhẹ, 

đình  trệ  những  tai  nạn  này,  đó  chính  là  hết  lòng  học  Phật,  hết  lòng  tu 

hành. 

Phật dạy chúng ta tận hư không trọn cả pháp giới và chúng ta cùng 

một  thể,  đây  là  thật,  chẳng  giả,  cả  bộ  Ðại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm Kinh chính là giảng về một việc này. Thế giới này hình thành 

như thế nào?  Trong kinh Phật giảng rất rõ ràng, có tình có tưởng thì sẽ 

biến hiện ra thế gian hữu tình, chín pháp giới thế gian hữu tình; vô tình 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 310

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

vô tưởng thì sẽ biến thành khí thế gian55, Pháp Tướng Duy Thức giảng 

rất tường tận, thấu triệt.  Hữu tình thế gian là Kiến Phần trong A Lại Da 

thức biến hiện ra, Vô tình thế giới là Tướng Phần56 trong A Lại Da Thức 

biến hiện ra, Kiến và Tướng đều cùng một nguồn gốc, cùng thuộc một 

Tự Chứng Phần57, làm sao có thể nói không có liên quan được? Trong 

kinh  Đại  Thừa,  Phật  nói:   “Tình  và  Vô  Tình  cùng  tròn  đầy  chủng  trí” , 

như vậy cả hai Tình và Vô Tình mới cùng được. Nếu cả hai chẳng có 

liên quan như vậy thì làm sao cùng được? 

Ðức  Phật  lại  nói  với  chúng  ta:   “Hết  thảy  pháp  từ  tâm  tưởng 

 sanh” , hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian đều từ tâm tưởng sanh. Vì 

từ tâm tưởng sanh nên cái tâm tưởng này là chủ tể. Trong hội giảng kinh 

Lăng Nghiêm, Phật nói rõ ràng, minh bạch hơn:  “Nếu chuyển được cảnh 

 thì cũng giống như Như Lai” , đây tức là nói  “y báo chuyển theo chánh 

 báo” . Chánh báo là gì? Chánh báo là tâm, là ý niệm (niệm đầu). Chúng 

ta thường nói: “Dung mạo của chúng ta chuyển theo ý niệm, thể chất của 

chúng  ta  chuyển  theo  ý  niệm,  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  của  chúng  ta  cũng 

chuyển  theo  ý  niệm”.  Tâm  của  bạn  tốt  thì  tướng  mạo  của  bạn  đương 

nhiên sẽ tốt, thân thể của bạn sẽ tốt, hoàn cảnh cư trú cũng tốt, là do tâm 

chuyển cảnh giới, chẳng phải cảnh giới chuyển tâm. [Khi nói về thời đại] 

hiện  nay,  Phật  trong  kinh  thường  nói  đến  chữ   “điên  đảo” ,  cái  gì  điên 

đảo?  Người  thế  gian  đều  bị  hoàn  cảnh  chuyển,  tâm  người  thế  gian  bị 

hoàn cảnh chuyển. Hiện nay tai nạn [gì xảy ra, người ta] đều đổ thừa cho 

là tai họa tự nhiên, chẳng liên can gì đến con người, đây tức là tâm bị 

cảnh chuyển, đây là sự sai lầm to lớn. 

Chúng ta xem thời cổ, bạn coi lịch sử, thời xưa nếu trong xã hội  

xảy ra tai biến trọng đại thì những đế vương,  đại thần,  quan viên địa  

55 Khí thế gian tức là  cảnh giới bên ngoài, bao  gồm cõi nước, thế  giới v.v… tức Y 

Báo. 

56 Kiến Phần: Còn gọi là Năng Thủ Phần, chính là tác dụng của Thức, là chủ thể để 

nhận biết sự vật. Kiến có nghĩa là soi thấy, tác dụng thấu hiểu rõ ràng của tâm tánh, 

chiếu  soi  hết  thảy  các  pháp,  thấu  hiểu  nghĩa  lý  của  hết  thảy  các  pháp  giống  như 

gương hiện bóng. 

Tướng Phần: Còn gọi là Sở Thủ Phần, chính là cảnh tượng của mọi sự vật thuộc 

thế giới bên ngoài hiện bóng trong tâm. Nói cách khác, Tướng Phần chính là hình 

ảnh, ấn tượng của thế giới bên ngoài được lưu giữ trong tâm thức, là đối tượng nhận 

biết của Kiến Phần. 

57 Tự Chứng Phần: Còn gọi là Tự Thể Phần, Tự có nghĩa là Tự Thể, Chứng là chứng 

biết. Như vậy, Tự Chứng Phần là tác dụng nhận biết của tự tâm. Kiến Phần và Tướng 

Phần chỉ là những khía cạnh khác nhau của Tự Chứng Phần nếu xét về bản thể. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 311

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

phương giống như thị trưởng, quận trưởng hiện nay, [tức là] những bậc 

lãnh đạo ở địa phương, họ đều trai giới, tắm rửa, giảm thiện (giảm phần 

ăn). Lúc bình thường ăn cơm, như lúc vua ăn cơm, có lẽ quý vị có người 

cũng không biết, trên bàn ăn của vua nhất định phải có một trăm món ăn, 

chẳng kể là  vua  ăn hay  không, đều không  thể thiếu.  Giảm  thiện là gì? 

Giảm phân nửa. Thực sự phản tỉnh, suy nghĩ lỗi lầm, đại xá thiên hạ, làm 

thêm chuyện tốt, hy vọng có thể chuyển đổi ý trời. Chuyển đổi ý trời trên 

thực  tế  chính là hy  vọng tâm  địa  hiền lành  có thể biến  đổi hoàn cảnh, 

chấm dứt kiếp nạn. Người thời trước biết làm như vậy, người hiện nay 

không biết, người hiện nay cho rằng [tai nạn] chẳng liên can gì với mình, 

người thời trước biết. Nhà Nho, Ðạo giáo, nhà Phật đều biết. Chúng ta 

biết, phải bắt đầu làm từ bản thân mình. 

Thế nên nhất định phải biết, ai có trách nhiệm đối với kiếp nạn thế 

gian? Mình có trách nhiệm, mình chẳng tu hoàn hảo, mình chẳng làm tốt 

đẹp. Ngày nay Phật giáo bị xã hội đại chúng hiểu lầm, chúng ta có thể 

trách người ta không? Không thể trách họ. Tại sao không thể trách người 

ta?  Người xuất gia chúng ta chẳng làm gương tốt. Người trong thế gian 

chịu khổ lớn lao như vầy, gặp nạn lớn như vậy, là do ai tạo thành? Do 

mình tạo thành. Mình chẳng thiện, tâm mình chẳng thiện, hạnh của mình 

chẳng thiện, lời nói chẳng thiện nên gây nhiều khổ nạn cho con người. 

Ngày  nay  nhìn thấy  kiếp nạn này,  tôi phải phản  tỉnh, tôi có  lỗi  lầm  to 

lớn, tội nặng, tôi phải sám hối. Nếu người học Phật chúng ta ai nấy đều 

có giác ngộ như vậy thì Phật giáo làm sao không hưng vượng cho được, 

xã hội đại chúng làm sao không tiếp nhận được! Con người ai nấy đều 

có thể giữ tâm tốt, làm chuyện thiện, thì kiếp nạn sẽ được hóa giải. Kiếp 

này  là  tâm  kiếp,  căn  nguyên  là  từ  tâm,  chẳng  phải  chi  khác.  Thế  nên 

ngày nay chúng ta đọc đoạn kinh này thì phải phản tỉnh sâu xa, đức Phật 

trong kinh đã giảng rõ nhân và quả. Ngôn ngữ tuy chẳng nhiều, đúng là 

lời vắn tắt nhưng chứa đầy đủ ý nghĩa, bất luận là đối sự, đối lý, đều nói 

được viên mãn, rốt ráo phi thường. 

Xin  chư  vị  mở  kinh,  Khoa  Chú  trang  một  trăm  sáu  mươi,  đếm 

ngược hàng thứ ba [từ phía dưới lên], xem kinh văn: 

 Phật cáo Tứ Thiên Vương: “Thiện tai, thiện tai. Ngô kim vị nhữ 

 cập vị lai hiện tại thiên nhân chúng đẳng quảng lợi ích cố, thuyết Địa 

 Tạng Bồ Tát ư Sa Bà thế giới Diêm Phù Đề nội sanh tử đạo trung, từ 

 ai cứu bạt độ thoát nhất thiết tội khổ chúng sanh phương tiện chi sự”. 

佛告四天王。善哉善哉。吾今為汝及未來現在天人眾 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 312

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

等廣利益故。說地藏菩薩於娑婆世界閻浮提內生死道中。

慈哀救拔度脫一切罪苦眾生方便之事。

 (Phật  bảo  Tứ  vị  Thiên  Vương  rằng:  “Lành  thay,  lành  thay.    Ta 

 nay sẽ vì sự lợi ích rộng lớn của quý vị cùng các chúng trời người hiện 

 tại và vị lai, mà nói việc Địa Tạng Bồ Tát ở thế giới Sa Bà, trong đường 

 sanh tử nơi cõi Diêm Phù Đề, từ mẫn cứu vớt, phương tiện độ thoát tất 

 cả chúng sanh tội khổ”.) 

Bồ Tát nhận lời phó chúc của Phật, tiếp nhận sự ủy thác của Phật, 

đặc biệt là chúng sanh đời Mạt Pháp ương ngạnh khó giáo hóa, lão nhân 

gia dùng vô tận từ bi, vô lượng trí huệ và phương tiện, hóa thân ở thế 

gian này. Hóa thân của Ngài, nam nữ già trẻ trong xã hội, các ngành các 

nghề thảy  đều  có,  nếu  chẳng là  người  minh nhãn (người  mắt sáng) thì

chẳng nhìn thấy, người minh nhãn thấy rõ ràng, thấy minh bạch, ở đó tạo 

ra phương tiện vô tận. Không nhất định là thị hiện thân phận người xuất 

gia, hiện nay mọi người chẳng hiểu Phật pháp, đều cho rằng Phật pháp là 

mê tín, có chướng ngại nghiêm trọng. Thị hiện người xuất gia giáo hóa 

chúng sanh có thể sẽ có nhiều chỗ không thuận tiện, Bồ Tát thị hiện thân 

phận tại gia rất nhiều, đều khuyến thiện, sửa lỗi. 

Hôm  qua  có  đồng  tu  từ  Ðài  Loan  đến  và  đem  những  băng  thâu 

hình, trẻ em đọc kinh. Tôi nghe qua vài đoạn và rất cảm khái, những đại 

đạo lý của cổ thánh tiền hiền chẳng phải là học thuyết của cá nhân họ. 

Có phải những gì Khổng Tử nói là học thuyết của Ngài không? Lời Lão 

Tử nói là học thuyết của Ngài không? Lời đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

dạy  có  phải  là  học  thuyết  của  Ngài  không?  Đều  chẳng  phải,  đó  là  gì? 

Học thuyết xứng tánh, là bổn tánh của hết thảy chúng sanh, chân tâm của 

hết  thảy  chúng  sanh,  pháp  vốn  đầy  đủ  trí  huệ  đức  năng  của  hết  thảy 

chúng sanh, các Ngài nói đều là những thứ này. Nếu bạn nói đó là [học 

thuyết] của mỗi cá nhân họ thì bạn đã hiểu sai rồi. Là trí huệ đức năng 

vốn sẵn có trong tự tánh chúng ta, thuần thiện chẳng tạp. Nếu có thể phát 

huy  được thì sẽ  chân  chánh  đạt được   “thành  ý,  chánh tâm, tu  thân,  tề 

 gia, trị quốc, bình thiên hạ” , những đại đạo lý này chẳng liên quan đến 

một cá nhân nào cả. Tâm địa của họ thanh tịnh, từ bi, bác ái, họ đã nhìn 

thấy, Phật pháp gọi là minh tâm kiến tánh, họ đã nhìn thấy, chứng được. 

Chúng  ta  mê  hoặc  điên  đảo,  chẳng  nhìn  thấy,  chẳng  chứng  được.  Nếu 

chúng  ta  chứng  được  thì  chẳng  khác  gì  họ.  Phải  làm  sao  mới  có  thể 

chứng được? Phải phá ngã chấp, phá pháp chấp. Làm cách nào để phá? 

Niệm niệm vì chúng sanh, đừng nghĩ cho mình nữa; niệm niệm vì Phật 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 313

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

pháp, sự nghiệp của chúng ta chính là Phật pháp. Phật pháp là gì? Phật là 

giác  ngộ,  pháp  là  phương  pháp,  phương  pháp  làm  cho  hết  thảy  chúng 

sanh giác ngộ thì gọi là Phật pháp. Giúp cho hết thảy chúng sanh giác 

ngộ thì bạn đã hoằng dương Phật pháp. Ngày nay chúng ta ở tại thế gian 

này, làm công việc này, công việc ngành nghề này nói theo cách nói hiện 

nay tức là người làm công tác giáo dục xã hội, nói như vậy thì mọi người 

dễ hiểu. 

Năm  xưa  lúc  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  còn  tại  thế,  Ngài  làm 

công việc gì? Giáo dục xã hội, vả lại còn là thiện nguyện, chẳng thâu học 

trò  một  đồng  xu  cắc  bạc  nào  cả,  hoàn  toàn  là  nghĩa  vụ,  Ngài  là  một 

người làm  công tác giáo  dục xã  hội thiện nguyện.  Chúng ta là học trò 

của  Phật  thì  phải  nối  tiếp  huệ  mạng  của  Phật.  Phật  làm  suốt  cả  đời, 

chúng ta là đệ tử học Phật nhiều đời kiếp sau, hết lòng làm theo, tiếp tục 

chẳng gián đoạn, nhất định phải làm cho hoàn hảo công tác giáo dục xã 

hội này.  Ðối  tượng  của giáo dục xã hội là  hết thảy  chúng sanh,  chẳng 

phân biệt nam nữ, già trẻ, chẳng phân biệt sang hèn, giàu nghèo, cũng 

chẳng  phân  cõi  trời  cõi  người,  chín  pháp  giới  chúng  sanh  đều  đối  đãi 

bình  đẳng.  Chúng  ta  phải  học   “tác  sư  tác  phạm”   (làm  thầy,  làm  mô 

phạm), sư là gương mẫu của xã hội đại chúng, phạm là mô phạm. Nếu 

chúng ta làm không được thì phải sanh tâm hổ thẹn. Chúng ta giữ tâm 

[niệm như thế nào], tâm chúng ta có thể làm gương cho xã hội đại chúng 

không? Ngôn hạnh của chúng ta có thể làm gương cho xã hội đại chúng 

không?  Phải  thường  suy  nghĩ  như  vậy.  Phàm  những  gì  không  thể  làm 

gương tốt cho xã hội đại chúng, tuyệt đối không được làm. Những tâm 

niệm chẳng thể làm gương tốt cho xã hội đại chúng thì tuyệt đối chẳng 

thể khởi. Như vậy mới có thể được chư Phật, Bồ Tát hộ niệm, chư Phật, 

Bồ Tát gia trì, long thiên thiện thần ủng hộ. Chúng ta đề cao giáo dục xã 

hội, Tân Gia Ba có thể làm nên một chút thành tích này [là vì] cư sĩ Lý 

Mộc Nguyên, các vị đồng tu, những nhân viên cán sự dưới quyền ông ta, 

tứ  chúng  đồng  tu  chúng  ta  chẳng  có  tâm  riêng  tư.  Tại  sao  những  chỗ 

khác làm không thành công? Phật chẳng có tâm phân biệt, chẳng có yêu 

thích; đại sư Thiện Ðạo nói rất hay, đều là  “gặp duyên chẳng đồng” . Ðại 

chúng ở địa phương này, một lòng một dạ xả mình vì người, mỗi ngày 

đều nghĩ vì Phật pháp, vì chúng sanh, chẳng vì mình, cho nên được cảm 

ứng vô cùng thù thắng. Ở đây chúng ta có thể cảm nhận cảm ứng này rất  

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 314

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

rõ ràng, hiển cảm hiển ứng58, chẳng thể nghĩ bàn. 

Chúng ta ở đây làm một gương tốt, người xuất gia làm người xuất 

gia  gương  mẫu,  đạo  tràng  làm  đạo  tràng  gương  mẫu,  hy  vọng  [những 

người] đến đây tham học chỉ đạo, sau đó xây dựng những gương  mẫu 

này ở khắp mọi nơi trên thế giới. Hy vọng [đạo tràng] họ xây dựng tốt 

hơn ở đây, ngạn ngữ thường nói:  Đến sau về trước 59, câu này rất có đạo 

lý. Tại sao đến sau vượt trội hơn trước? Xây sau chắc chắn tốt hơn trước, 

đợt  trước  có  khuyết  điểm,  thiếu  sót  thì  xây  sau  có  thể  sửa  đổi  cho  tốt 

hơn. Cho nên càng về sau thì càng thù thắng, tốt hơn, được vậy mới có 

thể phổ độ chúng sanh, mới có thể hóa giải kiếp nạn của thế gian này. 

Chúng tôi không hy vọng mọi người đến đây học xong chẳng muốn về, 

ở lại đây, như vậy không tốt.  Học xong cách làm việc của Cư Sĩ Lâm rồi 

trở về địa phương của mình tự làm lấy. Xây dựng đạo tràng chánh pháp 

ở khắp nơi, được vậy thì thế gian này mới được cứu, các bạn thực sự học 

được, thực sự hiểu được ý nghĩa của Phật, “nguyện giải Như Lai chân 

thật nghĩa”. 

Giới thiệu Tứ Thiên Vương cho quý vị xong. Thế Tôn nói với Tứ 

Thiên  Vương,  “cáo”   là  lời  người  trên  nói  với  dưới,  những  cách  dùng 

chữ này chúng ta đều phải biết. Hai chữ  “thiện tai, thiện tai”  có hai ý

nghĩa, thứ nhất là khen họ hỏi rất đúng, rất hay, hỏi để đem lợi ích cho 

hữu tình.  Những Thiên Vương, Thiên Thần, chư vị nên biết, phần nhiều 

đều là Phật, Bồ Tát hóa thân, họ chẳng phải là quỷ thần. Nếu thực sự là 

phàm phu thì chẳng hỏi những câu như vậy nổi. Người có thể hỏi như 

vậy  đều  là  Phật,  Bồ  Tát  hóa  thân  thị  hiện,  đều  chẳng  phải  là  người 

thường. Chữ  “thiện tai”  thứ hai là khen ngợi họ, họ thiện hộ thế gian. 

Hộ thế gian quan trọng là thiện hộ, chữ này rất hy hữu, họ có phương 

tiện khéo léo. Hộ trì thế gian, làm cho người thế gian giác ngộ, làm cho 

người thế gian đoạn ác tu thiện, như vậy mới gọi là thiện hộ. Phật thuyết 

pháp ở nơi đó, chúng ta coi những gì nói trong kinh văn rất giống với tài 

liệu giảng thuyết của tôi. 

 “Ngô kim vị nhữ cập vị lai hiện tại thiên nhân đẳng chúng” , thiên, 

nhân  đẳng  chúng  tức  là  chúng  sanh  trong  lục  đạo,  nói  thiên  và  nhân, 

những  cõi  khác  lược  bớt,  “đẳng”   tức  là  lục  đạo,  đặc  biệt  thương  xót 

chúng sanh trong lục đạo. Bạn nghĩ xem Ngài ở hội giảng kinh tại cung 

58  “Hiển cảm hiển ứng”  là ngay trong đời này dốc lòng thành, cạn lòng kính lễ niệm 

cúng  dường  thì  sẽ  được  gia  bị,  gặp  điều  hung  trở  thành  điều  lành,  gặp  nạn  thành 

may, và nghiệp tiêu, chướng tận, phước tăng, huệ rạng v.v…

59 Hậu lai cư thượng. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 315

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

trời Đao Lợi, ý nghĩa của Phật vô cùng rõ ràng, chẳng phải chỉ đại chúng 

hiện diện tại cung trời Đao Lợi lúc đó, pháp hội này lưu truyền về sau, 

những thính chúng chẳng hiện diện lúc đó không biết bao nhiêu mà kể? 

Giống  như  hiện  nay  chúng  ta  đối  diện  trước  máy  thâu  hình  vậy,  được 

truyền hình trên hệ thống vệ tinh, truyền đi khắp thế giới trên mạng lưới 

điện toán. Hiện nay người nghe chúng ta giảng kinh, tương lai chúng ta 

vãng sanh, chẳng còn ở đây, băng thâu hình này vẫn được giữ lại, người 

đời  sau  vẫn  còn  nghe  được.  Tôi  nghe  nói  hiện  nay  kỹ  thuật  chế  tạo 

những băng này rất cao, có thể giữ được hai trăm năm. Chúng ta chẳng 

có thọ mạng dài như vậy, hai trăm năm sau người ta còn nghe được băng 

của chúng ta, còn nhìn thấy được màn ảnh này. Thế nên chúng ta ở nơi 

đây giảng kinh thuyết pháp, mỗi cử chỉ hành động trong đời sống chúng 

ta, mỗi lời nói mỗi hành vi tối thiểu cũng phải giữ tròn trách nhiệm đối 

với  thính  chúng  hai  trăm  năm  sau.  Trong  lời  nói  này  của  Thế  Tôn  đã 

hàm chứa những ý nghĩa như vậy. 

 “Quảng  lợi  ích  cố” ,  lợi  ích  rộng  lớn  khi  giảng  Địa  Tạng  pháp 

môn, tuyên dương Địa Tạng pháp môn, duy chỉ có Địa Tạng pháp môn 

mới có thể độ thoát chúng sanh trong chín ngàn năm Mạt Pháp. Đạo lý 

của Nho gia, Đạo giáo, Phật giáo Đại Thừa rất tốt nhưng hiện nay chẳng 

có người chịu nghe, chịu tiếp nhận. Có thể niệm kinh một lần cũng kể là 

hay  lắm  rồi,  có  thể  làm  theo kinh thì  chẳng  có  một  ai.  Địa  Tạng pháp 

môn là pháp môn căn bản, do đó nhiều năm trước tôi đi giảng ở những 

thành phố lớn dọc miền đông nước Mỹ, giảng đại ý kinh Địa Tạng. Vì 

thời gian ngắn, mỗi nơi chỉ có bảy ngày, chẳng có cách chi giảng kinh, 

chỉ có thể giảng đại ý. Có một số đồng tu hỏi tôi: “Pháp sư chuyên hoằng 

Tịnh Độ thì tại sao lại giảng kinh Địa Tạng? Không phải đã xen tạp môn 

khác  rồi sao?”.  Họ hỏi rất đúng. Tôi nói:  “Thiện tai, thiện tai, hỏi hay 

lắm. Tôi vẫn đang giảng Tịnh Độ, vẫn chuyên tu chuyên hoằng”. Họ nói 

“Kinh Địa Tạng là gì?”. Tôi nói: “Kinh Địa Tạng là câu đầu tiên trong 

Tịnh Độ Tông”. Họ hỏi: “Câu nào?”. Kinh Quán Vô Lượng Thọ giảng 

về Tam Phước, mọi người đều biết, là cơ sở của sự tu hành trong Tịnh 

Tông. Trong Hạnh Môn chúng ta đề xướng: “Tam Phước, Lục Hòa, Tam 

Học, Lục Độ, Phổ Hiền Thập Nguyện”, mọi người đều biết cả. Bộ kinh 

Địa Tạng này chính là phước thứ nhất trong Tam Phước:  “Hiếu dưỡng 

 cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm chẳng giết, tu mười nghiệp thiện” . 

Các bạn nghĩ xem kinh Địa Tạng có giảng về việc này không? Tôi vẫn 

giảng về Tịnh Độ, chẳng tách lìa, vẫn chuyên tu, chuyên hoằng. Nói vậy 

nên mọi người đều hiểu, bộ kinh này giảng kỹ về bốn câu trên. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 316

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Từ chỗ này chư vị cũng có thể thấu hiểu đến nghĩa thú của kinh 

Hoa Nghiêm. Hoa Nghiêm nói  “một  tức  là  hết  thảy,  hết  thảy  tức  là 

 một” , nói cho chư vị biết, bất kỳ một kinh nào cũng bao hàm hết thảy 

kinh, hết thảy kinh đều có thể nhập vào một kinh. Không những có thể 

nhập vào một bộ kinh, nói cho chư vị biết, có thể nhập vào ư của một 

câu.  Thí  dụ nói  chỗ này,  Phật  bảo  Thiên Vương   “thiện  tai,  thiện tai” . 

Hết thảy kinh Phật trong bốn mươi chín năm có thể nhập vào thiện tai, 

thiện tai bao hàm hết thảy kinh, bao hàm hết thảy y cứ (căn cứ). Hai câu 

 “thiện tai, thiện tai”  cũng có thể nhập vào hết thảy kinh, hết thảy kinh 

cũng có thể nhập vào hai chữ này. Pháp viên dung, tại sao? Xứng tánh. 

Nếu bạn có thể thấu hiểu tánh đức, tức là  “một và nhiều chẳng hai” , lý

sự viên dung, đâu có chỗ nào chướng ngại?  Phía sau nêu ra vài thí dụ. 

Sau cùng:

 Tứ Đại Thiên Vương ngôn: “Dụy nhiên Thế Tôn nguyện nhạo 

 dục văn”. 

四天王言。唯然世尊願樂欲聞。

 (Tứ  Đại  Thiên  Vương  bạch  rằng:  “Vâng!  Bạch  đức  Thế  Tôn, 

 chúng con xin muốn được nghe”.) 

Thế Tôn khen ngợi họ, họ đáp  “dụy nhiên” . Dụy nhiên là lời đáp  

vô cùng cung kính, thái độ khải thỉnh đảm đương này đáng cho chúng ta

học tập.  “Nguyện nhạo dục văn”  thì mới có được thọ dụng, chữ  “nhạo” 

này  phải  chân  tâm  tình  nguyện,  vui  vẻ  tiếp  nhận,  tiếp  nhận  thì  phải  y 

giáo  phụng  hành.  Nếu  chẳng  thể  làm  được  thì  bốn  chữ   “nguyện  nhạo 

 dục văn”  trở thành trống không, nhất định phải làm cho bằng được. Xin 

xem tiếp: 

 Phật cáo Tứ Thiên Vương: “Địa Tạng Bồ Tát cửu viễn kiếp lai, 

 ngật chí ư kim độ thoát chúng sanh do vị tất nguyện, từ mẫn thử thế 

 tội khổ chúng sanh, phục quán vị lai vô lượng kiếp trung nhân mạn 

 bất đoạn, dĩ thị chi cố hựu phát trọng nguyện. 

佛告四天王。地藏菩薩久遠劫來。迄至于今度脫眾生

猶未畢願。慈愍此世罪苦眾生。復觀未來無量劫中因蔓不

斷。以是之故又發重願。

 (Đức  Phật  bảo  bốn  vị  Thiên  Vương  rằng:  “Bồ  Tát  Địa  Tạng  từ 

 bao kiếp lâu xa đến nay, độ thoát chúng sanh vẫn chưa mãn nguyện, từ 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 317

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 bi thương xót chúng sanh tội khổ ở đời này, lại quán thấy vô lượng kiếp 

 về sau, nghiệp nhân cứ dây dưa chẳng dứt, vì lẽ đó nên lại phát trọng 

 nguyện.) 

Trên  thực  tế  Địa  Tạng  Bồ  Tát  ở  đây  hiện  thân  thuyết  pháp  dạy 

chúng  ta,  dạy  chúng  ta  việc  gì?  Dạy  chúng  ta  phải  không  ngừng  phát 

nguyện, thế nên trong khóa lễ sáng tối chúng ta đều phát nguyện. Vãng 

Sanh Luận của Thiên Thân Bồ Tát, trong Ngũ Niệm Pháp Môn có phát 

nguyện. Phải thường phát nguyện, tại sao vậy? Nếu ba ngày không phát 

nguyện thì quên ráo trọi. Phàm phu nghiệp chướng tập khí quá nặng, bên 

trong  có vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  bên ngoài  có dụ  hoặc  của 

ngũ dục lục trần, chúng ta sinh sống trong hoàn cảnh này nếu không đọc 

kinh mỗi ngày, phát nguyện mỗi ngày thì chẳng giữ vững nổi, chúng ta 

sẽ bị những làn sóng này nuốt mất. Nói cách khác, chúng ta nhất định sẽ 

sanh tử luân hồi y như cũ, chắc chắn sẽ đọa tam ác đạo, chúng ta phải 

cảnh  giác  từng  giờ  từng  phút.  Trong  những  đợt  sóng  chập  chùng  này, 

trong  những  ngọn  sóng  mạnh  mẽ  này,  chân  chúng  ta  phải  đứng  cho 

vững, vừa sơ ý một chút liền bị cuốn trôi đi mất. Làm thế nào chân mới 

có thế đứng vững chắc được? Chính là Địa Tạng pháp môn. Thế nên từ 

trước đến giờ, khi mỗi đạo tràng mới thành lập thì nhất định phải giảng 

kinh Địa Tạng trước hết, để chúng ta có một mảnh đất. Đạo tràng này đã 

xây xong mà chưa giảng kinh này, nhân duyên kỳ này quá tốt, được lệnh 

của lão hòa thượng Nhân Đức, Ngài là đại biểu cho Địa Tạng Bồ Tát của 

chúng ta hôm nay, Chúa Cứu Thế của chúng sanh đời Mạt Pháp, chúng 

ta đi theo lão hòa thượng. Chúng ta phải hoằng dương, phát triển rộng rãi 

pháp môn này, đạo tràng này mới xây, có thể ở đây giảng một bộ kinh 

Địa Tạng, phù hợp với bổn nguyện của chúng ta, vô cùng hy  hữu. Bộ 

băng thâu hình này sẽ được lưu thông rất rộng, giúp cho những đạo tràng 

mới xây dựng, chúng tôi chẳng có cách chi phân thân, chẳng thể [trực 

tiếp] đến đó giảng kinh thì dùng bộ băng thâu hình này. 

Chúng ta phải thể hội đến Bồ Tát từ nhiều kiếp lâu xa mãi cho đến 

nay,  tại  sao  độ  thoát  cho  những  chúng  sanh  này  nhưng  vẫn  chưa  viên 

mãn đại nguyện của Ngài, chính là như trong kinh nói:  “Chúng sanh ở 

 cõi Diêm Phù Đề ương ngạnh khó giáo hóa” . Trong lục đạo, tình hình 

mỗi đạo đều giống nhau, Thiên Thai đại sư khai diễn Pháp Hoa, giảng 

 “trăm giới ngàn như”  cho chúng ta, đó là chân tướng sự thật, trong mỗi 

pháp  giới  đều  có  mười  pháp  giới.  Trong  tâm  chân  thành  của  chúng  ta 

khởi một niệm A Di Đà Phật thì đó là pháp giới Phật, khởi một niệm Địa 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 318

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Tạng Bồ Tát thì là pháp giới Bồ Tát, vừa khởi một niệm tham-sân-si thì 

đó là pháp giới tam ác đạo: Địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Nghiệp nhân 

quả báo của thập pháp giới chuyển biến trong từng một niệm, đây là hiện 

tượng luân hồi, đây là nghiệp nhân căn bản của luân hồi. Chúng ta tiếp 

nhận di giáo của Phật, có duyên đọc tụng kinh điển Đại Thừa, đây tức là 

Địa Tạng Bồ Tát độ chúng ta, kéo chúng ta ra khỏi tam ác đạo đến cõi 

nhân thiên, độ đến pháp giới Phật, Bồ Tát. Tánh thức của chúng ta ương 

ngạnh, khó giáo hóa, vừa rời khỏi giảng đường, xếp cuốn kinh lại thì đọa 

lạc ngay, lại đọa lạc đến địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, không phải chúng 

ta mỗi ngày đều làm việc này hay sao? Thế nên nhọc sức Địa Tạng Bồ 

Tát nhiều kiếp lâu xa đến nay, mỗi ngày đều phải phát nguyện, thương 

xót  những  chúng  sanh  tội  khổ  chúng  ta.  Giác  căn  của  chúng  ta  không 

vững,  nguyện  lực  của  chúng  ta  yếu  ớt,  lòng  tin  rất  yếu  mềm,  chẳng 

chống chọi nổi phiền não tập khí. Bồ Tát nhìn thấy vô cùng rõ ràng,  “vô

 lượng kiếp trung, nhân mạn bất đoạn” ,  “nhân mạn”  là thí dụ, giống như 

cỏ bò lan dưới đất, nghiệp nhân của cỏ bò lan rất khó diệt tận. Ví như 

phiền não tập khí của chúng ta, tạo nghiệp thọ báo, luân hồi vô tận, dùng 

bốn  chữ  này  hình  dung  quá  đúng.  Nhưng  Bồ  Tát  vẫn  chẳng  nản  chí, 

chẳng lùi bước, vẫn dốc hết tâm, hết sức giúp đỡ chúng sanh. Nên Thế 

Tôn nói tiếp: 

 Như thị Bồ Tát ư Sa Bà thế giới Diêm Phù Đề trung, bách thiên 

 vạn ức phương tiện nhi vi giáo hóa. 

如是菩薩於娑婆世界閻浮提中。百千萬億方便而為教

化。 

 (Bồ Tát ở thế giới Sa Bà, trong cõi Diêm Phù Đề, dùng trăm ngàn 

 vạn ức phương tiện để giáo hóa.) 

Thế giới Sa Bà đặc biệt chỉ cõi Diêm Phù Đề, Diêm Phù Đề là địa 

cầu, Ngài có duyên sâu đậm với chúng sanh trên quả địa cầu chúng ta. 

Ba nghiệp của Bồ Tát, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, chỉ có một 

mục đích là lợi ích hết thảy chúng sanh. Trong các kinh điển đức Phật 

thường nói, thực sự đã nói ngàn lần, vạn lần, chúng ta vẫn chẳng nhớ y 

như cũ. Phật dạy chúng ta  “Thọ trì đọc tụng, vì người diễn nói” , chư vị 

thử nghĩ coi trong kinh, đức Phật đã nói câu này hết bao nhiêu lần? Đã 

nói  vô  cùng  khẩn  thiết.  Trong  kinh  đức  Phật  giảng  về  những  đạo  lý, 

phương pháp, cảnh giới ấy, chúng ta phải thọ trì. Trì là bảo trì, sau khi 

tiếp nhận xong thì phải bảo trì, chẳng đánh mất. Làm sao tiếp nhận đạo 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 319

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

lý mà Phật đã giảng? Biến nó thành tư tưởng, kiến giải của mình trong 

sinh hoạt thường ngày, như vậy là chúng ta tiếp nhận rồi. Cách suy nghĩ, 

cách nhìn của chúng ta giống như cách nói trong kinh Phật, chẳng trái 

nghịch,  như  vậy  là  chúng  ta  tiếp  nhận  ý  tưởng,  quan  điểm  của  Phật. 

Những phương pháp mà Phật giảng trong kinh biến thành hành vi trong 

đời sống của chúng ta, chúng ta phải làm cho bằng được. Cảnh giới Phật 

giảng trong kinh biến thành sự hưởng thụ của chính mình ngay hiện tiền, 

nhập cảnh giới Phật. Như vậy thì tự tại, khoái lạc biết mấy, đây là tự thọ 

dụng, tự thọ dụng chính là tha thọ dụng. Biểu hiện trong cuộc sống của 

chúng ta là nêu gương cho người khác tức là diễn, nghĩa là biểu diễn cho 

người khác coi. Nói được thì phải làm được, làm ra cho người ta xem, 

đích thật là gương mẫu của xã hội đại chúng, là mô phạm của xã hội đại 

chúng. 

Trong hai năm gần đây chúng ta giảng kinh hoằng pháp ở mọi nơi, 

chúng ta có một đề mục chung  “Học vi nhân sư, hành vi thế phạm”  60, 

chúng ta dùng tám chữ này làm đề mục chung. Mọi người vừa nhìn đề 

mục này không đến nỗi hiểu lầm chúng ta là mê tín, hiểu lầm là chúng ta 

đang làm việc tôn giáo61. Chúng ta làm sao có thể đem Phật giáo trở về 

làm giáo dục xã hội, bốn chúng đệ tử trong nhà Phật là người làm công 

tác giáo dục xã hội, Phật pháp mới có thể phổ biến lợi ích hết thảy chúng 

sanh. Lời này là như thế nào? Các tôn giáo tín ngưỡng khác nhau đều 

cùng đến học Phật, các văn hóa chủng tộc khác nhau cũng ưa thích học 

Phật thì Phật pháp mới có thể đem lại lợi ích cho hết thảy chúng sanh. 

Nếu nói Phật giáo là tôn giáo thì các tôn giáo chẳng thể dung nạp, tiếp 

nhận. Nhưng Phật pháp là giáo dục xã hội, chúng ta xóa bỏ giới hạn của 

tôn giáo thì bất kỳ tín đồ tôn giáo nào cũng có thể học Phật, đều có thể 

làm đệ tử của Phật, đều chẳng mâu thuẫn với tín ngưỡng của tôn giáo họ. 

Giống như sự thị hiện trong kinh Hoa Nghiêm, Bà La Môn, Bà La 

Môn giáo chẳng phải Phật giáo. Biến Hành ngoại đạo cũng là tôn giáo 

khác, cũng chẳng phải Phật giáo, đều là Bồ Tát. Bồ Tát thị hiện trong 

những hành nghiệp của họ, giáo hóa những hạng chúng sanh ấy, chúng 

ta  phải  hiểu  đạo  lý  này.  Thế  nên  chúng  ta  gặp  Cơ  Đốc  Giáo  phải  tán 

60 Học làm thầy người, hành làm khuôn mẫu cho đời. 

61 Ở đây, hòa thượng dùng chữ tôn giáo theo định nghĩa chữ religion trong triết học 

Tây phương, tức là một chủ thuyết công nhận có một đấng chủ tể sanh ra vũ trụ, con 

người phải tuân phục vị đó, tin tưởng vô điều kiện. Nói cách khác là thần quyền, con 

người  không  có  năng  lực  tự  làm  chủ  vận  mạng  của  chính  mình.  Do  vậy,  triết  gia 

Bergson từng nói Phật giáo không phải là một tôn giáo là dựa theo ý nghĩa này. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 320

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thán, chúng ta gặp Mục Sư cũng chắp tay kính chào Mục Sư Bồ Tát, gặp 

người đạo Hồi chúng ta chắp tay cung kính A Hoanh62 Bồ Tát, họ đều là 

Bồ Tát cả. 

Họ hỏi tôi: “Ông xưng tôi là Bồ Tát là có ý nghĩa gì?”. 

“Bồ Tát là một người có trí huệ, người giác ngộ thì gọi là Bồ Tát. 

Bạn có trí huệ hay không, giác ngộ không?”. Họ gật đầu. 

“Vậy thì bạn là Bồ Tát”. 

Thân phận của bạn là A Hoanh, thì bạn là A Hoanh Bồ Tát; thân 

phận hiện nay của bạn là Mục Sư thì bạn là Mục Sư Bồ Tát. Trong kinh 

Phật, thân phận của bạn là đồng nam, đồng nữ thì bạn là đồng tử Bồ Tát, 

đồng nữ Bồ Tát; thân phận của bạn là Tể Quan thì bạn là Tể Quan Bồ 

Tát. Phàm là người có trí huệ, giác ngộ rồi đều xưng là Bồ Tát. Bồ Tát 

nhất định chẳng phải khắc, chạm trổ bằng gỗ, bằng đất nặn, cúng ở trong 

chùa để cho người ta lạy, cách suy nghĩ và cách nhìn như vậy là sai lầm. 

Đó đều là tiêu biểu pháp, Bồ Tát là sống chứ chẳng chết. Người người 

đều làm Bồ Tát thì thiên hạ sẽ thái bình, tai nạn sẽ hóa giải hết. Vì thế, 

giáo dục của  đức  Phật là  một nền giáo dục xã hội  viên  mãn  nên được 

phổ cập trên thế gian này, mục đích rốt ráo của nó là chuyển phàm thành 

thánh,  đó  là  mục  tiêu  của  nền  giáo  dục  này.  Hết  thảy  mọi  người  đều 

thành Bồ Tát, mọi ngành mọi nghề đều là Bồ Tát thì xã hội làm sao có 

tai nạn được? Cảnh tùy tâm chuyển, chúng ta phải hiểu đạo lý này. Chư 

Phật, Bồ Tát dùng vô lượng pháp môn, phương tiện giúp đỡ chúng sanh 

đang chịu khổ nạn. 

Phải biết cách tùy cơ thuyết pháp, những Bồ Tát nói trong kinh, 

chư Phật, Bồ Tát nên dùng thân gì để độ được thì hiện thân ấy. Được độ 

là như thế nào? Dùng cách nói hiện nay nghĩa là nên dùng thân phận gì 

để giúp đỡ họ thì bạn thị hiện thân phận ấy, độ nói theo cách nói hiện 

nay tức là giúp đỡ. Nên nói cho họ pháp môn gì thì bạn nói pháp môn ấy 

cho họ, thế nên xem xét căn cơ rất quan trọng. Kinh Dịch của cổ nhân 

Trung Quốc nói:  “Quán sát thiên văn để biết thời thế biến đổi”  63. Thiên

văn là gì? Mỗi đêm ngước nhìn sao trên trời gọi là Thiên Văn. Lời thánh 

nhân sâu rộng vô cùng, nhiều người chẳng biết, họ nhìn thiên văn? Mỗi 

đêm họ đều quan sát bầu trời coi những ngôi sao có biến hóa gì chăng. 

Đó là gì? Chẳng hiểu ý của thánh nhân.  “Thiên”  là thiên nhiên, tức là tự 

nhiên.  “Văn”  là văn chương.  Chữ văn trong bộ “Thuyết Văn Giải Tự” 

62 A  Hoanh  là  danh  xưng  của  thầy  tế  (Hồi  giáo), người  Trung  Quốc  đọc  trại  chữ 

Imam của đạo Hồi. 

63 “Quán hồ thiên văn, dĩ sát thời biến”. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 321

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

64, ý của chữ văn này là gì? Vẽ một nét gọi là văn. Nghĩa là bạn quán sát 

hiện tượng của thế gian, Thiên Văn tức là hiện tượng xã hội, từ các hiện 

tượng trong xã hội bạn có thể cảm nhận được thế giới này có thay đổi 

gì? Phía trước tôi đã giới thiệu cho các bạn về Tứ Đại Thiên Vương, Tây 

Phương  Quảng  Mục  thiên  vương  tiêu  biểu  cho  ý  nghĩa  này.  Ngài  biết 

nhìn,  biết  quán,  biết  xem  xét,  rành  quán  sát.  Trên  tay  Ngài  cầm  rồng, 

rắn,  rồng  rắn  tiêu  biểu  cho  biến  hóa.  Tay  kia  cầm  hạt  châu,  hạt  châu 

tượng  trưng  cho  sự  chẳng  thay  đổi  trong  biến  hóa.  Nắm  vững  được 

nguyên tắc chẳng biến đổi thì có thể ứng phó được sự thay đổi này, Kinh 

Dịch cũng nói như vậy. 

Chúng ta biết nhìn không? Chúng ta thường ngồi xe, rất ít đi tản 

bộ, đi ngắm cảnh, đi du lịch. Ngồi xe, đi bộ trên đường phố, bạn nhìn 

thấy  hiện  tượng  gì?  Bạn  thấy  hiện  nay  những  quảng  cáo,  xem  những 

hình ảnh vẽ trên xe hơi hay xe bus công cộng, xem quần áo của người trẻ 

tuổi, [những thứ] như vậy là thiên văn. Trong tâm chúng ta hiểu rõ rồi, 

hiểu rõ cái gì? Trong kinh Phật nói, trong kinh Lăng Nghiêm nói:  “Tà sư 

 thuyết pháp như cát sông Hằng” , [các quảng cáo, hình ảnh] đó tức là tà 

sư. Làm cho [những cảnh giới] được tiếp xúc bởi sáu căn của người thế 

gian đều là cảnh giới yêu ma quỷ quái. Làm cho người thế gian khi lục 

căn tiếp xúc đến đều là cảnh giới yêu  ma quỷ quái. Họ sống cuộc đời 

như thế nào?  Đời sống  của  yêu  ma  quỷ  quái.  Bồ  Tát  nhìn thấy  những 

hiện tượng này, lòng thương xót bèn sanh khởi. Làm thế nào để cứu độ 

họ? Chúng ta làm những áo thun, những áo các bạn mặc, trên đó in chữ 

A Di Đà Phật, in danh hiệu của Phật, Bồ Tát, in chữ Tri Ân Báo Ân; số 

lượng của chúng ta ít, số lượng của họ quá nhiều. Chúng tôi nghĩ ra một 

cách, nhờ những người hiểu biết, những người thực sự phát tâm Bồ Đề, 

chúng  ta  phải  dùng  những  phương  pháp  này,  tuyên  truyền  rộng  rãi. 

Chúng ta diễn giảng với quy  mô lớn và tặng quần áo, tặng cho những 

người trẻ tuổi ai cũng mặc, cả đường phố đều [nhìn thấy hàng chữ] A Di 

Đà Phật, đều thấy Quán Thế Âm Bồ Tát, như vậy rất tốt. 

Cổ đức có câu:  “Người biết rõ vận mạng chẳng oán trời, người 

 biết rõ về mình chẳng trách người”  65, do đó có thể biết trong xã hội hiện 

nay rất nhiều người oán trời trách người, người oán trời trách người quá 

nhiều, ai cũng cảm thấy mình chẳng có lỗi lầm, [họ nghĩ] đều là lỗi lầm 

của  kẻ  khác.  Không  những  không  biết  vận  mạng,  ngay  cả  chính  mình 

64 Thuyết Văn Giải Tự là một bộ sách của Hứa Thận, được coi là một từ điển về tu từ 

học cổ nhất của Trung Hoa. 

65 Tri mạng giả bất oán thiên, tri kỷ giả bất oán nhân. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 322

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

cũng chẳng biết. Thế nên giáo học Phật pháp, Phật dạy những gì? Chân 

tướng sự thật của nhân sinh. Vũ trụ là hoàn cảnh sinh hoạt của chúng ta, 

nhân sinh tức  là  chính  mình,  giáo học  của  Phật  giáo  chẳng  có  gì khác 

ngoài việc dạy bạn chân chánh biết rõ về mình, nhận thức mình, hiểu rõ 

hoàn cảnh sinh hoạt của mình. Có thể hiểu rõ chân tướng này rồi thì bạn 

sẽ là Bồ Tát, bạn sẽ là Phật; Phật, Bồ Tát chỉ là người hiểu minh bạch 

mà  thôi.  Trước  kia  lão  pháp  sư  Đàm  Hư  cũng  thường  nói  một  người 

minh bạch nhất định không oán trời, chẳng trách người, người ấy mới có 

thể tiếp nhận lời dạy của đức Phật, mới vui vẻ y giáo phụng hành. Trong 

nghịch cảnh gặp khổ nạn cùng cực, họ vẫn muốn nêu gương tốt, trong 

mỗi niệm đều có thể xả thân vì người khác.  Nhìn thấy lỗi lầm của phần 

đông xã hội đại chúng ở đâu? Xã hội đại chúng tham tiền thì Bồ Tát thị 

hiện  xả  tiền;  xã  hội  đại  chúng  tranh  danh  đoạt  lợi  thì  Bồ  Tát  thị  hiện 

buông bỏ danh lợi. Tại sao phải làm như vậy? Cách làm này tức là giáo 

học.  Vì  người  diễn  nói,  biểu  diễn  cho  họ  thấy.  Bồ  Tát  sống  trong  thế 

gian này chẳng vì mình, mà vì chúng sanh, là đến để diễn kịch. Hy vọng 

tuồng kịch này có thể làm cho người xem giác ngộ, hiểu rõ, làm cho họ 

quay về, không bao giờ vì mình? Biểu diễn cho người khác. Đây là đại 

từ đại bi, đây là tinh thần của Địa Tạng Bồ Tát. 

Hôm nay chúng ta xem tiếp kinh văn: 

 Tứ Thiên Vương. 

四天王。

 (Tứ thiên vương.) 

Đây  là  lời  Phật  kêu  tên  của  họ.  Kêu  tên,  lời  khai  thị  sau  đó  vô 

cùng quan trọng, kêu tên là để nhắc họ. 

 Địa Tạng Bồ Tát nhược ngộ sát sanh giả, thuyết túc ương đoản 

 mạng báo. 

地藏菩薩若遇殺生者。說宿殃短命報。

 (Địa Tạng Bồ Tát nếu gặp kẻ sát sanh thì dạy rõ quả báo vì tai 

 ương đời trước mà phải chết yểu.) 

Sau đây nêu ra vài trường hợp. Địa Tạng Bồ Tát giáo hóa chúng 

sanh dùng phương tiện khéo léo, chúng ta phải học.  “Ương”  là tai ương, 

tai nạn trong đời rất nhiều, thường gặp quả báo chuyện gì cũng không 

vừa ý, bệnh khổ, chết yểu. Vì nguyên nhân gì? Sát sanh, sát nghiệp quá 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 323

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nặng. Tự chúng ta cũng cảm thấy trong đời này chúng ta bị bệnh nhiều, 

thường thường bị bệnh đau, phải biết nguyên nhân là gì? Sát nghiệp. Đời 

này  tuy  chẳng  tạo  sát  nghiệp,  nhưng đời trước đã  tạo.  Trong kinh  đức 

Phật nói, nói sự thật.  “Muốn biết nhân đời trước thì những gì phải gánh 

 chịu trong đời này chính là kết quả của những nhân ấy” , những gì mình 

chịu trong đời này đều là do nhân tạo đời trước. Bạn phải hiểu rõ sự thật, 

ngày nay bất luận chúng ta chịu tai nạn gì thì cũng nên tiếp nhận một 

cách vui vẻ, đời trước tạo nhân chẳng tốt thì bây giờ phải chịu quả báo. 

Hứng  chịu  quả  báo  chẳng  oán  trời,  chẳng  trách  người  thì  khi  thọ  hết, 

khóa sổ kết thúc. Nếu bạn chịu quả báo mà còn oán trời trách người thì 

phiền phức lớn lắm.  Đời này chịu quả báo lại tạo thêm ác nghiệp, đời 

sau vẫn phải tiếp tục chịu, dây dưa chẳng dứt. Cho nên khi bạn hiểu rõ 

rồi, những gì chúng ta nhận chịu đến đời này chấm dứt, sổ nợ trả dứt, 

báo hết. Đời này nỗ lực tu thiện, nhất định không sát sanh. Không những 

không  sát  sanh,  mà  còn  không  làm  việc  não  hại  chúng  sanh.  Không 

những không thể làm, phải không có ý niệm này, được vậy thì quả báo 

tương lai của chúng ta sẽ thù thắng. Đời này thời gian rất ngắn, cho dù 

sống đến một trăm tuổi thì một khảy ngón tay bèn trôi qua, thời gian đi 

qua  rất  mau,  đọc  đến  câu  này,  nhất  định  không  thể  sát  sanh,  chúng  ta 

nhìn thấy những người thọ báo trong thế gian liền biết được.  “Muốn biết 

 quả báo đời sau, những gì mình làm đời này chính là nó” , chúng ta khởi 

tâm động niệm, hết thảy tạo tác là quả báo đời sau, nhân duyên quả báo 

tơ hào chẳng sai. 

 Nhược ngộ thiết đạo giả, thuyết bần cùng khổ sở báo. 

若遇竊盜者。說貧窮苦楚報。

 (Nếu gặp kẻ trộm cắp thì dạy rõ quả báo bần cùng khổ sở.) 

Hiện  nay  có  nhiều  chỗ  lạc  hậu  như  Phi  Châu,  chúng  ta  thường 

xem báo cáo người bên đó chịu nỗi khổ đói lạnh, đó là cộng nghiệp, họ 

chẳng biết quả báo chắc chắn phải có nhân. Nhân của sự đói lạnh, bần 

cùng, khổ sở là trộm cắp. Phạm vi của trộm cắp vô cùng rộng lớn, định 

nghĩa trong Phật pháp là không cho mà lấy, đồ đạc của cải có chủ, chủ 

chẳng cho bạn, bạn bèn lấy đi thì gọi là trộm cắp. Còn phương thức trộm 

cắp rất nhiều; có một số người đem vật cho nhưng chẳng phải cam tâm 

tình nguyện mà bị ép bức nên phải đem cho; bạn có quyền uy, thế lực 

nên không thể không nịnh hót bạn, tâng bốc bạn, đó cũng là trộm cắp. 

Hễ  dùng  những thủ đoạn, tâm  lý  không chánh đáng,  những gì  bạn đạt 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 324

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

được đều gọi là trộm cắp. Phạm vi này rất rộng, Giới Kinh nói rất tường 

tận, [trộm cắp sẽ] bị quả báo này. 

 Nhược ngộ tà dâm giả, thuyết tước cáp uyên ương báo. 

若遇邪婬者。說雀鴿鴛鴦報。

 (Nếu gặp kẻ tà dâm thì nói rõ quả báo làm khổng tước, bồ câu, 

 uyên ương.) 

Chữ  “tước”  ở đây, trong chú giải của pháp sư Thanh Liên đặc biệt 

ghi rõ là khổng tước (chim công). Nói cách khác, quả báo của tà dâm là 

sanh  vào  cõi  súc  sanh.  Bạn  muốn  sanh  vào  cõi  súc  sanh  không?  Nếu 

không  muốn  sanh  vào  cõi  súc  sanh  thì  nhất  định  đừng  trồng  nhân  ấy. 

Thế nên Bồ Tát ở phía trước nói về mười cõi ác, trong Tam Phước dạy 

chúng ta tu mười nghiệp thiện, khi tu mười nghiệp thiện thì những quả 

báo chẳng thiện sẽ không còn nữa. Nếu bạn không tu mười nghiệp thiện, 

lại còn tạo mười nghiệp ác thì chắc chắn sẽ không tránh khỏi quả báo ác. 

 Nhược ngộ ác khẩu giả, thuyết quyến thuộc đấu tranh báo. 

若遇惡口者。說眷屬鬪諍報。

 (Nếu gặp kẻ nói lời thô ác, thì dạy rõ quả báo quyến thuộc kình 

 chống nhau.) 

Chúng  ta  cũng  thường  thấy  người  trong  cùng  một  nhà  cãi  lộn, 

[đúng  là]  chẳng  phải  oan  gia  thì  chẳng  gặp  nhau.  Tại  sao  người  trong 

một nhà thường chẳng hòa hợp? Đây là quả báo đời trước nói lời thô ác. 

Nếu trong đời này vẫn không sửa đổi thì còn phiền phức hơn nữa, nhà 

người ấy làm sao hòa hợp được? Ngạn ngữ thường nói:  “Nhà hòa hợp 

 thì vạn sự hưng vượng” , nhà chẳng hòa thì chắc chắn sẽ suy bại. 

 Nhược ngộ hủy báng giả, thuyết vô thiệt, sang khẩu báo. 

若遇毀謗者。說無舌。瘡口報。

 (Nếu gặp kẻ hủy báng, thì nói rõ quả báo không lưỡi, miệng lở.) 

Khẩu nghiệp có bốn loại, đặc biệt nêu lên  “nói lời thô ác” . Phía

sau  “hủy  báng”   bao  gồm   “nói  dối,  nói  lưỡi  hai  chiều,  nói  thêu  dệt” 

trong ấy. Hủy báng, đặc biệt là hủy báng Phật pháp, nhưng chư vị nên 

biết hiện  nay  hơn phân nữa xã hội  cho  rằng  Phật giáo  là  tôn giáo, tôn 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 325

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

giáo là mê tín, trong hết thảy tôn giáo thì Phật giáo là mê tín nhất, thuộc 

về hạng thấp nhất. Tại sao vậy? Tôn giáo hạng cao chỉ có một vị Thần, 

duy  nhất  chỉ  có  một  Chân  Thần,  [họ  cho  rằng]  Phật  giáo  là  Đa  Thần 

Giáo, đạo nhiều thần, cái gì cũng lạy, nên cho rằng là tôn giáo hạng thấp, 

chẳng ai coi trọng. Do đó làm cho quảng đại quần chúng trong xã hội 

hủy báng, họ tạo nghiệp này dễ sợ lắm. Họ hủy báng như vậy, chúng ta 

có thể trách họ chăng? Chẳng thể, phải trách chúng ta, chúng ta chẳng 

giải thích rõ ràng, chẳng giảng minh bạch, làm cho họ hiểu lầm. Thế nên 

khi chúng ta gặp người hủy báng Phật pháp thì phải quay lại trách chính 

mình, chẳng thể trách họ. Họ chẳng tìm hiểu rõ, chẳng hiểu chân tướng 

sự thật, chúng ta có trách nhiệm. Nhưng sự hủy báng của họ chắc chắn 

sẽ có quả báo, chúng ta phải giúp họ sám hối, nhận thức Phật giáo, nhận 

thức Đại Thừa. Như trong lịch sử có ghi Thiên Thân Bồ Tát lúc bắt đầu 

học Tiểu Thừa, hủy báng Đại Thừa, sau này anh của Ngài là Vô Trước 

Bồ Tát giảng giải cho Ngài hiểu rõ, Ngài bèn sám hối, phát nguyện cắt 

lưỡi của mình. Anh Ngài nói:  “Không cần, trước kia em dùng lưỡi này 

 hủy báng Đại Thừa, bây giờ hãy dùng lưỡi này để tán thán Đại Thừa, 

 như vậy có phải tốt hơn không!” . Cho nên kể từ đó Ngài bèn tán thán 

Đại  Thừa,  tuyên  dương  Đại  Thừa,  đây  là  pháp  môn  sám  hối,  sửa  đổi 

thành mới nên Ngài được độ. Chúng ta phải cứu độ những chúng sanh 

tạo khẩu nghiệp này, chẳng có chi khác ngoài việc dốc hết tâm lực để 

tuyên dương Đại Thừa, giúp cho họ nhận thức rõ ràng bộ mặt [ý nghĩa] 

chân chánh của Phật pháp, làm cho họ quay trở lại, không những không 

hủy báng mà còn tán thán. 

Tôi giảng kinh thuyết pháp trên giảng đài này hết bốn mươi năm. 

Năm ba mươi ba tuổi tôi bắt đầu giảng kinh, năm nay đã bảy mươi hai 

tuổi, nếu tính hư tuế thì đã bốn mươi năm rồi. Vẫn còn rất nhiều người 

hủy báng, tôi đều tiếp nhận hết, tại sao? Vì đã tạo khẩu nghiệp quá sâu 

đậm. Lúc chưa học Phật đã hủy báng Phật pháp, tôi đã nói Phật pháp là 

mê tín. [Lúc đó] tôi chỉ tin Cơ Đốc Giáo, tin Hồi Giáo, tôi đã trải qua hai 

năm trong Cơ Đốc Giáo, một năm trong Hồi Giáo, ấn tượng của tôi đối 

với cả hai đạo ấy rất tốt, cả hai đều có thể nói ra một số đạo lý. Trong 

Phật pháp thì tôi chẳng [có cơ hội] tiếp xúc với pháp sư, chẳng có người 

giảng cho tôi, nói rõ đạo lý của Phật pháp nên tôi chẳng biết. Tôi cũng 

cho rằng Phật pháp là mê tín, phải phá trừ mê tín. Tôi tạo ra nghiệp rất 

nặng, làm thân Phật ra máu là tội nghiệp đọa địa ngục Vô Gián. Lúc nhỏ 

tuổi vô tri, thời kháng chiến [chống Nhật] trường học rất ít, trường học 

lúc ấy ở đâu? Ở trong chùa miếu. Chánh phủ tịch thâu chùa miếu để làm 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 326

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

trường  học,  đem  chánh  điện  làm  lễ  đường,  điện  nhỏ  kế  bên  thì  làm 

phòng học. Họ đem tượng Phật, tượng Bồ Tát gom lại bỏ trong một gian 

phòng, bên ngoài dán giấy phong kín lại, như vậy kể cũng còn tốt. Con 

nít chúng tôi nghe nói trong ấy có rất nhiều Phật, Bồ Tát, có thể lấy để 

chơi đùa, bèn đục lỗ trên cửa sổ chui vào, lấy tượng Phật làm đồ chơi, 

chơi đã xong rồi vứt bỏ, phá hoại hết. Do hiếu kỳ nên chẻ tượng Phật 

bằng gỗ ra coi trong ấy có gì hay không, trong bụng [tượng Phật] có sợi 

tơ gì hay không, chơi rất nhiều trò, còn chơi bùa chú nữa. Chúng tôi tạo 

những tội nghiệp này, lúc đó còn nhỏ chẳng biết. Thầy giáo cũng chẳng 

dạy, nói thật ra, nếu nói thì chúng tôi chưa chắc sẽ nghe theo, cứ tiếp tục 

tạo tội nghiệp hủy báng Phật pháp. Sau này học Phật rồi mới biết, đây là 

tạo  tội  nghiệp  đọa  địa  ngục  Vô  Gián.  Ngày  nay  tôi  giảng  kinh  thuyết 

pháp được bốn mươi năm, vẫn còn bị người ta hủy báng, sỉ nhục, như 

vậy là đáng lắm, là tội nặng nhưng chỉ bị quả báo nhẹ mà thôi. 

Lúc nhỏ tôi đi học rất ngỗ nghịch, thầy giáo rất thích tôi, nhưng 

thầy cũng rất khó dạy dỗ tôi. Sức nhớ dai của tôi rất tốt, sách đọc qua 

một lần bèn thuộc lòng thế nên chẳng đọc tiếp nữa, chỉ đọc để thi cử mà 

thôi. Mười phút trước giờ thi nếu tôi coi bài, ôn qua một lượt thì chắn 

chắn sẽ thi đậu.  Vả lại, tôi thi cử gì cũng chỉ muốn được sáu mươi điểm, 

thêm một điểm cũng chẳng được. Tôi chẳng tranh danh, chẳng đoạt lợi, 

luôn luôn đem bài nộp trước nhất. Thầy giáo coi xong đều lắc đầu, có thể 

lấy được điểm tốt nhưng đều không chịu lấy, tại sao? Vì ham chơi. Chỉ 

cần cho tôi mỗi năm được lên lớp là tốt rồi, như vậy là đã đạt được mục 

đích,  yêu  cầu  của  các  bạn  không  phải  cũng  chỉ  là  như  vậy  sao?  Thầy 

giáo  yêu  cầu  gia  trưởng,  tôi  đều  làm  cho  họ  mãn  nguyện.  Nhưng  tôi 

thích làm những việc tôi ưa thích.  Tôi đọc rất nhiều sách, nhiều hơn các 

bạn  đồng  học.  [Từ]  thư  viện  trong  trường,  tôi  đọc  những  sách  tôi  ưa 

thích nên kiến thức phổ thông của tôi phong phú hơn người thường. Từ 

lớp Ba cấp Tiểu Học tôi bắt đầu đọc những tiểu thuyết xưa của Trung 

Quốc, đọc đến năm thứ nhất của bậc Trung Học bèn thôi, chẳng đọc tiếp 

nữa. Những tiểu thuyết hay hầu như tôi đều đọc qua bốn, năm lần, thí dụ 

bốn tiểu thuyết lớn như Tây  Du Ký, Tam Quốc Diễn Nghĩa, Thủy Hử 

Truyện, Hồng Lâu Mộng đại khái mỗi bộ đều đọc hết năm, sáu lần. Hơn 

nữa những sách dầy như vậy, tôi đọc nhanh lắm, chẳng tới một tuần là 

tôi đọc hết trơn. Tiểu thuyết cổ điển đọc hết rồi, đến năm thứ nhất của 

bậc Trung Học bèn chẳng đọc nữa. Ban ngày đọc tiểu thuyết, ban đêm đi 

coi kịch. Đời học sinh của tôi thật là thú vị, các thầy của chúng tôi đều 

biết, hiệu trưởng cũng biết. Tôi nói với hiệu trưởng, trường học hiện nay 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 327

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chẳng qua là chỗ để kiếm văn bằng, kiếm học vị mà thôi, những gì học 

xong chẳng dùng được, tôi học những thứ này tương lai có dùng được gì 

không? Thầy tôi cũng chịu tôi hết nổi, tạo nghiệp quá nhiều. Nhưng kể 

ra  cũng có  một  chút thiện  căn  là  chẳng  hại người  khác, chẳng  gây  hại 

cho xã hội. 

Sau khi tiếp xúc Phật pháp mới biết, mới hiểu được đạo lý này nên 

nỗ lực đoạn ác tu thiện. Lúc tôi chưa học Phật nhiều người coi bói đều 

nói tôi chẳng sống hơn bốn mươi lăm tuổi, tự mình tôi cũng tin, chẳng 

nghi ngờ gì cả. Tại sao? Đã tạo những nghiệp lúc trước làm sao có thể 

sống  lâu  được?  Thế  nên  năm  bốn  mươi  lăm  tuổi,  tôi  mắc  bệnh  cũng 

chẳng đi khám bác sĩ, cũng chẳng uống thuốc, giống như ông Lý Mộc 

Nguyên vậy, thọ mạng đã đến, bác sĩ chỉ có thể trị bệnh, chẳng thể trị 

mệnh,  chỉ  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Niệm  được  một  tháng  thì  hết 

bệnh, khỏe trở lại. Chúng tôi hồi tâm chuyển ý, đem  một chút trí huệ, 

khả năng, thân thể này hoàn toàn hiến dâng cho Phật, Bồ Tát, làm việc 

cho Phật, Bồ Tát, chẳng vì mình nữa. Nhà Phật thường nói  “nương theo 

 nguyện trở lại”  (thừa nguyện tái lai), chúng tôi chuyển biến nghiệp lực 

thành nguyện lực, chẳng cần đợi đến lúc vãng sanh Tây Phương Cực Lạc 

thế giới  rồi  quay  trở  lại,  chẳng  cần nữa.  Hiện nay  thay  đổi nghiệp  lực 

thành nguyện lực thì xong ngay, thì sẽ thừa nguyện tái lai. Tôi thay đổi 

được hiệu quả rất tốt, Lý Mộc Nguyên thay đổi cũng rất có hiệu quả, đều 

là biểu diễn cho các bạn xem. Hai người chúng tôi làm được thì các bạn 

đều có thể làm được, chỉ coi bạn chịu hay không chịu mà thôi. Vừa thay 

đổi thì ý niệm liền thay đổi, khởi tâm động niệm đều vì Phật pháp, vì 

chúng sanh, tuyệt chẳng có một tâm niệm vì mình. Tôi vì Phật pháp, vì 

chúng sanh nhưng tôi còn vì mình được không? Không được. Nhất định 

phải  một  trăm  phần  trăm  vì  Phật  pháp,  một  trăm  phần  trăm  vì  chúng 

sanh, nhất định chẳng thể có một tơ hào vì mình thì bạn có thể chuyển 

đổi trở lại, vả lại sẽ chuyển rất nhanh chóng. Chúng ta tham gia câu lạc 

bộ của Phật, Bồ Tát, tham gia hạnh nghiệp này của Phật, Bồ Tát thì đâu 

có lý nào chẳng thể chuyển đổi được? Còn phải học giảng kinh thuyết 

pháp không? Chẳng cần học. Học ư? Có học cũng chẳng được. Tâm của 

bạn giống như tâm Phật thì tự nhiên sẽ tỏ lộ. Chẳng phải do bạn chuẩn bị 

sưu tập tài liệu thì bạn mới biết giảng, chẳng có chuyện ấy.  “Pháp vốn là 

 như vậy”  66, từ trong tự tánh thể hiện ra, chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

Trong “Nội Điển”67 chư vị bất quá là học một số phương pháp căn bản. 

66 (Pháp nhĩ như thị). 

67 Nội Điển ở đây là khóa học Nội Điển Giảng Tọa của hòa thượng. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 328

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Chúng ta là người sơ học chưa nhập cảnh giới của Phật nhất định phải 

dùng cách nói của Tổ sư đại đức để nói, chẳng nói sai những lời của họ. 

Nhưng tự mình chân chánh phát tâm hoằng pháp lợi sanh nhất định phải 

nhập  cảnh  giới.  Chẳng  nhập  cảnh  giới  thì  chỉ  là   “nói  đồ  ăn,  đếm  của 

 báu” , hoàn toàn là đồ của người khác, chẳng liên quan gì đến mình cả. 

Muốn nhập cảnh giới thì phải triệt để buông xuống, buông xuống thì tự 

nhiên sẽ nhìn thấu. Nhìn thấu là gì? Hiểu rõ rồi.  Tánh - Tướng, Lý - Sự, 

Nhân - Duyên, Quả - Báo đều rõ ràng, minh bạch, đó gọi là nhìn thấu, là 

sự việc như thế. Xem tiếp đoạn kinh phía sau: 

 Nhược ngộ sân khuể giả, thuyết xú lậu lung tàn báo. 

若遇瞋恚者。說醜陋癃殘報。

 (Nếu gặp kẻ nóng giận, thì nói rõ quả báo xấu xí, tàn tật.) 

Quả  báo  của   “sân  khuể”   là  ở  địa  ngục,  những hiện  tượng  trong 

địa ngục, chúng ta xem Địa Ngục Biến Tướng Đồ nói trong Phật pháp, 

sau đó coi những tôn giáo khác cũng có nói về Địa Ngục Biến Tướng 

Đồ. Tuy các tôn giáo khác chẳng nói về lục đạo, ít nhất họ cũng nói về 

tam đạo, họ nói về thiên đường, cõi người, và địa ngục. Tranh vẽ hình 

tượng trong địa ngục chẳng có thứ nào đẹp đẽ, hình trạng đều vô cùng 

kinh khủng,  “xú lậu lung tàn” , đây là việc chúng ta phải nên cảnh giác. 

 “Một tâm niệm sân giận khởi lên, trăm vạn cánh cửa chướng ngại mở 

 ra” .  Xấu  xí,  tàn  tật  là  hoa  báo,  địa  ngục  là  quả  báo,  chẳng  thể  không 

biết.  Nếu  tướng  mạo  chúng  ta  là  xấu  xí,  tàn  tật  thì  biết  tâm  sân  giận 

nặng, tâm đố kỵ nặng. Nếu chúng ta có thể sửa đổi trở lại, phát tâm từ bi, 

có thể thương xót hết thảy chúng sanh, yêu mến bảo vệ hết thảy chúng 

sanh, lo lắng cho hết thảy chúng sanh, giúp đỡ hết thảy chúng sanh thì 

tướng  mạo  sẽ  thay  đổi.  Thế  nên  bạn  tu  hành  có  công  phu  hay  chăng, 

chẳng xem gì khác chỉ xem tướng mạo của bạn. Coi tướng mạo, thể chất 

của bạn ba năm trước và ba năm sau, tướng tùy tâm chuyển.  Tâm địa 

của  bạn  thanh  tịnh  thì  sẽ  có  tướng  thanh  tịnh;  tâm  địa  từ  bi  thì  sẽ  có 

tướng từ bi; tâm địa trí huệ thì sẽ có tướng trí huệ; tâm địa ác độc thì sẽ 

có tướng ác độc, làm sao có thể gạt người được? Giả vờ cũng chẳng thể 

giả vờ được. Người đời ưa thích đẹp phải đi sửa sắc đẹp, càng sửa thì 

càng  xấu.  Tôi  đã  thấy  rất  nhiều  người  sửa  sắc  đẹp,  chưa  sửa  thì  còn 

được, sau khi sửa rồi thì tướng mạo biến thành kỳ lạ, chẳng dễ nhìn tí 

nào. Tướng đó là gì? Là tướng giả, tâm chẳng chuyển. Thế nên phải biết 

tướng  làm  sao  tạo  nên,  tạo  được  đẹp  cách  mấy,  nếu  tâm  chẳng  tốt  thì 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 329

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tướng tốt đẹp cũng biến thành tướng xấu xí. Hiểu được đạo lý này thì hà 

tất phải đi sửa sắc đẹp để tốn tiền lãng nhách? Phải sửa đổi tâm, tâm đổi 

rồi thì tướng sẽ đổi theo. 

Thân thể cũng chẳng cần tìm thuốc men, tẩm bổ gì cả, chẳng cần, 

tâm tốt rồi thì thân thể tự nhiên khỏe mạnh. Tôi chưa từng tìm ai đến đây 

giúp thân thể khỏe mạnh, trị liệu gì hết, chẳng bao giờ. Chưa từng ăn đồ 

tẩm bổ, người ta tặng cho tôi những thứ nhân sâm, sâm Cao Ly, vừa đến 

tay tôi liền chuyển đem cúng dường người khác, tôi chẳng dùng những 

thứ ấy, chẳng tiêm nhiễm bao giờ. Phải ra sức từ trong tâm, chẳng cần 

chú  trọng  đến  thân thể.  Luôn luôn phải lo đến  thân thể khỏe mạnh thì 

chư vị nghĩ coi, thân kiến của bạn chẳng thể phá, tâm niệm tự tư tự lợi 

của bạn chẳng dứt bỏ, bạn chấp trước thân tướng. Kinh Kim Cang dạy 

chúng ta một nguyên tắc căn bản của sự tu hành:  “Chẳng có tướng Ta, 

 chẳng  có  tướng  Người,  chẳng  có  tướng  Chúng  Sanh,  chẳng  có  tướng 

 Thọ  Giả” .  Bạn  có  đầy  đủ  bốn  tướng  này,  bạn  còn  chấp  trước  thì  thân 

tâm của bạn làm sao thanh tịnh cho được? Thân tâm chẳng thanh tịnh thì 

thân thể của bạn làm sao khỏe mạnh? Chư vị nên biết khỏe mạnh nhất là 

phải trở về với tự nhiên, đại tự nhiên, vô tư, vô ngã. Thế nên kinh Kim 

Cang dạy phá Bốn Tướng này tức là trở về tự nhiên, tự nhiên thì khỏe 

mạnh  nhất,  tự  nhiên  thực  sự  là  thân  Kim  Cang  chẳng  hư  hoại.  Trong 

kinh nói đến thân kim sắc, ngày nay chúng ta đúc tượng đều thếp vàng, 

bạn  nghĩ  coi  đẹp không?  Nếu  một  người  gương  mặt  có  màu  vàng khè 

như thếp vàng, người ấy sẽ là người quái gở, tôi nghĩ sẽ chẳng ai thích 

người ấy. Vàng là để tiêu biểu pháp, trong hết thảy vật chất, tại sao vàng 

được người ta cho rằng quý báu như vậy? Vì vàng chẳng đổi màu sắc. 

Bởi vậy nên vàng tượng trưng cho sự bất biến, chẳng biến đổi thì là thật, 

biến đổi là giả. Chân tâm lìa niệm, đó gọi là vàng, màu vàng, kim sắc. 

Sự tiêu biểu pháp trong kinh Hoa Nghiêm, chư vị đều đã xem qua, nói 

thế giới kim sắc sẽ chẳng biến đổi. Vọng tâm sẽ biến đổi, là giả. Thế nên 

vàng tượng trưng cho chẳng biến đổi, chẳng biến đổi là chân tâm, chẳng 

biến là nhất tâm, nhị tâm thì biến rồi. 

Chúng ta nhất định phải hiểu ý nghĩa tiêu biểu pháp, không thể kẹt 

cứng trong văn tự, nếu kẹt như vậy thì sai lầm. Khi bạn muốn khuyên 

một người học Phật, họ nói: “Tôi chẳng muốn học Phật, học Phật rồi trên 

thân mình vàng khè, rất khó coi”, nhất định phải hiểu rõ nghĩa thú nói 

trong kinh, thực sự thì kinh Phật rất khó hiểu, khó ở chỗ  “ý ở ngoài ngôn 

 từ” , thế nên bạn phải biết cách nghe. Kinh văn cũng vậy, ý ở ngoài văn 

tự chứ chẳng ở trong văn tự. Văn tự là để dẫn đường, trong Thiền Tông 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 330

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

gọi  là   “chỉ  mặt  trăng” ,  rất  có  đạo  lý.  Đó  là  chỉ,  bạn  phải  thuận  theo 

hướng [ngón tay] chỉ này thì mới nhìn thấy chân tướng. Thế nên ý chẳng 

ở trong văn tự, chẳng ở trong ngôn từ, ý chẳng lìa văn tự, cũng chẳng lìa 

ngôn thuyết, được vậy thì bạn mới thể hội đến ý nghĩa chân thật. Chân 

thật nghĩa là tự tánh, tự tánh vốn có đủ trí huệ, tự tánh vốn có đủ đức 

năng, đây là chân thật nghĩa mà Như Lai đã nói. Thế nên chân thật nghĩa 

cũng chẳng phải chân thật nghĩa của đức Phật Thích Ca, phải nói là Như 

Lai chân thật nghĩa,  “Như Lai”  là tự tánh, là tên gọi của tánh đức, một 

trong mười hiệu của Phật, chẳng phải là một người. 

 Nhược ngộ xan lận giả, thuyết sở cầu vi nguyện báo. 

若遇慳吝者。說所求違願報。

 (Nếu gặp kẻ bỏn xẻn thì nói rõ quả báo sở cầu không được toại 

 nguyện.) 

Đây tức là khổ khi cầu chẳng được trong  “Tám Khổ” . Tại sao họ 

cầu chẳng được? Bỏn xẻn, chẳng chịu thí xả, cầu gì cũng chẳng được. 

Năm tôi hai mươi sáu tuổi học Phật, lúc đó tôi tiếc là được nghe Phật 

pháp quá trễ, Phật pháp hoàn hảo như vậy, tại sao chẳng biết sớm hơn 

nữa? Nói thật ra muốn làm cho tôi sanh lòng tin đối với Phật pháp là một 

việc quá khó, quá khó! Tôi đã kể cho quý vị rồi, lúc tôi còn trẻ cũng có 

chút thông minh, chút trí huệ, cũng có chút ít biện tài. Ai muốn thuyết 

phục  tôi  thực  sự  chẳng  dễ,  thời  gian  tôi  còn  đi  học  trong  trường  chưa 

từng gặp đối thủ. Chuyện chết tôi có thể nói nó trở thành sống, tôi nói rất 

giỏi, chuyên môn tranh cãi, chuyên môn chống đối người ta, tôi sẽ nói ra 

một số lập luận. Thế nên có thể dạy cho tôi tin Phật, thuyết phục tôi đâu 

phải dễ! Tôi gặp được tiên sinh Phương Đông Mỹ, ông thuyết phục tôi 

được. Đây là triết học gia đương thời của Trung Quốc, nổi tiếng khắp thế 

giới,  chẳng  thuộc  hạng  của  quốc  gia,  là  đại  triết  học  gia  cấp  thế  giới. 

Ngài giới thiệu Phật pháp cho tôi, tôi mới tin và có thể quay ngược thái 

độ của mình đối với Phật giáo một trăm tám mươi độ, [sau đó] vào chùa 

để tìm kinh coi. Cũng nhờ có duyên sâu đậm, tôi tiếp xúc kinh Phật được 

cỡ một tháng thì quen biết đại sư Chương Gia, những nghi vấn khó hiểu 

gì trong kinh điển tôi đều nhờ Ngài giải đáp cho. Ngài vô cùng từ bi, mỗi 

tuần cho tôi hai giờ đồng hồ, tôi học hỏi theo Ngài hết ba năm, căn cơ 

Phật pháp của tôi được Ngài xây dựng. Ngài dạy tôi [ba điều vô cùng 

quan trọng:] Nhìn Thấu, Buông Xả, Bố Thí. Thế nên học Phật phải học 

theo ai? Học theo người thầy mà trong tâm bạn kính phục nhất. Người 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 331

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

này nói gì thì bạn đều phục tùng theo một trăm phần trăm, làm được một 

trăm phần trăm. Nếu bạn đối với thầy giáo chẳng tin tưởng, dù thầy giáo 

có giỏi hơn nữa, có đức độ lớn lao, có khả năng, có trí huệ lớn lao, nếu 

bạn  theo  họ  thì  cũng  là  luống  công.  [Vì]  bạn  chẳng  tin  tưởng  họ,  bạn 

chẳng thể làm theo những gì họ dạy. Thế nên  “sư tư đạo hiệp”  (thầy trò 

đạo hợp) vô cùng quan trọng, thầy giáo thương mến học trò, học trò tôn 

kính thầy giáo, thầy giáo thực sự chịu dạy, học trò thực sự chịu học. 

[Những  vị  thầy  tôi]  gặp  trong  đời  đều  do  duyên  tốt  đã  kết  đời 

trước,  thầy  Phương  dạy  một  mình  tôi.  Lần  này  tôi  đến  giảng  kinh  tại 

Hương  Cảng,  đôi  lúc  tôi  cũng  nhắc  đến  chuyện  này.  Viện  trưởng  thư 

viện Tân Á ở Hương Cảng lúc trước, ông Đường Quân Nghị, đây là một 

triết  học  gia  cận  đại  và  cũng  là  học  trò  của  thầy  Phương  Đông  Mỹ, 

chúng tôi là học trò cùng thầy nhưng khác thế hệ, ông có thành tựu kiệt 

xuất trong Triết Học, ông đã mất rồi. Đường Quân Nghị có lẽ lớn hơn tôi 

mười tuổi. Gặp những người này, trên con đường Bồ Đề chúng tôi mới 

được  thuận  buồm  xuôi  gió.  Khi  gặp  tôi,  đại  sư  Chương  Gia  yêu  mến, 

chăm sóc tôi rất tận tình, mỗi tuần cho tôi hai giờ, tôi muốn làm biếng 

cũng không được. Làm biếng không đi một lần, Ngài bèn gọi điện thoại, 

sai người đi kiếm coi tôi có bị bệnh không, cớ sao chẳng lại? Bạn xem 

sự nhiệt tình như vậy làm cho tôi không thể không đi, Ngài thực sự là 

chịu dạy. Thế nên tôi đối với ân đức của thầy giáo không bao giờ quên. 

Sau khi hai Ngài mất, tôi theo học với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, tôi theo 

Ngài  mười  năm,  thầy  Lý  vô  cùng  quan  tâm,  thương  mến  tôi.  “Trong

 cửa nhà Phật, có cầu ắt ứng”  là lời đại sư Chương Gia dạy tôi. Ngài dạy 

lúc bạn cầu mà không được là vì bạn có chướng ngại, có nghiệp chướng. 

Tôi  hỏi:  Vậy  thì  phải  làm  sao?  Sám  hối,  tiêu  nghiệp  chướng.  Nghiệp 

chướng tiêu trừ thì những gì bạn mong cầu đều sẽ hiện ra. Tôi cầu Thôn 

Di Đà, đã cầu suốt mười sáu năm, có nghiệp chướng chẳng thể hiện tiền, 

chắc  là  hiện  nay  nghiệp  chướng  đã  tiêu  hết  rồi  nên  Thôn  Di  Đà  bèn 

thành tựu, đã được thành tựu rồi. Bạn có nghiệp chướng thì không được, 

nhất  định  phải  tiêu  nghiệp  chướng.  Muốn  tiêu  nghiệp  chướng  thì  phải 

làm thực sự, tâm hạnh của mình phải nhập cảnh giới Phật. 

Chúng tôi biểu diễn trên giảng đài, chư vị đồng tu cần phải lắng  

nghe  kỹ  càng,  các  bạn  sẽ  có  thể  nghe  ra  được.  Tôi  đã  giảng  kinh  Vô 

Lượng Thọ hết mười lần, lần này là lần thứ mười, đại khái đều có lưu lại 

băng thâu âm.  Các bạn hãy nghe thử, lần nào cũng chẳng giống nhau. 

Chẳng phải là tôi có tài liệu chẳng chịu giảng, phải để dành đến lần sau 

mới giảng, chẳng phải vậy. Cảnh giới mỗi năm đều khác nhau, việc này 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 332

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nói  rõ  nghiệp  chướng  mỗi  năm  đều  tiêu  bớt  đi  một  ít.  Nếu  nghiệp 

chướng chẳng tiêu bớt thì cảnh giới chẳng thể hiện ra. Tôi chẳng phải là 

một người lợi căn, chỉ là một người căn tánh trung hạ, nghiệp chướng 

đang tiêu bớt từ từ, mỗi năm đều đang tiêu bớt nên cảnh giới mỗi năm 

đều  chẳng  giống  nhau.  Tự  mình  tôi  biết  được,  người  thường  nghe  tôi 

giảng cũng biết, họ có thể nghe biết được. Tôi giảng kinh chẳng có bút 

ký,  chẳng  ghi  chép  bài  giảng.  Tài  liệu  của  cổ  đức  tôi  có  xem  qua,  tôi 

dành ra một số thời gian để xem kỹ càng, họ cung cấp cho tôi một số tài 

liệu tham khảo. Nhưng lúc giảng, tôi chẳng giảng y theo lời văn của họ. 

Nếu y theo chú giải của họ để giảng thì sẽ chẳng khế cơ. Họ là người ở 

thời đại xa xưa, đối diện với thính chúng, quán chúng thời đó, còn tâm 

con  người,  xã hội hiện đại hoàn  toàn khác  biệt với lúc  trước.  Thế  nên 

chúng ta đọc tài liệu của người xưa là nhằm khải phát trí huệ của mình, 

chỉ có thể tham khảo. Chúng ta phải có khả năng quán sát căn cơ của đại 

chúng hiện nay, sau đó mới có thể làm được việc thuyết pháp ứng cơ, 

thực sự có thể giúp đỡ, đem lại thọ dụng thực sự cho họ. Hóa giải kiếp 

nạn, làm được xã hội hòa mục, an định, phồn vinh, người ta ai nấy đều 

có thể sống cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn, đây là mục đích của sự học 

Phật hiện nay. Trong nhà Phật đích thật là có cầu ắt ứng, cầu làm Phật 

còn  được  huống  chi  những  thứ  khác.  Làm  Phật  là  khó  nhất,  làm  Phật 

cũng có thể cầu được thì những thứ vinh hoa phú quý trong thế gian đều 

là việc nhỏ nhoi như lông gà, vỏ tỏi, đâu có lý nào mà cầu chẳng được! 

Chúng ta phải có lòng tin. Nếu bạn muốn có cầu ắt ứng thì chẳng có gì 

khác ngoài việc tiêu nghiệp chướng. Lời dạy này của đại sư Chương Gia, 

tôi ghi nhớ suốt đời, y giáo phụng hành. 

 Nhược ngộ ẩm thực vô độ giả, thuyết cơ khát yết bệnh báo. 

若遇飲食無度者。說飢渴咽病報。

 (Nếu gặp kẻ ăn uống vô độ, thì dạy quả báo đói, khát, cổ họng đau 

 đớn.) 

Câu  này  dễ  hiểu,  tham  ăn.  Hiện  nay  có  rất  nhiều  bệnh  quái  gở 

trong xã hội lúc trước chưa từng nghe qua, bệnh từ đâu đến vậy? Ngạn 

ngữ nói rất hay:  “Bệnh từ miệng vào, họa từ miệng ra” . Khẩu nghiệp kể 

phía trước, sẽ tạo ra họa hại, tai họa đều phát sanh từ khẩu nghiệp mà ra. 

Tật bệnh đều từ việc ăn uống, bệnh từ miệng vào. Lần này tôi ở Hương 

Cảng, có một đồng tu nói với tôi, ông nói đây là chuyện có thật ở Hương 

Cảng. Đây là tin tức trong xã hội, mọi người đều biết. Mấy năm trước có 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 333

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

hai mẹ con người đó rất thích ăn đồ biển, mỗi ngày đến eo biển đều mua 

đồ sống, chẳng phải là họ tự mình bắt, họ mua đồ sống về tự nấu ăn. Đến 

già thì người mẹ này bị một bệnh [kỳ lạ], khi phát bệnh thì nói: “Nước 

rất lớn, đi đến đâu cũng là cát bùn, cứ bò tới bò lui trong phòng, giống 

như đang trèo lên bờ”, giống như những loại hải sản vậy. Sau này lở loét 

trên khắp thân mình xong rồi chết đi. Sau khi người mẹ chết, người con 

gái cũng bị bệnh giống vậy, qua một thời gian chẳng có cách chi chữa 

khỏi nên đi khắp nơi cầu thần, coi bói, và gặp một vị pháp sư. Pháp sư 

nói với cô: “Đây là quả báo cả đời cô sát sanh, ăn đồ biển sống”, phải 

mau sám hối, dạy cho cô phóng sanh, ăn chay. Lúc đó cô bèn làm theo 

nhưng chẳng kịp nữa, vẫn phải chết. Bạn bè thân quyến của cô thấy vậy 

nên đều ăn chay trường, chẳng dám ăn những đồ biển này nữa. Đây là 

chuyện có thật, lúc chết giống như hình tướng những hải sản dưới biển 

vậy, quả báo rành rành hiện trước mắt cho bạn coi. Tuy là một tin tức 

trong xã hội, tôi thấy những tiệm bán hải sản ở Hương Cảng vẫn ngồi 

đầy khách, thật đúng là  “ương ngạnh khó giáo hóa” . Bồ Tát gặp những 

chuyện như vậy, hiện nay nên đem nó đóng thành phim điện ảnh, cho 

chiếu khắp nơi. Nên dán vài tấm nói rõ những quả báo này trong tiệm 

bán  đồ  biển,  để  cho  mọi  người  xem,  thật  rất  đáng  sợ!  Kiếp  đao  binh 

trong thế gian từ đâu đến? Chính là từ việc ăn thịt của chúng sanh đấy. 

Hiện  nay  mọi  người  ai  nấy  đều  chú  trọng  thân  thể  khỏe  mạnh, 

muốn  thân  thể  được  khỏe  mạnh  thì  tốt  nhất  là  ăn  chay,  trong  việc  ăn 

chay tốt nhất là ăn rau cải sống. Hiện nay tôi ăn rau cải sống, đã ăn cả 

hai tháng nay nên mọi người thấy tôi rất ốm, đã ốm bớt đi. Tôi nói với 

họ  thân  thể  chẳng  khỏe,  công  việc  giao  tiếp  quá  nhiều,  tốt  nhất  đừng 

kiếm chuyện gặp tôi. Nhưng trên thực tế là đang thay đổi đời sống, lần 

thứ nhất tôi thay đổi là lúc bắt đầu ăn chay trường, lúc đó thân thể ốm, 

đại khái hai ba năm sau đó thì thân thể khôi phục lại bình thường. Bây 

giờ làm một sự thay đổi lần thứ nhì, ăn rau cải sống, cả hơn hai tháng tôi 

chẳng ăn cơm, toàn ăn rau cải. Buổi sáng ăn một chén cháo, ăn hai cuộn 

rau, một chén canh. Hôm nay chúng ta có làm [món này] không? Nếu có 

làm, hãy mang vài cuộn, chúng ta đem đến phòng ăn mời lão hòa thượng 

dùng.  Chẳng  có  dầu,  chẳng  có  muối,  hoàn  toàn  là  rau  cải  sống.  Tôi 

thường nghĩ, bạn coi bò, dê ăn cỏ, thân thể của nó cường tráng như vậy, 

chúng  nó  chẳng  ăn  dầu,  muối,  càng  nghĩ  càng  có  lý.  Các  bạn  đồng  tu 

giới thiệu cho tôi, sau khi ăn hơn hai tháng, ăn rất ngon lành, dễ chịu, 

đích thật có ích lợi. 

Chúng ta phải chú ý việc ăn uống, đặc biệt là việc ăn uống hiện  

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 13

 334

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đại. Tâm người hiện đại chẳng tốt, những địa phương khác thì tôi không 

biết còn tình hình ở Đài Loan thì tôi biết, đồ ăn nuôi heo toàn là thuốc 

hóa học, thúc giục rút ngắn thời gian sanh trưởng của heo, làm cho heo 

lớn lên nhanh chóng, sau sáu tháng bèn giết lấy thịt. Cho nên trong thịt 

heo đều là các độc tố, chẳng bình thường. Nói thêm, hồi trước gia súc 

đều được nuôi bên ngoài, lúc chưa làm thịt thì đời sống của nó rất tự do, 

tự tại, tâm tình của chúng nó rất thoải mái vui vẻ. Hiện nay những loài 

súc sanh này, vừa sanh ra liền bị nhốt trong lồng, cũng giống như ở tù 

vậy, bị tù chung thân mãi cho đến khi bị giết làm thịt. Bạn nói tâm tình 

của chúng nó như thế nào? Trong thịt của nó tràn đầy chất độc, người ta 

ăn vào làm sao không sanh bệnh cho được? Sanh ra những bệnh kỳ quái. 

Hiện nay ăn chay cũng phiền phức, rau cải cũng có thuốc, nghe nói gạo 

cũng có chất hóa học gì trong đó nên hạt gạo trông rất đẹp đẽ, đều có 

độc  tố,  đúng  như  trong  kinh  có  nói:   “Uống  khổ,  ăn  độc” , ngày nay

chúng ta sống cuộc đời như thế đó. Nhà nông chúng ta ở Đài Loan, họ 

ăn rau cải tự mình trồng, tách rời với những rau cải dành để bán; họ nói 

rau cải dành để bán không ăn được, có chất độc, họ biết nên rau cải có 

chất độc thì bán cho người ta ăn. Gạo cũng vậy, gạo của họ ăn là gạo 

trồng riêng ra, còn gạo để bán là loại trồng riêng, đều tách rời ra. Họ bán 

những thức có độc này cho người khác, bản thân của họ cũng sẽ chẳng 

tránh khỏi bị chất độc làm hại, vì tâm họ chẳng thiện. 

Ngày nay chúng ta cũng phải nói là có duyên, gặp được đồng tu 

giới thiệu mới biết xú dưỡng68 có thể hóa giải thuốc trừ sâu. Nên những 

rau cải chúng ta ăn hiện nay đều được xử lý bằng xú dưỡng, phân giải 

những chất có độc trong rau cải, cho nên đồ ăn sạch sẽ hơn đồ ở ngoài. 

Việc  này  có  thể  đẩy  mạnh  rộng  rãi,  tôi  muốn  tìm  công  xưởng  chế  tạo 

máy móc này, hy vọng nó có thể sản xuất hàng loạt, chúng ta tìm cách 

để  giúp  họ  truyền  bá,  giới  thiệu.  Có  thức  ăn  khang  kiện,  tâm  lý  thanh 

tịnh, tâm lý từ bi, thân tâm khỏe mạnh, chẳng có một pháp nào không 

phải là Phật pháp, pháp nào cũng đều là Phật pháp. 

Tốt lắm, hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây. 

Tập 14 (Số 14-12-14) 

Xin mở kinh, Khoa Chú quyển thượng, trang một trăm sáu mươi 

bảy, xin xem kinh văn: 

68 Xú dưỡng là khí ozon, ozone, O3

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 335

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Nhược  ngộ điền lạp  tứ tình  giả,  thuyết kinh  cuồng  táng mạng 

 báo. 

若遇畋獵恣情者。說驚狂喪命報。

 (Nếu gặp kẻ săn bắn buông lung thì dạy rõ quả báo kinh cuồng, 

 mất mạng.) 

Câu kinh này, hồi trước, khi tôi đọc kinh này có cảm xúc rất sâu. 

 “Điền lạp”  tức là săn bắn,  “tứ tình”  là buông lung, mặc sức giết hại hết 

thảy chúng sanh. Phạm vi bao gồm vô cùng rộng rãi, chẳng kể dùng cách 

thức gì, có thể nói là phương pháp rất nhiều, mục đích đều nhằm để bắt 

dã  thú.  Săn  bắn  hoặc  dùng lưới,  thời  xưa  dùng  cung tên,  ngày  nay  thì 

dùng  súng,  số  lượng  chúng  sanh  bị  giết  hại  cũng  còn  có  hạn.  Nhưng 

chúng  tôi  đi  bắt  cá,  phần  lớn  người  ta  bắt  cá  dùng  lưới,  một  mẻ  lưới 

phóng ra cũng vẫn có hạn. Ngày xưa chúng tôi làm việc này bằng cách 

quá độc  ác,  chúng tôi dùng  thuốc nổ  TNT  để bắt  cá,  sau khi thuốc nổ 

xong, cá chết cả ngàn, cả vạn con, chúng chẳng phải bị nổ chết mà vì 

chấn động chết. Tôi đi theo cha tôi săn bắn hết ba năm, tôi nhớ năm đó 

tôi mười sáu, mười bảy, mười tám tuổi.  Đọc đoạn kinh này xong [nhớ 

lại] báo ứng của cha tôi chính là như vậy. Ông mất năm bốn mươi lăm 

tuổi, lúc mất là kinh cuồng mất mạng, tôi nhìn thấy tận mắt, đó là quả 

báo ngay trong đời này. Lúc ông phát bệnh lên thì trở thành điên cuồng, 

người ốm nhom đến da bọc xương, [nhưng] sức lực rất mạnh mẽ, mạnh 

đến  mấy  người  cũng  cản  không  nổi.  Khi  gặp  chỗ  có  nước  thì  lao  đầu 

xuống nước, khi gặp núi thì cắm đầu chạy lên núi, do vậy tôi cho rằng 

đây là quả báo của việc săn bắn. 

Tôi đọc đoạn kinh này xong bèn phát tâm ăn chay, biết được sát 

nghiệp quá nặng, đích thân trải qua nên cảm xúc vô cùng sâu đậm. Sau 

đó thấy những gì nói trong Phật pháp, hết thảy chúng sanh vô thỉ kiếp 

đến nay nhân quả tuần hoàn, trong kinh nói  “nhân mạn bất đoạn” (dây

dưa  không  dứt),  nhiều  đời  nhiều  kiếp  báo  đền  lẫn  nhau  dây  dưa  mãi 

chẳng dứt. Tuy là tạo tội nghiệp vì vô tri, chẳng biết, nhưng không thể 

nói vì chẳng biết thì không có quả báo, chẳng biết vẫn có quả báo như 

thường. Nếu sau khi học Phật, đã hiểu những đạo lý này xong mà vẫn 

tạo tác thì phạm hai tội, tức là thêm tội phá giới. Giới luật căn bản trong 

năm giới có cấm sát sanh, đây là giới sát sanh, lại thêm một tội phá giới 

nữa. Chẳng học Phật, chẳng nghe đến Phật pháp, sát sanh là  “tánh tội” , 

chẳng kể là bạn có thọ giới hay không đều là có tội. Chúng ta biết được 

quả báo đáng sợ thì nhất định sẽ chẳng dám làm những việc này. Tôi học 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 336

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Phật và biết được đạo lý này xong bèn ăn chay trường, phóng sanh. Cả 

đời  này  tôi  làm  những  chuyện  thường  gọi  là  tu  phước,  tôi  chỉ  làm  ba 

việc: Phóng sanh, in kinh, giúp đỡ bệnh khổ. Tôi chẳng có phước báo, 

khả năng tiền bạc vô cùng có hạn, có một chút [tiền] cúng dường, tôi làm 

những chuyện gì? Phóng sanh, quyên tặng cho bệnh viện, làm tiền thuốc 

men cho người nghèo, thứ ba là in kinh bố thí. Những chuyện khác tôi 

đều  chẳng  làm.  Tự  mình  tôi  không  chủ  trương  xây  đạo  tràng,  thế  nên 

cũng có quả báo, chẳng có chỗ ở, cả đời ở nhờ đạo tràng của người khác, 

cũng rất tốt, tự mình chẳng có đạo tràng. Nguyên nhân thực tế là phước 

báo của mình quá nhỏ, làm chuyện tốt nhỏ, làm công đức ít, xây một đạo 

tràng cần phải có phước báo lớn, tôi chẳng có phước báo lớn như vậy. 

Lúc chưa học Phật, tạo tội nghiệp quá nặng, thời còn làm học sinh [đã 

phạm  tội]  làm  thân  Phật  ra  máu,  tôi  đã  kể  cho  các  bạn  rồi,  đã  tạo  tội 

nghiệp đọa địa ngục A Tỳ; săn bắn cũng là tội báo địa ngục A Tỳ. Thế 

nên lúc trước người ta nói tôi đoản mạng, ngay cả Phật Sống Cam Châu 

cũng nói tôi đoản mạng, chẳng có phước báo; người thì rất thông minh, 

có một chút trí huệ nhỏ, nhưng đáng tiếc là chẳng có phước báo, đoản 

mạng.  Ngài  nói  với  tôi,  tôi  nhìn  nhận,  tôi  tin  tưởng,  lúc  trước  tạo  tội 

nghiệp nên phải chịu những quả báo này, đáng phải nhận số mạng như 

vậy, còn nói gì được nữa? Thế nên tôi cũng chẳng oán trời, chẳng trách 

người. Phật Sống Cam Châu nói với tôi, Ngài nói: “Những năm gần đây 

ông  giảng  kinh  thuyết  pháp,  công  đức  ấy  rất  lớn!”.  Ngài  nói:  “Không 

những  ông  có  phước  báo  mà  còn  rất trường thọ”.  Ngài  Cam  Châu nói 

những lời này với tôi, năm sau thì Ngài vãng sanh. Ngài là bạn cũ, là bạn 

đồng tu cũ của tôi. 

 Nhược ngộ bội nghịch phụ mẫu giả, thuyết thiên địa tai sát báo. 

若遇悖逆父母者。說天地災殺報。

 (Nếu gặp  kẻ ngỗ nghịch  với cha  mẹ  thì dạy  rõ  quả báo trời  đất 

 đánh chết.) 

Việc này là chẳng hiếu cha mẹ, không những không hiếu thuận mà 

còn phản nghịch cha mẹ, làm thương tổn cha mẹ bằng lời nói và hành 

động. Thời xưa cũng có nhưng còn ít; hiện nay thì rất nhiều. Lúc trước 

khi  tôi  còn  đi  học  ở  Đài  Trung,  thầy  Lý  kể  cho  chúng  tôi  một  câu 

chuyện, đây là chuyện thật đời Thanh. Lúc nói cách nay cũng lâu, lúc đó 

Ngài nói ra địa danh bây giờ tôi chẳng nhớ rõ. Đời Thanh trước kia có 

một đứa con giết cha, đây là [tội] bội nghịch cha mẹ. Lúc ấy triều đình 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 337

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nhà  Thanh  hạ  lịnh,  tri  huyện  ở  địa  phương  ấy  tức  là  huyện  trưởng  bị 

cách  chức,  còn  phải  ngồi  tù,  phán  tội  phải  ở  tù.  Tại  sao?  Quan  địa 

phương chẳng dạy dân chúng đàng hoàng, đây là vì họ chẳng làm tròn 

trách nhiệm, thế nên người đứng đầu ở địa phương ấy phải bị cách chức, 

tra hỏi. Tuần Phủ, tức là chức tương đương như tỉnh trưởng bây giờ, ghi 

chép tội trạng, xử phạt thật nặng. Quư vị là quan viên địa phương, quan 

địa phương được gọi là Phụ Mẫu Quan, quý vị làm sao dạy người ta làm 

như vậy? Xử phạt như vậy còn chưa đủ, còn phạt thêm nữa, thành quách 

khi trước đều có tường bọc xung quanh thành, vạt bớt một góc thành để 

nói địa phương ấy có một người đại bất hiếu như vậy, đó là sự sỉ nhục 

của toàn địa phương ấy, là vạt bớt một góc thành. Nói “trước kia hoàng 

đế chuyên chế”, hoàng đế thực sự chịu trách nhiệm, chứ không phải là 

không  chịu  trách  nhiệm.  Ông  ta  giao  trách  nhiệm  cho  quan  viên  địa 

phương, thị trưởng thay thế ông ta lãnh trách nhiệm giữ gìn phong tục 

tốt lành, phải giáo hóa, thực hiện cho tốt. Hiện nay tin tức trên báo chí 

thường đăng tải ai chịu trách nhiệm? Chẳng có người chịu trách nhiệm. 

Dân chủ, mọi người đều làm chủ, mọi người làm chủ [nhưng] mọi người 

chẳng chịu trách nhiệm, cứ đẩy trách nhiệm cho người khác thì xã hội 

này làm sao tốt được? 

Lúc  trước  pháp  sư  Diễn  Bồi  có  một  lần  lại  đây,  Ngài  hỏi  tôi: 

“Pháp  sư  Tịnh  Không,  ông  rốt  cuộc  là  tán  thành  quân  chủ  hay  là  dân 

chủ?”. Tôi nói: “Tôi tán thành quân chủ”. Ngài nói đùa: “Ông lạc hậu 

rồi”. Tôi nói: “Tôi đâu có lạc hậu. Nếu so sánh kỹ quân chủ và dân chủ, 

quân chủ có nhiều điểm tốt hơn dân chủ. Quân chủ chịu trách nhiệm, còn 

dân  chủ  không  chịu  trách  nhiệm”.  Tôi  nói  lời  này  chẳng  quá  đáng,  sự 

thật bày trước mắt. Ông vua muốn quyền lực của mình tiếp nối mãi tới 

đời sau nên ông ấy nhất định phải làm cho hoàn hảo; người tiếp ngôi của 

ông, thái tử kế vị, vua phải kiếm ông thầy ưu tú nhất để dạy dỗ, uốn nắn 

để  cho  thái  tử  nhận  được  sự  giáo  dục  hoàn  hảo  nhất;  biết  thương  yêu 

quốc  gia,  thương  yêu  nhân  dân,  biết  cách  đem  lại  phước  lợi  cho  nhân 

dân thì chánh quyền của họ mới có thể duy trì, mới có thể truyền cho con 

cháu. Nếu ông vua làm không hoàn hảo thì chánh quyền của ông sẽ bị 

người  khác  đoạt  mất,  thế  nên  ông  phải  làm  một  cách  kiêng  dè,  thận 

trọng. Dân chủ [thì ông tổng thống] được bầu lên làm bốn năm, bốn năm 

sau giao cho người khác nên ông ta chẳng suy tính kế sách lâu dài. Thời 

đại quân chủ, họ nghĩ đến kế lớn trăm năm, họ có thể nghĩ đến một trăm 

năm thì họ có thể duy trì một trăm năm, nếu họ nghĩ đến hai trăm năm 

thì họ có thể hưởng đến hai trăm năm. Họ không thể chỉ nghĩ đến vài 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 338

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

năm mà thôi, nếu chỉ nghĩ đến vài năm thì chánh quyền của họ không 

khỏi bị lật đổ. Chúng ta phải quan sát sự thật một cách khách quan. 

Ông Tôn Trung Sơn lật đổ chế độ chuyên chế, xây dựng cộng hòa, 

lý tưởng của ông thật là vô cùng tốt đẹp, tiếc là thọ mạng quá ngắn, ý 

tưởng  và quan điểm  của  ông  ta  tuyên  dương  chẳng  đủ.  Ông xây  dựng 

một chánh đảng, dùng chánh đảng này để thay thế cho một gia tộc, lý 

tưởng và quan niệm của ông là như vậy. Tập hợp ưu điểm của quân chủ 

và  dân  chủ,  tránh  được  khuyết  điểm  của  quân  chủ  và  dân  chủ,  tôi  rất 

kính  ngưỡng,  khâm  phục  ông  Tôn.  Ông  lập  một  đảng  chuyên  chánh, 

trong đảng đó đều do dân chủ tuyển chọn ra, nhưng chuyên chánh có cái 

hay của quân chủ. Ông chọn những ưu điểm trong nước và ngoài nước, 

xưa và nay, lược bỏ khuyết điểm, dùng phương pháp này để trị quốc. Đế 

vương đời xưa [có hình thức] là gia tộc, một gia tộc này xúm lại cai trị 

quốc gia; hiện nay xây dựng một chánh đảng, là muốn những nhân tài có 

trí  huệ  trên  toàn  quốc  hợp  lại  với  nhau  để  cai  trị  một  quốc  gia,  dùng 

phương  pháp  này  để  thay  thế  một  gia  tộc.  Cách  suy  nghĩ  này  rất  hay, 

chẳng phải  là  chánh trị  nhiều đảng.  Cách  suy  nghĩ  rất tốt,  đáng  tiếc  là 

chẳng làm nổi, người hiểu rõ lý tưởng và quan niệm này chẳng nhiều. 

Tại sao chẳng thể phát huy rộng rãi lý tưởng và quan niệm này? Truy tìm 

đến nguồn gốc vẫn là một câu: Chẳng đọc sách thánh hiền. Nếu có thể 

dùng tinh thần giáo dục truyền thống sẵn có của Trung Quốc, lý tưởng 

và quan niệm này của ông có thể xây dựng được gốc rễ vững chắc, đó 

thật là điều may mắn của quốc gia, dân tộc. Thế nên chúng ta xem xét 

vấn  đề  phải  nhìn  sâu,  nhìn  xa,  phải  có  nhãn  quan  của  lịch  sử.  Người 

Trung Quốc nói  “sử thật”  (sự thật rút tỉa từ lịch sử), kinh luận là học 

vấn, lịch sử là kiến thức, thì bạn mới có thể hiểu đại khái chân tướng sự 

thật của vũ trụ nhân sinh, mới có thể tránh khỏi rất nhiều sai lầm, thực sự 

vì nhân dân, vì quốc gia, vì chúng sanh tìm cầu hạnh phúc, như vậy mới 

là người có trí, có nhân từ. 

Kinh  điển  Phật  giáo  có  thể  nói  là  điển  tịch  trí  huệ  rốt  ráo  viên 

mãn, người có thể hiểu rõ càng ít hơn. Tại sao chẳng thể lý giải? Nhất 

định  phải đào  thải sạch sẽ những  thói hư tật  xấu, tham-sân-si-mạn,  thì 

mới có thể lý giải, việc này quá khó đi thôi! Có phàm phu nào chẳng có 

tham-sân-si?    Nhà  Nho  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  hy  vọng  bạn  có  thể  khắc 

phục, đè  nén thì  được  rồi, họ  chẳng  kêu bạn  đoạn  dứt.  Mục đích  Phật 

pháp  là  dạy  cho  bạn  siêu  việt  tam  giới,  muốn  siêu  việt  tam  giới  nếu 

không  đoạn dứt  thì không  làm  nổi.  Nhà Nho chẳng siêu  việt tam  giới, 

nói cách khác, chỉ giảng đến nhân, thiên. Thiên vẫn là cõi trời Dục Giới, 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 339

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

còn chưa tới cõi Sắc Giới, còn chưa đoạn dứt Dục, chỉ dạy bạn khống 

chế Dục, chẳng để cho Dục tăng trưởng.  Có bao nhiêu đó thôi, đừng để 

cho nó tăng thêm, họ dạy như vậy. Mục đích của Phật pháp là phải siêu 

việt tam giới, muốn siêu việt tam giới thì nhất định phải đoạn dứt. Chúng 

ta hiểu rõ duy chỉ có đoạn dứt phiền não thì trí huệ Bát Nhã vốn sẵn có 

trong tự tánh mới có thể hiện tiền, nếu chẳng đoạn dứt phiền não thì chắc 

chắn [trí huệ] chẳng thể hiện tiền. Phật nói:  “Hết thảy chúng sanh đều có 

 đủ trí huệ đức tướng của Như Lai” , cho nên hết thảy chúng sanh cùng 

chư Phật Như lai chẳng khác nhau. Tại sao hiện nay trên hình thức lại có 

sai  khác  lớn  lao  như  vậy?  Trí  huệ  đức  tướng  của  chúng  ta  có  chướng 

ngại, Phật chẳng có chướng ngại. Chướng ngại là gì? Vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước, ba chướng ngại to lớn này. Thế nên chúng ta vốn có sẵn 

trí huệ cứu cánh viên mãn, [bây giờ] trí huệ chẳng còn nữa, trí huệ biến 

thành phiền não; vốn là chẳng sanh chẳng diệt, cảnh giới đại Niết Bàn, 

đại  Niết  Bàn  biến  thành  sanh  tử  luân  hồi,  bạn  nói  có  oan  uổng  hay 

không! Vốn có sẵn phước đức viên mãn, hiện nay phước đức biến thành 

nghiệp chướng, sống những ngày tháng đau khổ đều do chẳng thể đào  

thải những lớp chướng ngại này. 

Thế nên lời đức Phật dạy chúng ta là lời tốt, lời thật, dạy chúng ta 

 “Diệt hết Tham Sân Si, siêng tu Giới Định Huệ” , đây là một con đường 

sống sót, là một con đường thoát ly lục đạo luân hồi, con đường rộng lớn 

thoát lìa khổ hải. Những thứ nhân quả này, chúng ta đọc xong phải hiểu 

rõ, nhân gì sẽ tạo ra quả báo gì.  “Thiên địa tai sát” , bội nghịch cha mẹ, 

chịu những sự trừng phạt của pháp luật thế gian này là hoa báo, quả báo 

là  ở  địa  ngục.  Những  bút  ký  của  Trung  Quốc  ngày  xưa  ghi  những 

chuyện này rất nhiều, trong Chánh Sử cũng có ghi chép, đều là sự thật, 

chẳng giả. Hiện nay người bội nghịch cha mẹ rất nhiều, hình như chẳng 

có quả báo, chư vị còn trẻ tuổi, hãy đợi thêm vài năm nữa coi, coi có quả 

báo hiện ra không? Đã tạo ra nhân thì chẳng thể nào không có quả báo. 

Câu phía sau này, chúng tôi đọc lên càng có cảm nhận sâu hơn. 

 Nhược ngộ thiêu sơn lâm mộc giả, thuyết cuồng mê thủ tử báo. 

若遇燒山林木者。說狂迷取死報。

 (Nếu gặp kẻ đốt núi rừng, cây cối thì dạy rõ quả báo cuồng mê 

 đến chết.) 

Lúc trước Tân Gia Ba bị nạn khói mù bao phủ, nghe nói Mã Lai 

Á, Indonesia, khắp nơi đều thiêu đốt rừng núi. Phải biết, trong hết thảy 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 340

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tạo tác tội nghiệp, đốt rừng núi là tội nghiệp nặng nhất. Bạn nghĩ xem, 

một ngọn lửa đốt lên có bao nhiêu sanh linh phải mất mạng! Còn nhiều 

hơn săn bắn không biết gấp bao nhiêu lần. Chúng ta dùng phương pháp 

gì để săn bắn cũng chẳng hại nhiều chúng sanh bằng thiêu đốt rừng núi. 

Khi thiêu khu rừng này, số chúng sanh bị sát hại phải tính đến số triệu, 

trăm triệu, những động vật nhỏ này một con cũng chẳng chạy thoát. Thật 

ra tạo hết thảy tội nghiệp cũng chẳng nặng bằng việc này, đây là trọng 

giới sát sanh. 

 “Cuồng  mê  thủ  tử” ,  quả  báo  hiện  đời  là  hoa  báo,  quả  báo  chắc 

chắn ở tại địa ngục A Tỳ. Thọ tội ở địa ngục A Tỳ, trong kinh nói là vô 

số  kiếp.    Vô  số  kiếp  xong  được  thoát  ra,  tương  lai  phải  đền  mạng  hết 

thảy  những  chúng  sanh  bị  giết  hại,  không  thể  nói  giết  rồi  thì  xong 

chuyện, đọa địa ngục, thọ tội địa ngục xong thì hết chuyện, vậy thì quá 

tiện nghi cho bạn. Thiếu tiền phải trả tiền, thiếu mạng thì phải đền mạng, 

bạn nói nhân quả này đáng sợ bao nhiêu. Bạn giết một chúng sanh tương 

lai phải đền một mạng, giết hai thì phải đền hai mạng, bạn giết bao nhiêu 

thì tương lai phải đền bấy nhiêu mạng. Tu hành chứng quả cũng không 

tránh được, không thể nói tu hành chứng quả rồi thì hết chuyện, thì có 

thể  thiếu  nợ  khỏi  trả  tiền,  thiếu  nợ  mạng  khỏi  đền  mạng,  nếu  vậy  thì 

chẳng phải Phật pháp đã phá hoại định luật nhân quả rồi sao? Chư vị nên 

biết, đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  thành Phật  rồi vẫn  còn  phải  chịu quả 

báo ba tháng ăn mã mạch (lúa mạch dành cho ngựa ăn). Bạn nghĩ xem 

nhân quả báo ứng, thành Phật rồi cũng chẳng thể tránh khỏi. Trong Cao 

Tăng Truyện các bạn thấy An Thế Cao, Ngài phải trả hai món nợ mạng 

ở Trung Quốc, đời trước ngộ sát người nên đời này cũng bị người ta ngộ 

sát, giết chết; chứng minh cho chúng ta nhân quả báo ứng tơ hào chẳng 

sai. Ngài là người đã chứng quả, người chứng quả tự mình rõ ràng, cam 

tâm tình nguyện trở lại để đền mạng, chịu cho người ta giết, chịu trả một 

cách rất vui vẻ vì nợ được thanh toán, đã trả dứt. 

Ngày nay nếu chúng ta nói bị người ta ăn cắp đồ, bị người ta giựt, 

bị người hại, trong kinh đức Phật dạy  “hãy nghĩ như mình trả nợ” . Vì

chúng ta không có trí huệ, chẳng có thần thông, chẳng biết chuyện quá 

khứ, trong tâm nghĩ trả nợ, vui vẻ chẳng có một tí gì oán hận. Bị người 

ta gạt, bị người ta hãm hại, phải nghĩ là mình trả nợ, món nợ này đến đây 

kết thúc. Nói thật ra chẳng phải là mình thiếu họ thì là họ thiếu mình, 

không phải là chuyện như vậy hay sao? Tôi thiếu họ, tốt lắm, tôi trả hết. 

Họ thiếu tôi, không cần nữa, đời sau đừng đòi nợ nữa, cứ đòi tới đòi lui, 

dây dưa chẳng dứt! Thiếu người ta thì trả họ, người ta thiếu thì không 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 341

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

cần đòi, đỡ mắc công, như vậy mới là cách làm có trí huệ, thông minh. 

Câu này không những chúng ta phải ghi nhớ, nên thường nói cho người 

khác nghe, giết hại sanh mạng chắc chắn là phải đền mạng. Bạn mồi lửa 

thiêu trụi rừng núi, bạn có biết bạn đã giết hại biết bao nhiêu sanh linh 

hay chăng? Có bao nhiêu con kiến, động vật ở dưới đất? Tương lai đọa 

vào cõi súc sanh để đền mạng chẳng bao giờ dứt. Trong một đời, những 

tội nghiệp tạo tác trong mấy chục năm ngắn ngủi, vô lượng kiếp cũng trả 

chẳng  hết,  đáng  sợ  vô  cùng.  Trong  đời  này  nếu  chúng  ta  thực  sự  giác 

ngộ, thực sự có trí huệ, đời sống có gian khổ cách mấy cũng không sao 

cả, tuyệt đối chẳng được lợi dụng người ta mảy may. Nhất định phải giữ 

tâm tốt, làm việc tốt, tích đức tu thiện, đời này hết rồi, đời sau sanh đến 

chỗ tốt, đời sau nhất định sẽ không đọa vào tam ác đạo, đọa vào tam ác 

đạo thì dễ sợ lắm. 

Có thể có bạn đồng tu sẽ nói tôi đã tạo những tội nghiệp này thì 

phải làm sao? Bản thân tôi là một thí dụ rất tốt. Lúc nhỏ trẻ tuổi háo ăn, 

ăn thịt chúng sanh, thịt của gia súc nuôi trong nhà ăn không ngon, ăn thịt 

rừng ngon hơn nên ngày nào cũng đi săn bắn. Thế nên chiêu cảm báo 

ứng, quả báo đoản mạng; đoản mạng là quả báo hiện đời, quả báo tương 

lai là đọa địa ngục A Tỳ. Sau khi ra khỏi địa ngục A Tỳ thì phải trả từng 

món  nợ  một,  bạn  đã  tạo  ra  nhân  thì  đâu  có  lý  nào  khỏi  phải  chịu  quả 

báo? Nhưng Phật nói với chúng ta chỉ cần bạn còn một hơi thở thì bạn 

vẫn còn cơ hội được cứu. Tuy đã tạo tội nghiệp đọa địa ngục A Tỳ, Phật 

cũng còn cách cứu. Vấn đề là bạn có chịu tin hay không? Nếu bạn không 

tin thì bạn không có cách gì cứu được; nếu bạn chịu tin thì bạn vẫn được 

cứu. Phật dạy:  “Sám trừ nghiệp chướng” , trong kinh chúng ta đọc đến 

vua A Xà Thế tạo tội ngũ nghịch, giết cha, giết mẹ, kết cấu với Đề Bà 

Đạt Đa phá hoại tăng đoàn, phá hòa hợp tăng, Đề Bà Đạt Đa làm thân 

Phật chảy máu, hai người ác này.  Đến lúc lâm chung vua A Xà Thế mới 

giác ngộ biết được lúc trước đã tạo ra tội lỗi, biết sai rồi, hướng về Phật 

cầu sám hối. Phật dạy ông ta niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ, ông 

dùng  tâm  chí  thành,  chân  thành  sám  hối,  sức  mạnh  của  việc  sám  hối 

vượt hơn nghiệp lực, ông vãng sanh về Cực Lạc thế giới. Vả lại phẩm vị 

vãng sanh rất cao, Phật nói ông ta vãng sanh Thượng phẩm Trung sanh. 

Người học Phật chúng ta coi đến chỗ này không phục, tạo tội nặng như 

vậy thì Hạ Hạ phẩm vãng sanh đã là tốt quá rồi, làm sao có thể Thượng 

phẩm Trung sanh? Thế mới biết sức mạnh của việc sám hối chẳng thể 

nghĩ bàn. Một niệm quay trở lại thì người ấy là người chí thiện, thực sự 

là người thiện, ngạn ngữ chúng ta thường nói:  “Lãng tử quay về, vàng 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 342

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 cũng chẳng chịu đổi” , ông ta thực sự đã quay về, được vậy thì siêu phàm 

nhập thánh. 

Siêu  phàm  nhập  thánh,  nói  cho  chư  vị  biết,  thì  sẽ  chẳng  thọ  tội 

nghiệp  ở  địa  ngục  nữa,  có  thể  tránh  khỏi.  Nợ  có  phải  trả  không?  Vẫn 

phải trả. Làm thế nào trả? Bồ Tát thuyết pháp độ chúng sanh là trả nợ. 

Trong khi độ chúng sanh cũng gặp rất nhiều sự việc chẳng vừa ý, tất cả 

đều là để trả nợ. Giống như đức Phật Thích Ca, ở vào địa vị Như Lai độ 

chúng sanh, nhưng trong đồ chúng xuất gia của Ngài vẫn có Lục Quần 

tỳ-kheo, Ðề Bà Ðạt Ða, mỗi ngày đều nhiễu loạn, mỗi ngày đều gây rắc 

rối cho Ngài, đây là trả nợ, oán thân chủ nợ đời quá khứ. Thế nên năm 

xưa lúc đức Thế Tôn còn tại thế đã biểu diễn, làm gương cho chúng ta 

thấy, lão nhân gia Ngài đều chẳng tránh khỏi, chúng ta là pháp sư xuất 

gia hậu thế bị một số người phao tin đồn, kiếm chuyện, hủy báng, hãm 

hại, đây là chuyện thường thôi. Ðời Minh, đại sư Hám Sơn còn phải ngồi 

tù mấy năm. Đại sư Thiền Tông Lục Tổ Huệ Năng phải lẩn trốn trong 

nhóm thợ săn hết mười lăm năm, Ngài chân chánh là Bồ Tát minh tâm 

kiến tánh, chẳng phải là người thường. Làm người thấp kém, người làm 

công trong nhóm thợ săn; nấu cơm, giặt quần áo, chăm sóc những người 

thợ  săn  này,  thời  gian  chẳng  ngắn,  mười  lăm  năm.  Chịu  đựng  sự  oan 

khuất nhục nhã lớn dường ấy, đây là tội nghiệp đời trước, oán gia chủ 

nợ, bạn chẳng thể nào không trả nợ được. Từ những chỗ này chúng ta 

tưởng tượng đến đức Phật trong kinh dạy những chân tướng sự thật này, 

nghiệp nhân quả báo tơ hào chẳng sai, đúng như lời nói  “chẳng phải là 

 không báo, mà là thời giờ chưa đến” . Thời tiết nhân duyên cũng là nhân 

duyên quả báo thật phức tạp, một ngày nào đó sẽ gặp phải duyên này, có 

một ngày bạn phải thọ quả báo. Câu sau: 

 Nhược ngộ tiền hậu phụ mẫu ác độc giả, thuyết phản sanh tiên 

 thát hiện thọ báo. 

若遇前後父母惡毒者。說返生鞭撻現受報。

 (Nếu gặp kẻ làm cha mẹ trước hoặc cha mẹ sau mà độc ác, thì dạy 

 rõ quả báo sanh trở lại hiện đời bị roi vọt.) 

Ðây là trong thế gian chúng ta gọi là cha trước, mẹ kế, vì con cái 

chẳng phải  con  ruột  nên  thường  ngược  đãi.  Hiện nay  nó  còn nhỏ,  bạn 

ngược đãi nó, nó sẽ ghi hận trong lòng, tương lai khi bạn già, nó lớn lên 

rồi,  thì  sẽ  báo  thù,  báo  ứng  hiện  đời.  Thế  nên  Phật  dạy  chúng  ta  một 

nguyên tắc chung, cương lĩnh chung, chúng ta phải ghi nhớ đừng kết oán 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 343

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thù với hết thảy chúng sanh, đây là nguyên tắc cương lĩnh chung. Thà 

chịu bị người ta sỉ nhục, hãm hại, chúng ta nhất định không thể có một ý 

tưởng báo thù, đời này chúng ta mới có thể siêu việt Tam giới. Nếu có 

một ý niệm oán trời trách người, có một ý niệm oán hận, nói cách khác, 

thì bạn vẫn phải trôi lăn trong lục đạo y như cũ. Quan hệ của bạn đối với 

những oán thân chủ nợ này chẳng có cách gì thoát khỏi, cứ báo đền lẫn 

nhau từng đời từng kiếp, mỗi lần càng tàn khốc hơn lần trước, bạn tạo 

nên những tội nghiệp cực nặng này vô cùng dễ sợ. Nếu chư vị đọc nhiều 

kinh Đại Thừa thì lông tóc sẽ dựng đứng [vì sợ hãi]. Những tội nghiệp 

chúng ta đã tạo trong quá khứ chẳng những đời này, đời này chúng ta tự 

biết được, còn có đời quá khứ, những tội nghiệp tích lũy từ quá khứ vô 

thỉ  còn  kinh khủng  nữa!  Càng nghĩ  càng dễ sợ,  càng  nghĩ  mới  biết  sự 

việc này quan trọng, dễ sợ lắm! Bạn phải trôi lăn trong lục đạo, oán thân 

chủ  nợ  vô  lượng  vô  biên,  làm  sao  có  ngày  tháng  sinh  sống  thoải  mái 

được? 

Do  đó  chúng  ta  bình  tĩnh  quan  sát  thế  gian  này  có  người  nào 

không đau khổ? Bất kể bạn ở trong thế gian này hưởng giàu sang đến 

mức nào, tuy bạn hưởng giàu sang, oán thân chủ nợ của bạn cũng vẫn 

vây quanh bạn, quan sát kỹ lưỡng thì thấy ngày tháng của họ chẳng thoải 

mái tí nào, chúng ta phải rõ ràng, phải minh bạch. Chúng ta gặp được 

Phật pháp nên mới tìm ra một con đường sống sót, một lối thoát, thoát 

khỏi sanh tử luân hồi, tạm thời thoát khỏi những oán thân chủ nợ này, 

chẳng  phải là thoát khỏi vĩnh  viễn,  chỉ  là  tạm  thời thoát khỏi.  Sau khi 

thoát khỏi, chúng ta đến Tây Phương Cực Lạc thế giới, đến đó làm Bồ 

Tát, làm Phật, rồi mới quay trở lại để trả nợ. Trong kinh đức Phật nói rất 

rõ ràng  “Phật chẳng độ người không có duyên” , oán thân chủ nợ đối với 

tôi đều có duyên, tương lai tôi sẽ độ họ.  Từ đây có thể biết oán thân chủ 

nợ  nhiều  cũng  không  phải  là  không  tốt,  cũng  tốt,  tương  lai  độ  chúng 

sanh nhiều; quay trở lại giúp họ thành Phật, giúp họ cũng có thể thoát 

khỏi biển khổ, câu sau cùng: 

 Nhược ngộ võng bổ sanh sồ giả, thuyết cốt nhục phân ly báo. 

若遇網捕生雛者。說骨肉分離報。

 (Nếu gặp kẻ đặt lưới, giăng bẫy để bắt các sinh vật còn non yếu 

 thì dạy rõ quả báo cốt nhục chia lìa.) 

Ðây  cũng là việc tôi  đích  thân từng  trải, tôi đã làm  chuyện  này, 

chịu báo ứng này. Trong đời tôi, người thân không thể đoàn tụ. Lúc mở 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 344

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

quyển kinh này ra, tôi tạo cái nhân này,  chịu quả báo này, vô cùng rõ 

ràng, thật là minh bạch, đích thân trải qua nên cảm thọ vô cùng sâu đậm. 

Xem tiếp đoạn sau: 

 Nhược ngộ hủy báng Tam Bảo giả, thuyết manh lung âm á báo. 

若遇毀謗三寶者。說盲聾瘖啞報。

 (Nếu gặp kẻ hủy báng Tam Bảo thì dạy rõ quả báo đui, điếc, câm, 

 ngọng.) 

Những lời này đức Phật nói trong kinh đều là nói về hoa báo, quả 

báo là ở địa ngục. Chúng ta gộp câu dưới đây xem một lượt: 

 Ngược ngộ khinh pháp mạn giáo giả, thuyết vĩnh xử ác đạo báo. 

若遇輕法慢教者。說永處惡道報。

 (Nếu gặp kẻ khinh chê giáo pháp thì dạy rõ quả báo ở mãi trong 

 ác đạo.) 

Chúng ta gộp hai câu này để giảng. Coi thường Phật pháp, chểnh 

mảng việc hoằng pháp,  “Giáo”  là hoằng pháp lợi sanh, dùng tâm khinh 

mạn đối với những chuyện này; nói cách khác, chẳng coi trọng. Tại sao 

lại có quả báo nặng nề như vậy? Từ Phật pháp chúng ta cũng có thể liên 

tưởng đến thế pháp, trong thế pháp thì giáo dục là căn bản, căn bản của 

hạnh phúc cá nhân, căn bản của gia đình mỹ mãn, căn bản của xã hội an 

định, căn bản của hòa bình thế giới; nếu bạn phá hủy căn bản thì thế gian 

này làm sao chẳng loạn cho được? Sự giáo học của nhà Nho nói thật ra, 

chánh  sách,  phương  hướng,  mục  tiêu  của  giáo  dục  Trung  Quốc  là  do 

Hán Võ Ðế chế định. Quốc gia lấy chuyện này làm tông chỉ giáo học, 

mãi cho đến Mãn Thanh, triều đại không ngừng biến đổi nhưng chánh 

sách giáo học của Trung Quốc chẳng có thay đổi, suốt cả hai ngàn năm 

không thay đổi. Vào một lúc nào đó nếu quốc gia thực sự chấp hành, có 

thể làm thêm vài phần thì quốc thái dân an; nếu chẳng coi trọng thì thiên 

hạ đại loạn, có thể thấy chứng cớ rất rõ ràng trong lịch sử. Trong Học Ký 

có nói “Xây dựng đất nước, cai trị nhân dân, giáo học đứng hàng đầu”, 

chẳng  sai  tí  nào.  Xây  dựng  một  quốc  gia,  một  chánh  quyền,  lãnh  đạo 

nhân dân toàn quốc thì việc gì quan trọng nhất? Giáo dục, giáo học đứng 

đầu. Nếu khinh thường giáo, [khinh] mạn pháp thì vấn đề sẽ rất nghiêm 

trọng. 

Từ xưa đến nay Trung Quốc chẳng dùng pháp để trị quốc, người 

Tây phương hiện nay nói về pháp trị, người Trung Quốc chúng ta cao 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 345

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

minh hơn họ, người Trung Quốc dùng lễ trị. Từ xưa đến nay Trung Quốc 

nói về Ðạo, Ðức, Nhân, Nghĩa, Lễ, dùng năm thứ này để trị thiên hạ, trị 

quốc.  “Lễ  chi  dụng,  hòa  vi  quý” ,  Phật  pháp  chúng  ta  nói  về  Lục  Hòa 

kính, họ tuy không nói đến Lục Hòa, ít nhất thì họ cũng nói về Tam Hòa. 

Ngày  nay  chúng  ta  đến  Bắc  Kinh  thăm  viếng  Cố  Cung  của  triều  nhà 

Thanh,  cố  cung  này  trải  qua  ba  triều  Nguyên,  Minh,  Thanh,  hoàng  đế 

của  ba  triều  đại  này  đều  ở  nơi  ấy,  hơn  bảy  trăm  năm.  Ngôi  kiến  trúc 

chánh  của  cố  cung,  nhân  gian  chúng  ta  gọi  là  Kim  Loan  Ðiện,  thật  ra 

chẳng  gọi  là  Kim  Loan  Ðiện,  mà  gọi  là  Thái  Hòa  Ðiện,  nói  đến  Hòa. 

Phía sau Ðiện Thái Hòa là Ðiện Trung Hòa, sau nữa là Ðiện Bảo Hòa. 

Bạn nghĩ xem có ý nghĩa gì? Ðế vương có trí huệ, thông minh, dùng Ḥa 

để trị thiên hạ. Ý nghĩa này sâu rộng vô cùng, cho nên họ có thể kéo dài 

hai trăm sáu mươi mấy năm, chẳng phải là không có đạo lý. Nếu những 

hoàng đế cuối triều Thanh như Từ Hy còn giữ nguyên lý nguyên tắc của 

tổ tiên thì ngày nay [có lẽ] vẫn còn là thiên hạ của triều nhà Thanh, vẫn 

còn đại Thanh quốc, làm sao có thể mất nước được? Vô cùng đáng tiếc, 

con cháu cuối đời đều quên hết giáo huấn của tổ tông, mặc tình phóng 

túng nên mới mất nước. 

Cho nên căn cứ trên nguyên lý và nguyên tắc của giáo dục Trung 

Quốc thì một triều đình xây dựng có thể kéo dài ngàn năm, muôn đời, 

chỉ cần bạn làm theo thì người dân ai nấy đều hưởng phước, chẳng nghĩ 

đến phải lật đổ chánh quyền. Tại sao? Chánh quyền quá tốt, chánh phủ 

quá tốt, được dân cả nước ủng hộ. Nếu bạn làm không được thỏa mãn, 

trái nghịch nhân tâm thì người dân mới tạo phản. Nếu bạn có thể thuận 

theo nhân tâm, có thể hết thảy đều yêu dân như con, hết thảy đều chiếu 

cố rất chu đáo, yêu mến họ, lo lắng cho họ, dốc hết tâm lực để chiếu cố 

đời sống  của họ, làm  sao  không được  nhân dân ủng hộ?  Chánh quyền 

như vậy sẽ [duy trì]  ngàn năm,  muôn đời, là lẽ đương nhiên. Nếu bạn 

chẳng  yêu  nhân  dân,  bạn  chà  đạp  nhân  dân,  chẳng  bảo  hộ  nhân  dân, 

chẳng lo cho sự sống còn của nhân dân thì nhân dân đương nhiên sẽ tạo 

phản. Lịch sử là một tấm gương sáng rõ ràng, kinh luận là học vấn, lịch  

sử là giám sử69, là chứng minh cho chúng ta. 

Giáo  dục  của  nhà  Phật  đối  với  ảnh  hưởng  trị  loạn  trong  xã  hội 

Trung Quốc cũng vô cùng rõ ràng. Các triều đại Trung Quốc, triều đại 

nào hưng vượng nhất thì Phật pháp hưng thịnh, triều đại nào suy bại nhất 

thì Phật pháp cũng suy bại, trong ấy có nhân quả liên đới lẫn nhau. Tại 

69 lịch sử là tấm gương để soi vào hầu học hỏi kinh nghiệm của tiền nhân nên gọi là 

“giám sử”. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 346

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

sao  lại  có  hiện  tượng  này?  Phật  pháp  dạy  người  việc  thiện.  Phật  pháp 

hưng  vượng,  nhân  tâm  lương  thiện;  Phật  pháp  suy  bại,  nói  cách  khác, 

người tin Phật ít, người thiện ít, tâm thiện ít thì người ác sẽ nhiều. Thế 

nên sau khi Phật pháp truyền đến Trung Quốc, những vua chúa các triều 

đại Trung Quốc chẳng có một ai không hết lòng nỗ lực để học tập, phát 

triển hoằng dương Phật pháp, giáo dục nhà Phật phổ biến đến nhân gian, 

tạo nên phong khí tốt đẹp trong xã hội. Người người đều biết nhân quả 

báo ứng thì khởi tâm động niệm tự nhiên biết thâu liễm, chẳng cần pháp 

luật. Ðây tuyệt đối không phải là chánh sách ngu dân; tuyệt đối chẳng 

phải lường gạt lão bá tánh, trong ấy có chân lý, chân tướng sự thật. Câu 

kế tiếp: 

 Nhược ngộ phá dụng Thường Trụ giả, thuyết ức kiếp luân hồi 

 địa ngục báo. 

若遇破用常住者。說億劫輪迴地獄報。

 (Nếu gặp kẻ phá hoại của Thường Trụ thì dạy rõ quả báo ức kiếp 

 luân hồi nơi địa ngục.) 

 “Phá dụng Thường Trụ” , phía trước đã nói đây là thuộc về giới 

trộm cắp. Trộm vật thường trụ, trong kinh đức Phật nói tạo tội nặng gì 

Phật, Bồ Tát cũng có thể cứu, chỉ có trộm đồ thường trụ thì Phật không 

thể  cứu.  Nếu  chúng  ta  phạm  tội  này  thì  phải  làm  sao?  Tội  này  rất  dễ 

phạm. Chúng ta trộm cắp, trộm vật của một người thì kết tội nhẹ, tương 

lai trả nợ thì chỉ trả một người. Nếu trộm đồ của quốc gia thì rất phiền 

phức, tương lai trả nợ thì phải trả hết những người trong nước đó, họ đều 

là chủ nợ. Tài vật của quốc gia từ đâu đến? Ðến từ tiền thuế nhân dân 

đóng thuế. Thế nên người nào cũng là chủ nhân, tương lai trả nợ thì bạn 

trả cho từng người. Trung Quốc có mười ba ức người, mười ba ức người 

này đều là chủ nợ của bạn, bạn phải trả nợ mệt nghỉ. Thường trụ trong 

nhà Phật càng ghê gớm hơn nữa, nhưng chư vị phải biết hiện nay sự thật  

chẳng phải vậy. 

Lúc trước tôi giảng kinh ở Ðài Loan có một lão cư sĩ, cụ đã qua 

đời, vãng sanh nhiều năm rồi. Có một lần cụ đặc biệt mời tôi ăn cơm, chỉ 

mời một mình tôi, chỉ có hai người chúng tôi vào tiệm ăn. Tôi nói: Lão 

cư sĩ hôm nay mời tôi có chuyện gì không?  Cụ nói: Tôi có một vấn đề 

rất nhức đầu muốn hỏi pháp sư. Tôi nói: Vấn đề gì? Cụ nói: Phá hòa hợp 

Tăng,  ăn  cắp  đồ  của  Thường  Trụ  phải  đọa  địa  ngục  A  Tỳ,  vĩnh  viễn 

chẳng thể thoát thân, phải làm sao đây? Nghe xong tôi cười và nói: Cụ ở 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 347

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chỗ nào nhìn thấy phá hòa hợp Tăng, cụ thấy ở đâu? Tôi vừa hỏi như 

vậy,  cụ  suy  nghĩ  một  lát  rồi  cũng  đờ  người  ra.  Tôi  nói:  Cả  đời  tôi  đi 

giảng kinh thuyết pháp ở nhiều nơi, tôi chưa từng gặp Tăng Ðoàn hòa 

hợp. Tại sao vậy? Người xuất gia đều ở đó cãi lộn, đấu tranh. Tôi nói: 

Cụ ở đâu tìm được một Tăng Ðoàn hòa hợp? Vật thường trụ hiện nay là 

vật thường trụ gì? Chùa miếu đó là nhà của người đó, đó không phải là 

thập  phương  thường  trụ,  chúng  ta  đến  nơi  đó  quải  đơn70  cũng  không 

được, họ chẳng cho phép, vậy thì đâu phải là vật thường trụ? Ðó là nhà 

của người đó. Tôi vừa nói xong thì cụ ấy mới vỡ lẽ. Tôi nói: Việc phá 

hòa hợp Tăng đó chẳng phải là phá hòa hợp Tăng [theo đúng ý nghĩa], 

mà là phá nhà của người đó; trộm vật thường trụ là trộm vật trong nhà 

người  đó,  tội  đó  chẳng  có  nặng  cho  lắm.  Có  ba  người,  năm  người  trú 

trong chùa ấy thì tương lai trả nợ cho ba, năm người. Tôi nói: Cả đời tôi 

chưa  từng  gặp  Tăng  đoàn  hòa  hợp,  chưa  gặp  đạo  tràng  thập  phương 

thường trụ, chưa từng gặp. Lại nói Nếu cụ gặp thì nói cho tôi biết. Sau 

đó  cụ  suy  nghĩ  một  lát  cũng  nói  chưa  từng  gặp  qua.  Tôi  nói:  Vậy  thì 

được rồi, chúng ta hãy dùng cơm. 

Thế  nên  hiện  nay  miếu  gọi  là  miếu  của  con  cháu,  miếu  nhỏ,  đã 

biến chất rồi, chẳng phải thập phương thường trụ. Tương lai Cư Sĩ Lâm 

ở đây, Làng Di Ðà xây xong, đó là thập phương thường trụ. Nếu trộm 

cắp đồ vật ở trong ấy thì kết tội cũng giống như đã nói trong kinh. Ðạo 

tràng Cư Sĩ Lâm ở Tân Gia Ba tuy là do cư sĩ tại gia tạo dựng, nhưng 

đạo tràng này là thập phương thường trụ, bốn chúng đệ tử trong nhà Phật 

đều có thể quải đơn, đều sẽ không từ chối. Sau khi Làng Di Ðà xây dựng 

xong thì còn thù thắng hơn nữa. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên nói với tôi, bất 

cứ  người  niệm  Phật  ở  quốc  gia,  địa  phương  nào,  người  xuất  gia  cũng 

vậy, tại gia cũng vậy, chỉ cần xin được quyền cư trú hợp pháp ở Tân Gia 

Ba thì đạo tràng này đều sẽ cung ứng [chiếu cố]. Bạn ở đây thật thà niệm 

Phật, tứ sự cúng dường [đều đầy đủ], cúng dường cho đến khi bạn vãng 

sanh,  đây  là  thường trụ,  chân  chánh  là  thập  phương thường  trụ.  Cư  Sĩ 

Lâm, các bạn xem trai đường ở tầng dưới,  mỗi ngày ba bữa cung ứng 

theo lối ăn tiệc Lưu Thủy71, ăn cơm khỏi phải trả tiền, chẳng kể bạn tin 

Phật hay không tin Phật, bạn đến thì đều có cơm ăn. Thậm chí nếu bạn 

70 còn gọi là Quải Tích, Quải Bát, nghĩa là một vị Tăng du phương hành cước, ôm y 

bát, hành lý vào xin ở nhờ trong Tăng Đường một tự viện nào đó. 

71 Lưu  Thủy  là  ông  trưởng  giả  tiền  thân  của  Phật  Thích  Ca  trong  kinh  Kim  Quang 

Minh, ông đãi khách rất thịnh soạn với tâm bình đẳng, ai tới cũng được đãi ăn như 

nhau, không phân biệt địa vị tôn quý hay sang hèn, thân hay sơ. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 348

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

báng Phật, hủy báng Phật pháp, khi bạn bước vào cửa thì cũng để cho 

bạn dùng cơm, tuyệt đối chẳng từ chối. Chúng tôi thấy ở Cư Sĩ Lâm có 

rất  nhiều  người theo  đạo khác,  đạo  Cơ Đốc,  đạo  Thiên  Chúa,  người  ở 

gần đây đều tới dùng cơm, đều cúng dường tất cả, cúng dường một cách 

bình đẳng, đây là thập phương thường trụ. Thế nên ở nơi đó mỗi ngày có 

[cung ứng] ba bữa ăn, bạn hãy ăn tự nhiên, nhưng bạn không thể lén lút 

lấy gạo, đồ ăn ở đó đem về nhà, như vậy thì rắc rối ghê lắm, sự kết tội ấy 

là thập phương thường trụ kết tội, chẳng thể được. Người ta mở tiệm ăn 

chay, quán chay, bạn vào trong đó ăn cắp thì tội đó rất nhỏ, chẳng sao 

cả. Cư Sĩ Lâm là thập phương thường trụ, sự kết tội ở đó sẽ rất nặng. 

Thế nên ngày nay chúng ta gặp được thập phương thường trụ thì 

thật chỉ có Cư Sĩ Lâm mà thôi. Họ chỉ có một điều kiện, bạn chân tâm 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ thì bạn có thể thường trú ở đạo tràng ấy. 

Nhưng người hiện nay không thật thà, vì mục đích ngăn ngừa tệ đoan, có 

một số người giả vờ đến đó niệm Phật, tiếp nhận cúng dường thì chúng 

ta đã bị gạt, bị lừa rồi sao? Thế nên luật lệ ở đó là khi bạn đến Niệm Phật 

Đường để niệm Phật, những người cư trú ở đó phải điểm danh, liên tiếp 

ba lần không có mặt thì sẽ mời bạn rời khỏi, mời bạn đi khỏi, ở đó chẳng 

nhận  cho  bạn  cư  trú  nữa.  Bạn  phải  đến  Niệm  Phật  Đường,  một  khóa 

cũng không thiếu thì thường trụ ở đó sẽ hoan nghinh, cúng dường bạn; 

bạn  thực  sự  vì  sanh  tử,  thực  sự  muốn  thoát  ra  khỏi  Tam  giới,  thực  sự 

muốn cầu sanh Tịnh Độ, họ hoan hỷ cúng dường cho bạn, thế nên duyên 

này vô cùng thù thắng. Lúc chúng tôi giảng kinh Hoa Nghiêm đã có nói 

với chư vị, Tỳ Lô Giá Na Phật xây dựng Hoa Tạng thế giới, cúng dường 

và thành tựu cho những người tu hành; A Di Ðà Phật xây dựng Cực Lạc 

thế  giới  giúp  cho  những  người  niệm  Phật,  thành  tựu  cho  họ  làm  Phật. 

Ngày nay Cư Sĩ Lâm thành lập đạo tràng này để thành tựu cho những 

người niệm Phật ở mọi địa phương trên thế giới, giúp cho họ vãng sanh 

Tịnh Ðộ, chẳng thể nghĩ bàn. Ðây thực sự là đạo tràng hy hữu khó gặp 

trên  thế  giới.  Thế  nên  vật  thường  trụ  chúng  ta  phải  hiểu  rõ,  nhân  quả 

trong ấy chẳng thể nghĩ bàn. 

 Nhược ngộ ô phạm vu tăng giả, thuyết vĩnh tại súc sanh báo. 

若遇污梵誣僧者。說永在畜生報。

 (Nếu gặp kẻ ô nhục phạm hạnh và vu báng Tăng Già thì dạy rõ 

 quả báo ở mãi trong loài súc sanh.) 

 “Ô”  là ô nhiễm, trong Phật pháp là phạm tội dâm dục.  “Vu”  là

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 349

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

hủy báng, hủy báng người xuất gia, đây là vĩnh tại súc sanh báo.  “Vĩnh 

 tại súc sanh báo”  cũng là sau khi chịu báo trong địa ngục xong rồi thọ 

súc sanh báo, quả báo này chắc chắn là trong địa ngục. Pháp sư Thanh 

Liên trong đoạn văn này dẫn ra một đoạn trong Thắng Thiên Tử kinh nói 

đến việc phó chúc chúng ta lưu thông bộ kinh này, nếu có pháp sư lưu 

thông kinh này, lưu thông nghĩa là như thế nào? Có phải là chúng ta in ra 

nhiều một chút rồi đem tặng cho người ta thì gọi là lưu thông? Chẳng 

phải, phạm vi đó quá nhỏ hẹp. Y giáo phụng hành mới gọi là lưu thông, 

chúng ta phải làm gương cho người ta coi, đó gọi là lưu thông, vậy mới 

hữu dụng, mới thực sự có lợi ích cho chúng sanh. Ðây là việc mà trong 

kinh thường nói đến: Thọ trì, đọc tụng, vì người diễn nói. Diễn là biểu 

diễn, làm ra cho người ta coi, chân chánh là y giáo phụng hành, triệt để y 

giáo phụng hành. Chỗ có pháp sư, có kinh điển, có đạo tràng chính là 

chỗ có chư Phật Như Lai, công đức lợi ích này Phật, Bồ Tát cũng nói 

chẳng hết, chúng ta phải hiểu đạo lý này. Xem tiếp kinh văn: 

 Nhược ngộ thang hỏa trảm chước thương sanh giả, thuyết luân 

 hồi đệ thưởng báo. 

若遇湯火斬斫傷生者。說輪迴遞償報。

 (Nếu gặp kẻ nấu, nướng, chém, chặt, hoặc đả thương sanh vật, thì 

 dạy rõ quả báo phải luân hồi đền trả lẫn nhau.) 

Phía  dưới  nói  về  tạp  nghiệp  báo,  phía  trên  [những  gì]  chúng  ta 

nhìn thấy đều là ác nghiệp. Ðọc xong chúng ta cảm khái muôn vàn, đều 

đã từng tạo.  “Thang hỏa”  là gì? Lấy thịt chúng sanh đem nấu. Lúc xắt 

thịt thì dùng dao khứa từng miếng,  “trảm chước” . Ngày nay chúng ta sát

hại chúng sanh, ăn thịt chúng sanh, trong kinh đức Phật nói  “Người chết 

 làm dê, dê chết làm người” , tương lai chúng ta chết đi đọa vào nẻo súc 

sanh, chúng nó sanh làm người thì cũng sẽ chặt, chém chúng ta ra từng 

miếng mà ăn,  “quả báo luân hồi đền trả lẫn nhau” . Ngày nay chúng ta

ăn  thịt  nó,  tương  lai  nó  ăn  thịt  chúng  ta,  cứ  đền  trả  lẫn  nhau  dây  dưa 

chẳng  dứt.  Hiện  nay  tai  nạn  trên  thế  gian  nhiều  như  vậy  là  vì  nguyên 

nhân gì? Sát nghiệp quá nặng. Không những các chúng sanh này ăn thịt, 

mà còn ăn sống nữa, bạn nói vậy thì làm sao được! Hiện nay tại sao tai 

nạn xảy ra nhiều gấp mấy lần lúc trước?  Chúng ta bình tĩnh nghĩ thử 

xem,  năm  chục  năm,  sáu  chục  năm  về  trước,  lúc  kháng  chiến  và  thời 

gian trước đó, đây là việc tôi đích thân trải qua.  Lúc đó đời sống nhân 

dân rất khổ, ở thôn quê khoảng một tháng mới bán thịt một lần, đâu phải 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 350

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ngày nào cũng có thịt mà ăn? Là việc chẳng thể nào có được. Cả mấy 

làng một tháng mới hợp lại làm thịt một con heo. Lúc làm thịt heo thì 

tìm một cây cao, trên cây để một cành tre, trên cành tre treo một miếng 

giấy vàng, mọi người nhìn thấy thì biết ngày hôm ấy có bán thịt ở đó, 

mới đi đến đó mua nửa cân, một cân thịt, mỗi tháng mới ăn thịt một lần. 

Chỉ có vào dịp tết thì mới có thịt ăn mỗi ngày, do đó con nít đều mong 

cho đến tết. Hiện nay thì mỗi ngày đều là tết, mỗi ngày đều ăn thịt, mỗi 

ngày đều sát sanh, tai nạn quả báo bèn lập tức hiện tiền. Chúng ta phải 

bình  tĩnh  mà  quan  sát,  mà  suy  tư,  thì  sẽ  tìm  ra  nguyên  nhân  thực  sự. 

Thiên  tai  nhân  họa  xảy  ra  dồn  dập  không  dứt,  nhìn  thấy  mà  ghê  sợ, 

chẳng biết nguyên nhân, như vậy là ngu muội, vô tri. 

Không  tin  lời  thánh  nhân  thế  gian,  xuất  thế  gian  nói,  chẳng  đọc 

sách  thánh  hiền,  chẳng  tin  lời  thánh  hiền  nói,  cho  rằng  tự  mình  thông 

minh trí huệ hơn người xưa, người xưa lạc hậu rồi. Trí huệ, thông minh 

của người hiện nay  vượt trội hơn người xưa  quá nhiều, người  xưa đốt 

đèn  dầu  đâu  có  sáng  bằng  đèn  điện  hiện  nay?  Người  hiện  nay  thông 

minh hơn người xưa, họ nói rất hùng hồn, nghe rất có đạo lý, nhưng thật 

ra chẳng có đạo lý. Trí huệ thông minh của người xưa có thể phát triển 

kỹ thuật khoa học như ngày nay hay chăng? Họ có khả năng này, có trí 

huệ này. Tại sao không làm? Họ có đại đạo lý của họ. Nếu hai ngàn năm 

trước đã bắt đầu làm thì thế giới này đã sớm hủy diệt từ lâu rồi. Thế nên 

họ chẳng chịu phát triển, hy vọng người đời trụ ở thế gian lâu dài, an ổn, 

sống  đời  sống  chân  chánh  của  con  người.  Người  hiện  nay  chẳng  sống 

cuộc  đời  con  người,  mà  là  sống  làm  nô  lệ  cho  cơ  giới,  khoa  học,  kỹ 

thuật, chứ đâu phải là sống đời con người? Ý vị tình người chẳng còn 

nữa, ngay cả nằm mộng bạn cũng chẳng nghĩ ra. Chúng ta đọc sách cổ 

xưa, bạn hãy coi văn chương, tác phẩm văn học của người xưa, người 

thuở xưa sống trong tình thơ ý họa, đẹp đẽ biết bao! Ðời sống của con 

người hiện nay, sinh sống ở đâu? Trong yêu ma quỷ quái. Tôi chẳng tiếp 

xúc, lâu lâu nhìn thấy những hình ảnh ca vũ trên TV, đó là gì? Yêu ma 

quỷ quái. Âm thanh ấy giống như quỷ khóc, sói tru, [họ] sống cuộc đời 

như vậy. Họ đâu có hưởng thụ gì đâu, chúng tôi nhìn thấy rất tội nghiệp 

cho họ, hoàn toàn là điên cuồng, giống như hút ma túy, chích morphine 

nên  trở  thành  như  vậy,  đâu  có  phải  là  hình  dáng  của  con  người  nữa? 

Chẳng bình thường tí nào. Thế nên chúng ta nhất định phải cảnh giác, 

cảnh giác một cách cao độ. 

Chúng ta làm việc trong nhà bếp, đọc tới câu này có thể nào chẳng 

kinh hồn hoảng vía ư? Ðọc qua đoạn này trong kinh Ðịa Tạng thì nhất 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 351

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

định sẽ chẳng dám ăn thịt nữa, chẳng dám sát sanh nữa. Chúng ta học 

Phật, tuy là mình hiểu được đạo lý này, người nhà chẳng tin, họ vẫn còn 

muốn ăn thịt; mỗi ngày đều phải cắt xẻ cho họ, vẫn còn chặt thịt, vẫn 

phải nấu nướng cho họ thì phải làm sao? Tôi khuyên bạn, tốt nhất mỗi 

ngày niệm  một cuốn kinh Ðịa Tạng hồi hướng cho người nhà. Bạn có 

tâm  chân  thành,  Tam  Bảo  gia  trì,  tương  lai  tâm  niệm  của  họ  sẽ  từ  từ 

chuyển  đổi  trở  lại,  chân  thành  có  thể  cảm  động  con  người.  Dùng  tâm 

chân thành thay thế cả nhà, cả nhà đều là oán thân chủ nợ, tôi chẳng ăn 

nhưng phải làm thay cho họ, như vậy không phải là oán thân chủ nợ ư? 

Thế nên bạn phải thay họ hồi hướng, sám hối, một ngày nào đó họ sẽ 

cảm động, họ sẽ quay lại. Nếu họ không thể quay lại, chẳng cảm động, 

đó  là  vì  tâm  chân  thành  của  chúng  ta  chẳng  đủ,  sức  lực  của  chúng  ta 

chưa đạt đến mức, phải tự trách mình. Nhất định phải tìm thời gian để 

sám hối thay họ, lạy Ðịa Tạng Bồ Tát nhiều thêm, có thể lạy ba trăm lạy 

mỗi ngày, một ngàn lạy mỗi ngày, dùng tâm chí thành cầu sám hối thì 

mới  tiêu  nghiệp  chướng.  Hồi  hướng  công  đức  bạn  tu  được  cho  những 

chúng sanh ấy, hồi hướng gia trì cho họ, hy vọng họ sớm được sanh đến 

cõi  lành.  Việc  hồi  hướng  thứ  nhì  hy  vọng  người  nhà  có  thể  tiêu  trừ 

nghiệp  chướng,  khai  trí  huệ,  dứt  ác,  tu  thiện,  vĩnh  viễn  chẳng  ăn  thịt 

chúng sanh. Như vậy bạn hành hạnh Bồ Tát ngay trong gia đình bạn, gia 

đình chính là đạo tràng của bạn. Ðộ chúng sanh thì độ người nhà trước, 

sau đó độ thân quyến, bạn bè, hàng xóm, bạn phải làm ra cho người ta 

thấy. Thế nên học Phật mà người nhà không được độ thì bạn chẳng có 

thành  tựu  gì  hết,  bạn  thành  tựu  rất  có  hạn.  Nếu  bạn  có  thể  cảm  động 

người nhà của bạn thì sự học Phật của bạn mới kể là có một chút thành 

tựu, có một chút thành tích.  Nếu người nhà của bạn không thể cảm động 

thì bạn chẳng có thành tích gì đáng nói. 

 Nhược ngộ phá giới phạm trai giả, thuyết cầm thú cơ ngạ báo. 

若遇破戒犯齋者。說禽獸飢餓報。

 (Nếu gặp kẻ phá giới phạm trai thì dạy rõ quả báo làm thân cầm 

 thú đói khát.) 

Việc phá giới thì mọi người đều biết.  “Phạm trai” , cái gì gọi là 

trai?  Hiện nay một số người cứ tưởng ăn chay nghĩa là  “trai” , ăn chay, 

thật ra là hiểu sai rồi. Trai, trong nhà Phật chúng ta gọi là quá trung bất 

thực (không ăn quá giữa ngày), chẳng phải là quá ngọ (quá mười hai giờ 

trưa), quá ngọ cũng sai. Hiện nay một số người gọi là trì ngọ, nói như 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 352

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

vậy không đúng, quá trung bất thực, quá trung [nghĩa là quá giữa ngày]. 

Nếu dùng chữ ngọ, giờ ngọ là từ mười một giờ tới một giờ trưa, giờ ngọ 

dài  hai  tiếng  đồng  hồ.  [Phải  nói  là]  không  ăn  quá  giữa  ngày.  Thế  nên 

người trì trai hiện nay tốt nhất là phải dùng lịch thiên văn, vì thời điểm 

giữa ngày đều khác nhau, thời điểm này đều có xê xích từng ngày, lịch 

thiên văn là chính xác nhất. Thời điểm giữa ngày vào lúc mấy giờ, mấy 

phút,  mấy  giây,  sau giữa ngày  bạn  không  thể  ăn thì  mới  thực sự  là  trì 

trai. Lúc trì trai mà phạm trai (tức là ăn quá giữa ngày) thì có tội. Phật, 

Bồ Tát trì trai là để cho chúng sanh học theo, người thế gian chẳng ai 

không tham ăn, mỗi ngày ăn ba bữa, còn phải ăn điểm tâm, ăn buổi tối, 

đây đều là lỗi. Trong vấn đề ăn uống, không hay không biết lại tạo ra rất 

nhiều  tội  nghiệp,  họ  chẳng  biết.  Thế  nên  người  xuất  gia  thị  hiện  làm 

gương  cho  họ  coi,  quý  vị  một  ngày  ăn  nhiều  như  vậy,  đòi  hỏi  dinh 

dưỡng nhiều như vậy mà thân thể cũng không khỏe gì cả; chúng tôi một 

ngày ăn một bữa cũng chẳng thua kém gì thân thể quý vị. Làm cho họ từ 

điểm  này  phản  tỉnh  và  giác  ngộ,  thực  sự  hiểu  được  đạo  dưỡng  sinh. 

Người hiện nay [tưởng rằng] dưỡng sinh là phải hấp thụ thật nhiều dinh 

dưỡng,  người  Trung  Quốc  chúng  ta  hồi  đó  tới  giờ  chưa  từng  nói  đến 

dinh dưỡng. Ở Trung Quốc đại lục có một số nơi còn lạc hậu nghèo nàn, 

họ làm sao hiểu được dinh dưỡng là gì? Nhưng thật kỳ lạ, họ đều sống 

rất lâu, thọ mạng con người ở thôn quê rất dài, người sống trên một trăm 

tuổi rất nhiều. 

Lúc trước tôi cư trú ở Mỹ, hình như lúc đó Ðại Lục vừa mới mở 

rộng72, vừa mới mở rộng chẳng lâu. Mỹ đã từng phái một số người đến 

Trung  Quốc  Ðại  lục  để  tìm  hiểu,  nghiên  cứu  tại  sao  mức  vệ  sinh  của 

người Trung Quốc tệ như vậy mà họ có thể sống lâu? Người Mỹ chuyện 

gì cũng đòi hỏi [tốt nhất] nhưng lại không sống lâu, họ muốn nghiên cứu 

về đạo lý này [nhưng] chẳng tìm được nguyên do. Coi đời sống ăn uống 

của họ (người Trung Quốc) so với tiêu chuẩn của Mỹ thì thua quá xa, 

nhưng người Trung Quốc lại sống lâu. Dùng phương pháp khoa học gì 

để nghiên cứu cũng tìm chẳng ra, họ chẳng hiểu nổi. Nguyên nhân của 

sự sống lâu ở đâu? Tâm địa thanh tịnh, vọng niệm ít, phiền não thực sự 

[là nguyên nhân] đoạt mất mạng sống con người. Phiền não của người 

Mỹ  rất  nặng,  quá  nặng,  người  Mỹ  trẻ  tuổi  khoảng  dưới  hai  mươi  lăm 

tuổi coi còn được, vóc dáng còn rất đẹp, trên ba mươi tuổi thì thôi khỏi 

nói.  Vết  nhăn  trên  mặt  hiện  ra  từng  đường,  rất  nhiều  vết  nhăn,  người 

72 mở cửa tiếp xúc với thế giới bên ngoài chứ không bế quan tỏa cảng nữa. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 353

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Trung Quốc chúng ta, quý vị coi thử đâu có vết nhăn [gì đâu]. Tại sao lại 

có nhiều vết nhăn như vậy? Phiền não quá nhiều đấy mà. Nhiều ở chỗ 

nào? Áp lực đời sống. 

Bạn phải biết đời sống của người Mỹ [bề ngoài] hình như rất tốt 

đẹp, [nhưng] đều là do trả nợ mà có đấy. Mua nhà phải vay mượn, mua 

nhà phải trả bao nhiêu? Chẳng đến một phần mười. Thí dụ căn nhà mười 

vạn  đồng,  chỉ  cần  trả  [trước]  năm  ngàn  là  được.  Sau  đó  từ  từ  trả  dứt 

trong vòng hai mươi năm, ba mươi năm,  mỗi tháng trả góp và trả tiền 

lời, phải mượn tiền ngân hàng. Những đồ vật dùng trong nhà của họ như 

xe hơi, tủ lạnh, thậm chí tôi nói cho các bạn biết khi họ mua đồ ăn cũng 

mua thiếu chịu. Khi bạn mua đồ ăn, mua rau cải, mua gạo, v. v…, thì 

dùng  thẻ  tín  dụng  (credit  card);  thẻ  tín  dụng  là  do  ngân  hàng  cấp  cho 

bạn, ngân hàng cho mua chịu. Bạn vất vả đi làm, mỗi ngày làm việc là 

nhằm để trả tiền mượn ngân hàng, trả tiền bảo hiểm. Cả đời họ làm việc, 

làm việc hằng ngày là để trả nợ, bạn hãy nghĩ xem áp lực đời sống của 

họ bao lớn. Thế nên họ phải hết lòng nỗ lực để làm việc, họ chẳng dám 

giải  đãi,  chẳng  dám  làm  biếng.  Tại  sao  vậy?  Vừa  mới  làm  biếng,  vừa 

mới giải đãi thì công ty đuổi bạn lập tức. Thế thì bạn rồi đời, tất cả đồ 

đạc trong nhà bạn sẽ bị ngân hàng tịch thâu đem bán đấu giá để trả nợ. 

Ðời sống của họ rất cực khổ, rất đáng thương, bạn chẳng cư trú ở ngoại 

quốc thì không hiểu tình huống của họ, thật là rất khổ. 

Lần đầu tiên tôi về thăm tổ quốc, đi cùng với Hàn Quán Trưởng 

về quê của bà ở Ðại Liên, ở đó có không ít bạn bè, thân thích ra tiếp đón, 

mời  chúng  tôi  dùng  cơm.  Họ  biết  chúng  tôi  từ  Mỹ  đến,  họ  vô  cùng 

ngưỡng mộ.  Tôi nói với họ, tôi nói đời sống của người Mỹ chẳng bằng 

họ, họ chẳng tin, họ nói tôi gạt họ, an ủi họ. Tôi quay lại hỏi họ, lúc đó 

có khoảng ba mươi mấy người ngồi ở đó, tôi nói: Quý vị ba mươi mấy 

người [ở đây], tôi hỏi quý vị có ai sinh sống phải trả nợ không? Họ nhìn 

lẫn nhau, chẳng có ai cả. Người Mỹ làm sao sánh bằng quý vị! Người 

Mỹ từ lúc sanh ra liền phải trả nợ, đến chết còn trả chưa hết nợ. Ðời sống 

của họ là như thế nào? Ðời sống của quý vị là như thế nào? Tuy bề ngoài 

đời sống của quý vị hình như nghèo hơn họ, quý vị chẳng có nhà lầu, 

chẳng có xe hơi, nhưng sau khi quý vị đi làm về, vài người bạn tụ lại với 

nhau,  ăn  vài hạt  đậu  phộng, nhâm  nhi  ly  rượu,  nói chuyện  rất  là thoải 

mái,  người  ngoại  quốc  có  nhàn  nhã,  hưởng  thú  thanh  nhàn  như  vậy 

không? Chẳng có. Cả đời cũng chẳng thể sống một ngày như vậy, đầu óc 

từ sáng tới tối luôn luôn khẩn trương, thế nên người ngoại quốc rất dễ 

suy lão, nguyên nhân là ở chỗ này. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 354

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Chúng  ta  hiểu  được  bối  cảnh  văn  hóa  của  họ,  nói  thật  ra  họ 

ngưỡng mộ người Ðông phương. Chúng ta còn có tiền dành dụm, còn có 

thể gom góp được một chút tiền, họ không có. Trong gia đình người Mỹ 

có thể tìm được hai chục đồng tiền mặt là rất hiếm có, [ít] có nhà nào có 

nhiều tiền mặt như vậy. Tôi nói lời chân thật với mọi người, tôi ở Mỹ hết 

mười lăm năm, đã đi đến nhiều thành thị. Cả thế giới choáng váng vì cơn 

bão  kinh  tế,  nhưng  người  Trung  Quốc  bị  ảnh  hưởng  tương  đối  ít.  Tại 

sao?  Người  Trung  Quốc  ít  mượn  nợ,  ít  mượn  tiền  ngân  hàng,  chẳng 

mượn tiền, chẳng bị áp lực. Nguyên lý kinh tế của các nước tư bản chủ 

nghĩa  trên  toàn  thế  giới  ngày  nay  là  gì?  Tức  là  điều  mà  người  Trung 

Quốc gọi là cho mượn với tiền lời cao. Bạn mượn tiền họ, cuối cùng bị 

họ  ép  chết,  họ  để  cho  bạn  có  dịp  sung  sướng  nhất  thời,  sau  cùng  mới 

đoạt mạng của bạn. Chúng ta bình tĩnh khách quan xem xét rất rõ ràng, 

minh bạch. 

Người Trung Quốc có phước, tự mình phải biết, phải hiểu, phải tự 

ái. Ngày nay Trung Quốc còn chưa thể đạt được an định, đó là vì nguyên 

nhân khác. Nếu trên phương diện nhân lực, tài nguyên có thể vận dụng 

được thích đáng, hết thảy những tai hại tự nhiên hoặc do người tạo đều 

có thể tránh khỏi, có thể làm được một quốc gia tốt nhất trên thế giới, 

làm mô phạm, làm gương mẫu cho hết thảy các quốc gia trên thế giới. 

Mục  đích  cuối  cùng  là  thế  giới  hòa  bình,  thế  giới  đại  đồng,  đây  là  sự 

cống hiến lớn nhất của người Trung Quốc đối với toàn thế giới, [đó là] ý 

nghĩa chân thật nhất. Chúng ta phải nỗ lực làm, người xuất gia làm cho 

tròn  bổn  phận  của  người  xuất  gia  là  được  rồi.  Đại  sư  Ấn  Quang  dạy: 

 “Giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận.  Tránh  lòng  Tà,  giữ  lòng 

 Thành, Tin sâu nhân quả”  73, thiên hạ sẽ thái bình. Những câu nói này 

của lão nhân gia đích thật có thể cứu hết thảy chúng sanh  trong  chín  

ngàn năm đời Mạt pháp. Kinh văn phía sau nói: 

 Nhược ngộ phi lý hủy dụng giả, thuyết sở cầu khuyết tuyệt báo. 

若遇非理毀用者。說所求闕絕報。

 (Nếu gặp kẻ phá hủy vật dụng một cách phi lý, thì dạy rõ quả báo 

 mọi sở cầu đều thiếu hụt.) 

Ðây thường được người ta gọi là cầu bất đắc khổ trong  “bát khổ” . 

Bạn mong cầu, tại sao cầu không được? Có nguyên nhân.  “Phi lý”  tức là 

73 Ðôn luân tận phận, nhàn tà tồn thành, thâm tín nhân quả. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 355

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ngày nay chúng ta chúng ta thường nói bất hợp pháp, không hợp lý, hủy 

dụng một cách chẳng hợp tình hợp lý. Hủy là gì? Hủy hoại, dụng là sự 

hưởng dùng mà bạn có được, sự hưởng thụ của bạn. Hết thảy sự hưởng 

thụ của bạn ngày nay, chẳng kể là hưởng thụ vật chất hay tinh thần, sự 

hưởng thụ này chẳng hợp lý, chẳng hợp pháp, chẳng hợp tình, quả báo 

của bạn sau này sẽ là chẳng như ý, “cầu bất đắc”. 

 Nhược ngộ ngô ngã cống cao giả, thuyết ty sử hạ tiện báo. 

若遇吾我貢高者。說卑使下賤報。

 (Nếu gặp kẻ kiêu mạn cống cao thì dạy rõ quả báo làm nô dịch 

 hèn hạ.) 

Cống cao ngã mạn sẽ có quả báo là hạ tiện, trong xã hội hiện nay 

rất rõ ràng; lúc mình có quyền, có địa vị thì ngạo mạn, ỷ quyền thế hiếp 

đáp người. Vừa chớp mắt người ấy mất hết địa vị, phải đi tìm một công 

việc thấp hèn để sinh sống. Phút chốc địa vị bị mất hết, bị kẻ khác sai 

bảo, quả báo ở ngay trong đời này chẳng cần phải đợi đến đời sau. Ngày 

nay chúng ta thấy rất nhiều [người] thật rất vất vả mới leo lên một tầng 

lớp cao trong xã hội, vừa gặp một cơn bão táp kinh tế [suy thoái] lập tức 

công ty  liền  giảm  nhân viên,  công  ăn việc  làm  mất  hết,  phải  tìm  công 

việc vặt vãnh để sinh sống, phải bị người ta sai bảo. Hiện nay tại các nơi 

trên thế giới chỉ cần bạn quan sát kỹ lưỡng sẽ thấy rất nhiều kẻ chẳng 

biết khiêm tốn, tôn trọng người khác. Người ở chức vị cao cũng phải tôn 

trọng những viên chức thấp, không thể mặc tình sai khiến, sau này phải 

bị quả báo không tốt. 

 Nhược ngộ lưỡng thiệt đấu loạn giả, thuyết vô thiệt bách thiệt 

 báo. 

若遇兩舌鬥亂者。說無舌百舌報。

 (Nếu gặp kẻ nói hai lưỡi gây xích mích thì dạy rõ quả báo không 

 lưỡi hoặc trăm lưỡi.) 

 “Lưỡng thiệt”  là khêu chọc người khác, gây xích mích, làm cho 

hai bên chẳng hòa hợp, tạo tội nghiệp như vậy. Người tạo tội nghiệp này 

nhiều, mục đích là muốn kiếm lợi, khiêu khích hai bên, khiêu khích thị 

phi.  Phía  trước  đã  nói  quả  báo  này,  đây  là  thuộc  về  khẩu  nghiệp;  ác 

khẩu, nói lưỡi đôi chiều đều đọa địa ngục tên là địa ngục Kéo Lưỡi. Quả 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 356

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

báo  ở  địa  ngục  trả  xong  lại  đọa  súc  sanh,  trong  loài  súc  sanh  có  loài 

chẳng có lưỡi, có loài trăm lưỡi, vẫn còn chịu quả báo này. 

 Nhược ngộ tà kiến giả, thuyết biên địa thọ sanh báo. 

若遇邪見者。說邊地受生報。

 (Nếu gặp kẻ tà kiến thì dạy rõ quả báo thọ sanh ở vùng biên địa.) 

Tà tri tà kiến, tà tri kiến cũng phải coi họ tạo nghiệp cạn hay sâu, 

rộng hay hẹp. Nếu nghiệp ấy ảnh hưởng người khác ít thì quả báo của họ 

sẽ  nhẹ;  nếu  tà  tri  tà  kiến  này  ảnh  hưởng  nhiều  người,  thời  gian  ảnh 

hưởng lâu dài thì quả báo của họ sẽ nặng. Có người hỏi tôi, những bài do 

người  có  tà  tri  tà  kiến  viết  ra,  sách  của  họ  viết  ra,  hướng  dẫn  lầm  lạc 

chúng sanh, tương lai họ phải đọa địa ngục đến khi nào mới có thể thoát 

ra? Tôi nói với họ, tôi nói căn cứ vào kinh Phật. Những cuốn sách mà họ 

viết  ra  trên thế gian này  một  cuốn  cũng  tìm  chẳng ra  thì họ mới  thoát 

khỏi địa ngục. Nếu có một thư viện nào đó còn giữ một cuốn thì họ còn 

rắc rối, họ sẽ chẳng thể thoát khỏi.  Do đó có thể biết, sách họ in càng 

nhiều thì càng phiền phức, tội của họ sẽ càng nặng, họ ảnh hưởng đến 

nhiều  người,  thời  gian  ảnh  hưởng  dài,  cái  tội  này  nặng  lắm.  Thế  nên 

chúng  ta  nói  chuyện  cũng  phải  cẩn  thận,  nếu  có  thâu  âm  lại  thì  cũng 

giống như sách vậy, đến khi nào băng thâu âm này hoàn toàn bị hủy diệt 

trên thế gian này, hoàn toàn mất hết, thì bạn mới thoát ra khỏi địa ngục. 

Nếu còn một bộ được người ta giữ lại thì hỏng rồi, bạn sẽ chẳng thoát ra 

khỏi địa ngục. Người xưa thường nói:  “Bệnh từ miệng vào, họa từ miệng 

 ra” , một tí cũng chẳng sai. Thế nên Bồ Tát dạy chúng ta  “nói ít một câu, 

 niệm thêm một câu Phật” . Khi người ta nói chuyện mình nghe không rõ 

là tốt nhất, không cần biết họ nói cái gì, [mình cứ niệm] A Di Ðà Phật, 

niệm một câu này tốt hơn bất cứ cái gì. Tại sao? Chẳng cần phải nghe, 

đều chẳng có ý nghĩa, ngoài A Di Ðà Phật ra tất cả đều chẳng có ý nghĩa, 

bạn  nghe  những  thứ  ấy  làm  gì!  Thật  thà  niệm  Phật  nhất  định  sẽ  được 

sanh Tịnh Ðộ, nghe những thứ thị phi này, những lời nói bá láp này, nhất 

định sẽ tạo lục đạo luân hồi, tăng thêm tội nghiệp của mình, chẳng đáng 

chút nào. 

 “Biên địa thọ sanh” , biên địa là những chỗ mà ngày nay được gọi  

là văn hóa lạc hậu. Trong đời này người sanh ở những chỗ văn hóa lạc 

hậu thì sẽ chẳng có cơ hội được giáo dục, họ làm sao không ngu si cho 

được? Ngu si thì chắc chắn sẽ tạo tội nghiệp, thế nên quả báo này rất dễ 

sợ. Xin xem tiếp đoạn kinh sau đây, Bồ Tát ở đây làm một kết luận cho  

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 357

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chúng ta. 

 Như thị đẳng. 

如是等。

 (Những chuyện này.) 

Ðây  là  chỉ  những  việc  nói  phía  trên.  “Ðẳng”   là  nhiều  quá,  nói 

không hết. 

 Diêm Phù Ðề chúng sanh, thân khẩu ý nghiệp ác tập kết quả, 

 bách thiên báo ứng kim thô lược thuyết. 

閻浮提眾生。身口意業惡習結果。百千報應今粗略說

 (Trăm ngàn sự báo ứng kết quả bởi tập khí xấu ác từ thân, khẩu, ý 

 nghiệp của chúng sanh trong cõi Diêm Phù Ðề, nay chỉ nói sơ lược đó 

 thôi.)

 “Lược thuyết”  là báo cáo một cách sơ lược, đoạn này nói hết thảy  

chúng sanh hiện  nay  trên thế  gian  chúng  ta, tạo  nghiệp nhân ác.  Ngày 

ngày thân, khẩu, ý luôn tạo tác, thân tạo giết, trộm, dâm; [nếu bạn nói] 

tôi chẳng có giết, mỗi ngày bạn ăn thịt tức là sát sanh. Tôi chẳng có sát 

sanh, chỉ là ăn thịt mà thôi; nếu bạn không ăn thịt thì người ta sát sanh 

làm chi? Có lẽ người hiện đại không tin nhân quả, mặc tình giết hại, mặc 

tình ăn nuốt. Lúc trước chúng tôi ở dưới quê, tôi không phải đã kể cho 

các bạn nghe rồi sao, mỗi tháng làm thịt một con heo, lúc giết heo người 

đồ tể đều có niệm chú cho heo, nói với heo rằng:  

 Heo ơi, heo ơi, mày đừng giận tao. 

 Mày là một món ăn của người ta, 

 Người ta không ăn thì tao không chém mày, 

 Mày hãy tìm người ăn thịt mà đòi nợ. 

Ông ta rất thông minh, người đồ tể này đổ hết tội báo cho người 

ăn thịt, kêu con heo đi kiếm người ăn thịt mà đòi nợ. Do vì bạn ăn thịt 

thì ông ta  mới  sát sanh, nếu bạn  không  ăn  thịt thì ông  ta  sẽ  không  sát 

sanh, ăn thịt là sát sanh gián tiếp, vẫn là tạo sát nghiệp mỗi ngày. Nghiệp 

trộm cắp, nghiệp dâm dục chẳng có cách chi tránh khỏi. Khẩu có bốn thứ 

nghiệp: Vọng ngữ, nói lưỡi hai chiều, nói lời ác độc, nói lời thêu dệt, có 

ai  không  tạo?  Trong  ý  nghiệp tràn  đầy  tham-sân-si.  Thế  nên ngày  nay 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 358

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chúng ta quan sát thế giới này, thân - ngữ - ý của hết thảy chúng sanh gia 

tăng từng năm, như vậy chịu sao nổi! Ðây là nhân, rất đáng sợ! Muốn 

ngưng cũng không ngưng được. Ðừng nói tiêu nghiệp chướng, làm sao 

tiêu  nổi?  Mỗi  ngày  luôn  tăng  thêm.  Làm  sao  không  có  quả  báo  cho 

được ? “Ác tập kết quả” , thân - ngữ - ý tạo mười loại ác nghiệp, tập khí 

ác  nghiệp  tích  lũy  thì  quả báo bèn  hiện  tiền.  Ðây  là  quả báo  thiên tai, 

nhân họa, tam đồ bát nạn; tam đồ bát nạn là do vậy mà có.  “Bách thiên

 báo ứng” , bách thiên chẳng phải là con số, là tượng trưng cho vô lượng 

vô biên báo ứng, phía trước chỉ nói sơ lược mà thôi. 

Ngày nay trong đời này nếu chúng ta thực sự muốn thoát ly tam 

giới, phải bắt đầu thay đổi từ chỗ nào? Bắt đầu thay đổi từ tâm địa. Phải 

làm cho tâm đạt đến mức thuần thiện, trong tâm chẳng có ác niệm, cái gì 

là ác?  Thập ác, đây là đơn giản nhất, chẳng có ý niệm ác này. Ý chẳng 

có  tư  tưởng  tà  vạy,  đây  là  tâm  địa  pháp  môn.  Niệm  niệm  đều  y  giáo 

phụng hành. Trong kinh Phật dạy những gì chúng ta nên làm thì chúng ta 

hết  lòng  nỗ lực đi  làm.  Những gì  Phật  nói  không thể làm  thì  chúng  ta 

ngay cả móng ý cũng chẳng khởi, [được vậy thì] chính mình mới có thể 

tự độ, mới thực sự nắm vững. Cho dù đời này chẳng vãng sanh Tịnh Ðộ, 

chẳng  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ,  đời  sau  chắc  chắn  sẽ  được  phước  báo  nhân 

thiên, sẽ chẳng đọa tam ác đạo. Cho dù ngày nay thân, khẩu của chúng ta 

chẳng có ác hạnh, nhưng ý vẫn còn ác niệm, vẫn còn tư tưởng tà vạy, nói 

cho chư vị biết vẫn [tạo nghiệp] tam đồ, lục đạo y như cũ. Do đó Tổ sư, 

đại đức thời xưa dạy chúng ta tu từ căn bản, căn bản là gì? Niệm đầu là 

căn bản. Nếu bạn thích đọa tam ác đạo, chịu khổ nạn vô số kiếp thì cũng 

được, bạn cứ tiếp tục giữ những ác niệm và tư tưởng tà vạy đi. Nếu bạn 

cảm thấy cái khổ tam đồ trong vô số kiếp, bạn nhìn thấy rất sợ, sợ hãi, 

chẳng cam chịu nhận lãnh, bạn phải sửa đổi tâm niệm từ ngày hôm nay. 



Tiêu chuẩn Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh là một tiêu chuẩn 

rất tốt. Các bạn đồng học Tịnh Tông ngày nay tại sao khóa tối chúng ta 

chọn kinh Vô Lượng Thọ phẩm ba mươi hai đến ba mươi bảy, những gì 

nói trong ấy hoàn toàn giống kinh Ðịa Tạng, đó là tiêu chuẩn thiện ác, 

không  thể  không  biết.  Ác,  nhất  định  phải  đoạn  dứt,  đoạn  không  được 

cũng phải đoạn, không đoạn không được! Nếu bạn không đoạn thì bạn 

nhất định sẽ đọa địa ngục, tự bạn dứt khoát phải hiểu rõ, nếu không đoạn 

thì chắc chắn sẽ đọa địa ngục, chẳng có con đường thứ hai nào khác dễ 

đi hơn. Sau khi từ địa ngục thoát ra, giống những quả báo nói trong kinh 

bạn đều phải hứng chịu. Nếu bạn muốn mình không đọa địa ngục, đời 

này có thể liễu sanh tử, thoát khỏi tam giới, vãng sanh Tịnh Ðộ thì bạn 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 359

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nhất định phải làm, không làm không được. Người khác làm hay không 

chẳng liên quan gì đến mình, trên con đường tu hành này, Phật Tổ đã nói 

rất  rõ  ràng,  giảng  rất  minh  bạch:   Sanh  tử  của  ai  thì  người  đó  liễu,  ai 

 cũng  chẳng  thay  thế  cho  người  khác,  “ông  tu  ông  đắc,  bà  tu  bà  đắc, 

 không tu thì không đắc” . Tu cái gì? Cải tâm (sửa đổi tâm), đó là chân tu. 

Tâm của bạn sửa đổi rồi thì đương nhiên hành động của bạn cũng sẽ thay 

đổi. Nếu hành vi làm giống như vậy nhưng trong tâm chẳng có sửa đổi 

thì không được, luận tội đều luận từ trong tâm, nhất định phải hiểu đạo 

lý này. 

Xem tiếp đoạn cuối: 

 Như  thị  đẳng  Diêm  Phù  Ðề  chúng  sanh  nghiệp  hoặc  sai  biệt, 

 Ðịa Tạng Bồ Tát bách thiên phương tiện nhi giáo hóa chi. 

如是等閻浮提眾生業感差別。地藏菩薩百千方便而教

化之。

 (Những chúng sanh ở Diêm Phù Ðề này có nghiệp hoặc sai khác, 

 Ðịa Tạng Bồ Tát cũng có trăm ngàn phương tiện để dạy dỗ.) 

Phía  trước  nói  về  tạo  nghiệp,  đoạn  trước  này.  Ðúng  là   “chúng

 sanh ở Diêm Phù Ðề ương ngạnh khó dạy dỗ” . Ðịa Tạng Bồ Tát hiểu rõ, 

chúng  ta  đọc thấy  trong  kinh,  Bồ  Tát  hiểu  rõ,  hôm  nay  chúng  ta  cũng 

hiểu rõ, chúng ta phải học theo Ðịa Tạng Bồ Tát, phải học tập Ðịa Tạng 

Bồ Tát. Giống như Bồ Tát vậy, dùng mọi thứ thiện xảo phương tiện giáo 

hóa chúng sanh.  Hóa là gì? Chúng sanh tiếp nhận sự dạy dỗ bèn có thể 

quay về, đoạn dứt ác, hướng thiện, [vậy là đã chuyển] hóa rồi. Hóa là kết 

quả  của  sự  dạy  dỗ,  giáo  là nhân,  hóa  là quả.  Hóa  ác  niệm  thành  thiện 

niệm, hóa phiền não thành Bồ Ðề, hóa phàm phu thành Bồ Tát, vậy thì 

sự giáo học của bạn đã đạt được mục đích, thực sự có được thành quả. 

Ðây  là  việc  chúng  ta  nhất  định  phải  học  tập.  Xem  tiếp  đoạn  kinh  văn 

phía sau:

 Thị  chư  chúng  sanh  tiên  thọ  như  thị  đẳng  báo,  hậu  đọa  địa 

 ngục động kinh kiếp số vô hữu xuất kỳ. 

是諸眾生先受如是等報。後墮地獄動經劫數無有出期

 (Những  chúng  sanh  này  trước  hết  phải  thọ  lãnh  những  quả  báo 

 như thế, sau đó lại đọa vào địa ngục trải qua nhiều kiếp không có kỳ hạn 

 thoát ra.)

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 360

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ở đây, đức Phật nói lời chân thật, trong kinh nói đến báo ứng là 

quả báo trong đời này, gọi là hoa báo. Sau khi chết rồi chắc chắn phải 

đọa địa ngục. Ðến lúc nào mới được thoát khỏi?  “Ðộng kinh kiếp số” , 

phía trước nói với chúng ta vô lượng kiếp,  “vô hữu xuất kỳ” . Xuất kỳ 

(kỳ hạn thoát ra) chắc chắn là có, tại sao lại nói  “vô hữu” ? Quá dài, bạn 

chẳng thể thoát khỏi trong thời gian ngắn. 

 Thị cố nhữ đẳng. 

是故汝等。

 (Thế nên các ông.) 

Do vì duyên cố này, Phật khuyên dạy  Tứ Đại Thiên Vương. Tứ 

Đại Thiên Vương phát tâm hộ trì, hộ thế. Nhóm những người các ông, 

 Hộ nhân hộ quốc, vô lịnh thị chư chúng nghiệp mê hoặc chúng 


sanh. 

護人護國。無令是諸眾業迷惑眾生。

 (Hộ nhân hộ quốc, chớ để những nghiệp chướng đó làm mê hoặc 

 chúng sanh.)

Trong  bản  chú  giải  của  pháp  sư  Thanh  Liên  có  viết  một  câu, 

đương nhiên Ngài cũng dựa theo lời Phật nói trong kinh, tức là kinh Cựu 

Tạp Thí Dụ. Theo kinh ấy, đức Phật Thích Ca nói sáu mươi vạn ức năm 

ở thế gian bằng một ngày ở địa ngục. Lúc trước lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam 

trong Ðại Chuyên Phật Học Giảng Tòa đã nói với học sinh các trường 

đại học chuyên khoa, nói đến địa ngục, một ngày ở địa ngục bằng hai 

ngàn bảy trăm năm ở thế gian, nói như vậy là có căn cứ. Hai ngàn bảy 

trăm  năm  đại  khái  là  địa  ngục  nhỏ,  nói  nhiều  quá  sẽ  làm  người  ta  sợ 

điếng người. Trong kinh này Phật nói một ngày trong địa ngục bằng sáu 

mươi vạn ức năm ở cõi người.  Thời cổ Ấn Ðộ chữ  “ức”  này có ba loại: 

Mười vạn cũng gọi là ức, trăm vạn cũng gọi là ức, vạn vạn cũng gọi là 

ức. Chúng ta dùng số nhỏ nhất, mười vạn tính là một ức. Sáu mươi vạn 

ức tuổi, sáu mươi rồi nhân thêm mười, một ngày trong thế gian chúng ta, 

thế nên địa ngục có nên đi vào không?  Ðây là nói địa ngục lớn Vô Gián, 

dài lắm. Chúng ta tạo tội nghiệp địa ngục rất dễ dàng, hiện nay bạn tạo, 

quả báo khổ trong tương lai bạn làm sao chịu nổi? 

Trong kinh này, đức Phật phó chúc Tứ Đại Thiên Vương phải hộ 

quốc, hộ người, đừng để các thứ nghiệp tội thế gian mê hoặc chúng sanh. 

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 361

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Chúng ta nghe xong lời này, trước hết phải tự phản tỉnh, nói cho chư vị 

biết  mỗi  ngày  đều  phải  phản  tỉnh.  Trong  nhà  Phật  định  ra  công  khóa 

sáng tối, tôi đã nói với mọi người, khóa sáng là để nhắc nhở chính mình, 

khóa tối là để phản tỉnh. Lúc lễ đọc tụng kinh văn trong khóa tối phải hết 

lòng phản tỉnh. Những gì trong kinh dạy chúng ta phải làm, chúng ta đã 

làm  được  chưa?  Dạy  chúng  ta  đừng  làm,  chúng  ta  có  vi  phạm  hay 

không? Ðây là cách bạn chân chánh làm công khóa sáng tối. Khóa tụng 

sáng tối chẳng phải đem kinh ra tụng một lần cho Phật, Bồ Tát nghe, như 

vậy  là  hoàn  toàn  sai  lầm,  Phật,  Bồ  Tát  đâu  có  muốn  nghe  những  thứ 

này? Muốn độ chúng sanh thì phải độ mình trước, tự mình không tạo ác 

nghiệp, chính mình nhất quyết không đọa tam ác đạo thì bạn mới có khả 

năng giúp đỡ người khác. Nếu nói thân mình còn giữ không nổi mà đi 

giúp người khác, chẳng có chuyện này. Bởi vậy chúng ta nhất định phải 

đặt chân mình đứng thật vững vàng, nhất quyết chẳng đọa tam đồ. Hơn 

nữa, tự mình có lòng tin kiên định, quyết định được sanh Tịnh Ðộ. Hơn 

nữa  nhất  định  có  thể  tự  tại  vãng  sanh,  tại  sao  lại  nắm  chắc  như  vậy? 

Nghiệp chướng đã tiêu hết, làm sao tiêu? Trong tâm chẳng có một tâm 

niệm ác, trong ý chẳng có một tư tưởng tà vạy thì bạn có thể nắm chắc. 

Vãng  sanh chẳng  có  bệnh khổ, hiện tiền chẳng  có đau bệnh; chẳng có 

đau bệnh là hoa báo, vãng sanh chẳng có bệnh khổ là quả báo. Tại sao 

người ta có thể làm được, chúng ta làm không được? Lý do người ta có 

thể làm được, chẳng có gì khác, tức là trong tâm chẳng có ác niệm, trong 

ý chẳng có tư tưởng tà vạy, là nhờ vào điểm này. 

 Tứ thiên vương văn dĩ, thế lệ bi thán hiệp chưởng nhi thoái. 

四天王聞已。涕淚悲歎合掌而退。 

 (Tứ thiên vương nghe xong, rơi lệ than thở, chắp tay lễ Phật mà 

 lui ra.)

Thế Tôn khai thị cho họ xong, Tứ Đại Thiên Vương nghe xong rơi 

lệ,  bi  thán.  “Bi thán”   có  hai  nghĩa,  một  là  than  thở  nghiệp  tập  chúng 

sanh  quá  nặng,  quá  nặng,  ý  thứ  hai  là  tự  mình  trách  nhiệm  quá  nặng. 

Chúng ta muốn giúp đỡ chúng sanh, trước tiên phải giúp đỡ chính mình. 

Ðược rồi, hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 15 (Số 14-12-15) 

Xin mở kinh bổn, quyển trung, Phẩm thứ năm: Danh hiệu của địa  

 Phẩm Thứ Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm Phù - Tập 14 

 362

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ngục, xin xem kinh văn: 

PHẨM THỨ NĂM: DANH HIỆU CỦA ĐỊA NGỤC 

地獄名號品第五

 Nhĩ  thời  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  bạch  Địa  Tạng  Bồ  Tát 

 ngôn:  “Nhân  giả,  nguyện  vi  thiên  long  tứ  chúng  cập  vị  lai  hiện  tại 

 nhất thiết chúng sanh, thuyết Sa Bà thế giới cập Diêm Phù Đề tội khổ 

 chúng sanh sở thọ báo xứ địa ngục danh hiệu, cập ác báo đẳng sự. Sử 

 vị lai thế mạt pháp chúng sanh tri thị quả báo”. 

爾時普賢菩薩摩訶薩白地藏菩薩言。仁者。願為天龍

四眾及未來現在一切眾生。說娑婆世界及閻浮提罪苦眾生

所受報處地獄名號。及惡報等事。使未來世末法眾生知是

果報。

 (Lúc đó Phổ Hiền Bồ Tát Ma Ha Tát nói với Địa  Tạng  Bồ  Tát  

 rằng:  “Thưa  Nhân  giả,  xin  Ngài  hãy  vì  trời,  rồng,  tứ  chúng  và  tất  cả 

 chúng sanh ở hiện tại cùng vị lai mà nói rõ danh hiệu của các địa ngục, 

 nơi thọ báo của các chúng sanh tội khổ ở thế giới Sa Bà và cõi Diêm 

 Phù Đề, cùng những sự ác báo để cho chúng sanh trong thời Mạt pháp ở 

 đời sau biết rõ những quả báo đó”.) 

Đến  đây  là  một  đoạn.  Đoạn  này  là  do  Phổ  Hiền  thỉnh  nói,  phía 

trước đã giới thiệu qua  “nghiệp duyên, nghiệp hoặc” , sau hai phẩm này, 

đối với những khổ báo của hết thảy chúng sanh tạo ác nghiệp trên thế 

gian cảm được thì chúng ta cũng đã hiểu một phần rồi. Trong đoạn kinh 

này, Phổ Hiền Bồ Tát đại từ đại bi thay chúng ta thỉnh pháp, thỉnh cầu 

Địa Tạng Bồ Tát nói đại khái, sơ lược những tội báo này cho chúng ta 

biết. Không chỉ chúng ta hy vọng hiểu rõ, mà lục đạo chúng sanh trong 

thế giới Sa Bà bao gồm chư thiên, bát bộ quỷ thần [đều hy vọng hiểu rõ]. 

Vì những chúng sanh này trước mắt là hưởng thụ phước báo, phước báo 

của thiên nhân, nhưng phước cõi trời hưởng hết rồi thì phải làm sao đây. 

Mỗi chúng sanh hoặc là [chỉ] nói về mỗi con người, không phải chỉ có 

sanh mạng trong một giai đoạn này mà thôi, chúng ta nhất định phải hiểu 

rõ điều này. Chúng ta có đời quá khứ, quá khứ vô thỉ, chúng ta còn có 

đời vị lai, vị lai vô chung, những năm tháng vô thỉ vô chung này chẳng 

có cách chi tính đếm nổi. Ngày nay chúng ta nói về con số thiên văn, con 

số thiên văn so với vô thỉ vô chung cũng còn khác xa vời vợi, tội nghiệp 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 363

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tích lũy từ vô lượng kiếp đến nay cũng là vô lượng vô biên. Quả báo ở 

giai  đoạn  này  là  hạnh  nghiệp  của  chúng  ta  đã  tạo  từ  vô  lượng  kiếp, 

nghiệp nhân nào gặp được duyên thì sẽ hiện ra, [nói chung] là sự việc 

như vậy. 

Người không học Phật chẳng hiểu rõ, chẳng thấu hiểu những chân 

tướng sự thật này; Phật đã nói với chúng ta thật rõ ràng, lời Phật nói có 

đáng  tin  không?  Lời  Phật  nói  là  thật  hay  không?  Chỗ  thù  thắng,  cao 

minh nhất trong giáo học của Phật là Ngài dạy chúng ta chứng thật, Ngài 

nói với chúng ta chuyện như vậy, kêu chúng ta tự mình đi chứng minh, 

như vậy thì không giả rồi. Phật chẳng có nói: “Những gì ta nói là thật thì 

nhất định phải là thật”, Phật chẳng nói như vậy. Phật nói xong, bạn có 

thể tự mình chứng thật. Dùng phương pháp gì để chứng thật? Phật dạy 

phương pháp cho bạn, bạn tự cầu chứng. Lục đạo, thập pháp giới đều là 

thật, Nhất Chân pháp giới cũng là thật, bạn có thể chứng thật. Khỏi phải  

nói đến những tội nghiệp đã tạo trong đời này, những tội nghiệp đã tạo 

trong nhiều đời nhiều kiếp về trước [cũng quá nhiều rồi], cho nên đến 

lúc phước cõi trời hưởng hết, tội nghiệp tích lũy từ những đời quá khứ 

vẫn còn thì đâu có lý nào chẳng đọa lạc được? Trong các cảm ứng trong 

mười pháp giới thì cảm ứng ác nhiều hơn, cũng tức là ác duyên nhiều, 

thiện duyên ít. Nếu bạn không tin lời này thì cũng chẳng khó chứng thật; 

bạn hãy suy tư, trắc lượng kỹ càng. Trong đời sống hiện tiền của chúng 

ta,  từ  sáng  đến  tối  những  người,  sự,  vật  mà  chúng  ta  gặp  gỡ  đều  là 

duyên, trong đó thiện duyên nhiều hay ác duyên nhiều? Ngoại duyên bên 

ngoài khơi lên ý niệm trong tâm của chúng ta, lục căn chúng ta tiếp xúc 

cảnh giới lục trần bên ngoài, chúng ta khởi tâm động niệm là ác niệm 

nhiều hay là thiện niệm nhiều? Bạn bình tĩnh suy tư thì sẽ hiểu rõ. Nếu 

từ sáng đến tối, ác niệm của chúng ta nhiều hơn thiện niệm, thì đời sau 

bạn sẽ sanh đến đâu? Đó không phải là sẽ đi vào tam ác đạo hay sao, đâu 

cần  phải  hỏi  người  khác!  Chẳng  cần  phải  hỏi  ai  khác,  chẳng  cần  hỏi 

Phật, Bồ Tát, tự mình biết rõ ràng, minh bạch. 

Trong  một  ngày,  từ  sáng  đến  tối  nếu  chúng  ta  có  thể  giữ  được 

thiện niệm nhiều hơn ác niệm thì chúng ta mới nắm chắc không đọa tam 

ác đạo.  Sự nắm chắc này cũng không hoàn toàn hết mười phần, tại sao? 

Lúc lâm chung bạn có thể nắm chắc hay không? Lúc bình thường có thể 

nắm chắc, nhưng lúc lâm chung nắm không chắc thì vẫn phải đọa lạc. 

Do đó mới biết chuyện này thật là khó, lúc bình thường phải tập luyện, 

tại sao? Lúc bình thường rèn luyện thì đến lúc lâm chung mức độ có thể 

nắm chắc nhiều hơn; nếu lúc bình thường không chịu rèn luyện thì đến 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 364

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

lúc lâm chung mức độ nắm chắc sẽ rất ít, chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

Cổ đức có thí dụ, đó là  “luyện binh ngàn ngày chỉ để dùng trong một 

 chốc mà thôi” , lúc bình thường phải rèn luyện, đến phút cuối cùng có 

thể đánh thắng hay không thì chưa chắc. Nhưng nhất định phải rèn luyện 

thì khi đánh trận mới có cơ hội thắng trận. Nếu lúc bình thường không 

rèn luyện thì lúc ra trận chắc chắn sẽ bị đánh bại. Lúc bình thường rèn 

luyện, trong các buổi giảng chúng ta đã nói rất nhiều. Đặc biệt là thời 

gian gần đây, hoàn cảnh sinh sống của chúng ta trên trái đất này, địa cầu 

là  đại  hoàn  cảnh  sinh  sống  của  chúng  ta  xảy  ra  nhiều  tai  biến  khác 

thường, thiên tai nhân họa rất nhiều, số lượng mỗi năm càng tăng, mỗi 

lần xảy ra càng nghiêm trọng hơn trước; chúng ta nghe báo cáo ở nhiều 

địa phương đích thật làm cho thân tâm con người đều chẳng yên, sinh 

hoạt trong lo sợ. 

Ngày nay mọi người đều hỏi chúng ta đi đâu để tránh nạn? Chẳng 

có một nơi nào trên thế giới này an toàn hết, bạn đi đâu được? Đi đâu 

cũng vậy. Một ngày trước lúc lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam vãng sanh, hay là 

hai ngày trước, Ngài nói với học trò:  Tai nạn đã đến, Phật, Bồ Tát, thần 

 tiên cũng cứu chẳng nổi, chỉ có một con đường sống sót duy nhất là chắc 

 thật niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Lời dặn dò lúc lâm chung của Ngài 

khuyên nhắc học sinh chúng ta, chẳng có đường nào thoát được, chẳng 

có chỗ nào có thể trốn được. Tai nạn hình thành như thế nào? Do cộng 

nghiệp  của  chúng  sanh  cảm  đến,  chẳng  giác  ngộ;  đức  Phật  đã  nói  rõ 

ràng, minh bạch, chẳng có người tin, chẳng có người chịu tiếp nhận, cho 

rằng lời Phật nói là mê tín. Người hiện đại đều tin khoa học, tin vào y cứ 

trong  khoa  học,  nếu  lỡ  khoa  học  nói  sai  một  câu  thì  làm  sao  đây?  Sự 

thiệt hại sẽ chẳng nhỏ. Chúng ta biết được trí huệ của đức Phật có được 

từ trong thiền định, điều này chẳng phải giả. 



Phật  nói  với  chúng  ta  mỗi  người  đều  có  trí  huệ,  năng  lực  này, 

 “nhưng vì vọng tưởng chấp trước nên chẳng thể chứng được” , cho nên

mục đích của lời Phật dạy là muốn chúng ta chứng được. Phật nhìn thấy, 

bạn cũng có khả năng nhìn thấy, đức Phật hiểu rõ, bạn cũng có khả năng 

hiểu rõ, ngày nay tại sao bạn không hiểu rõ? Tại sao nhìn chẳng thấy? 

Phật nói vì bạn có vọng tưởng, có phân biệt, có chấp trước. Chỉ cần xả 

bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, xả hết sạch sành sanh thì bạn sẽ 

nhìn thấy thấu suốt diện mục chân thật của hư không pháp giới, vậy thì 

còn phải nghe người khác nói nữa ư? Đến lúc đó những gì bạn nhìn thấy, 

bạn tiếp xúc đến chẳng khác những gì chư Phật Như Lai đã nói. Thế nên 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 365

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Phật là  “người nói lời chân thật, lời thực sự, lời đúng như vậy”  74. “Như 

 ngữ giả”  nghĩa là sự thật ra sao thì nói như vậy, tuyệt chẳng thêm cành, 

thêm lá, và cũng chẳng nói giảm bớt một chút, lời nói hoàn toàn phù hợp 

với chân tướng, sự thật, như vậy gọi là như ngữ. Chẳng có nói dối, chẳng 

có lừa dối, câu nào cũng đều chân thật, thành thật. 

Thế nên chư thiên cũng muốn nghe, phước báo của thiên nhân tuy 

lớn nhưng nên nghĩ đến lúc phước báo hưởng hết thì phải làm sao? Họ 

phải hiểu rõ đạo lý này, họ có thể tu phước tiếp tục mãi  mãi, làm cho 

phước báo của họ kéo dài, chẳng đến nỗi phước hưởng hết rồi phải đọa 

lạc.  Nhưng  chúng  ta  biết,  đây  là  lời  đức  Phật  nói  trong  kinh,  người 

hưởng hết phước trời đọa lạc rất nhiều, người có thể tu phước tiếp tục 

chẳng đọa lạc thì rất ít; nói thật ra cũng giống như cõi người chúng ta. 

Người  thực  sự  tin  Phật  pháp,  thiện  căn  sâu  dầy,  có  trí  huệ,  tuy  hưởng 

phước báo nhân thiên, vẫn tu phước, tích phước không ngừng nên phước 

của  họ  có  thể  hưởng  nhiều  đời,  hưởng  phước  nhiều  đời  nhiều  kiếp. 

Trong  kinh  đức  Phật  dạy  chúng  ta  phước  báo  của  việc  bố  thí  cúng 

dường. Thí dụ trong kinh Phật nói có người cúng dường Bích Chi Phật 

một chén cơm, phước của họ được là quả báo chín mươi ức kiếp chẳng 

chịu bần cùng. Cúng dường một chén cơm là một chuyện rất nhỏ thì làm 

sao có thể được phước báo to lớn như vậy? Phước lớn hay nhỏ là do nơi 

tâm lượng cúng dường. Nếu lúc cúng dường này có tâm thanh tịnh, tâm 

bình đẳng, tâm chân thành thì phước báo sẽ rất lớn, chẳng có giới hạn. 

Nhưng chư vị phải ghi nhớ chín mươi ức kiếp so với vô lượng kiếp là 

một con số rất nhỏ, chín mươi ức kiếp trở về sau thì như thế nào? Có 

nghĩ đến hay không? Đây là nói rõ bố thí tài vật chẳng bằng bố thí pháp. 

Phước báo của bố thí tài vật chẳng thể sánh kịp với bố thí pháp, trong 

kinh  Hoa  Nghiêm  phẩm  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  Hạnh  Nguyện  nói  rất  rõ, 

phước của sự bố thí pháp thật là vô lượng vô biên. Thế nên kinh Phật 

không thể  không đọc,  đạo lý  mà  Phật  đã giảng  không thể  không thâm 

nhập, nó có thể giúp cho chúng ta thật nhiều, thật nhiều. Thế nên thiên 

nhân cũng muốn hiểu chân tướng sự thật này, huống chi là chúng ta. 

Phổ Hiền Bồ Tát nói rất hay  “cập vị lai hiện tại nhất thiết chúng 

 sanh” .  “Hiện  tại”   là  đương  lúc  tham  gia  pháp  hội,  những  người  nghe 

Phật, nghe Địa Tạng Bồ Tát thuyết pháp.  “Vị lai”  tức là bao gồm chúng 

ta trong đó. Phổ Hiền Bồ Tát vì chúng ta khải thỉnh, chúng ta ở đây nghe 

Địa Tạng Bồ Tát báo cáo, vì chúng ta mà nói.  “Diêm Phù Đề”  tức là thế 

74 “chân ngữ giả, thật ngữ giả, như ngữ giả”. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 366

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

giới này của chúng ta,  “Sa Bà thế giới”  là đại thiên thế giới, Diêm Phù 

Đề  là  địa  cầu  của  chúng  ta,  đây  là  nơi  chúng  ta  quan  tâm  nhiều  nhất. 

 “Tội khổ chúng sanh” , hãy xem nhân số năm mươi mấy ức người ở trên 

thế gian chúng ta có phải đang sinh sống trong tội khổ không? Những gì 

chúng ta tạo tác đều là tội, những gì chúng ta thọ nhận đều là khổ. Bất kể 

là giàu sang phú quý trên thế gian này, có ai sinh sống chẳng khổ? Mỗi 

người có cái khổ riêng. Trong nhà Phật những gì hiện nay đang thọ nhận 

từ những tạo tác tội nghiệp được gọi là hoa báo, sau khi hoa báo thì có 

quả báo, quả báo ở đời sau. Sau khi bạn chết đi cảm nhận quả báo, quả 

báo nghiêm trọng hơn hoa báo rất nhiều. Ở đây nói về quả báo. 

 “Sở  thọ  báo  xứ,  địa  ngục  danh  hiệu” ,  đây  là  việc  chúng  ta  rất 

muốn biết. Phổ Hiền Bồ Tát khải thỉnh là dựa trên trí huệ chân thật, đại 

từ đại bi, nếu chẳng có trí huệ, chẳng có tâm đại từ đại bi, thì chẳng thể 

nêu  lên  câu  hỏi  này.  Khải  thỉnh,  nói  ra  mục  đích  là  hy  vọng  hết  thảy 

chúng sanh nghe xong có thể hiểu được trạng huống chân thật trong địa 

ngục hoàn toàn là do tự tâm biến hiện nên, cùng y báo, chánh báo trang 

nghiêm ở Nhất Chân pháp giới của chư Phật Như Lai đều là sự việc sanh 

từ một niệm. Ở đây chúng ta phải thực sự chú ý:  “Một niệm” , một niệm 

tức  là  sát-na-tế  nói  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  các  bạn  đồng  học  hỏi  về 

sanh tướng vô minh. Sanh tướng vô minh tức là nhất niệm, tức là sát-na-

tế. Hiện tướng phát sanh từ một niệm, sau khi phát sanh thì sẽ niệm niệm 

tiếp nối, thời gian tiếp nối dài hay ngắn hoàn toàn dựa trên nghiệp lực. 

Thế nên hiểu được đạo lý này xong, chúng ta mới biết được sức mạnh 

của sự sám hối chẳng thể nghĩ bàn, cho dù là tạo tội cực nặng, một niệm 

sám  hối  là  sửa  đổi  tâm  niệm  trở  lại.  Chư  vị  phải  biết  hết  thảy   “niệm 

 đầu”  đều là vọng niệm, sửa vọng niệm thành chánh niệm. Chánh niệm là 

gì? Những gì tương ứng với tánh đức thì gọi là chánh niệm, chẳng tương 

ứng với tánh đức là vọng niệm, tà niệm. Niệm thị-phi, nhân-ngã, niệm 

tham-sân-si-mạn đều là tà niệm. Niệm chư Phật, Bồ Tát là chánh niệm, 

giống như  đức  Phật trong  kinh thường nói:   “Một niệm tương  ứng  một 

 niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật” , cao minh tột cùng. 

Nếu thường niệm bố thí, thường niệm trì giới, nhẫn nhục thì đã thành Bồ 

Tát cả rồi. Làm Phật, làm Bồ Tát, làm chúng sanh đều ở tại một niệm, 

một niệm tham mà không chán thì đã đi vào cõi ngạ quỷ rồi. 

Chư vị phải biết, tham thế pháp đọa cõi ngạ quỷ, tham Phật pháp 

cũng đọa cõi ngạ quỷ, tại sao vậy? Tâm tham đọa ngạ quỷ, chẳng nói đối 

tượng  tham  là  gì.  Nhưng  đến  cõi ngạ  quỷ  cũng  có phước  báo  lớn  nhỏ 

khác nhau, tham thế pháp thì biến thành ngạ quỷ chẳng phước đức, tham 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 367

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Phật pháp thì đọa vào ngạ quỷ hưởng phước. Trong kinh nói đến đa tài 

quỷ, thiểu tài quỷ75, tham Phật pháp thì thành đa tài quỷ, tham tiếng tăm 

lợi dưỡng trong thế gian thì thành thiểu tài quỷ. Phật dạy chúng ta đoạn 

tâm  tham  thì  duyên  đến  cõi  ngạ  quỷ  đã  đứt,  tuy  trong  A  Lại  Da  thức 

chúng  ta  có  nghiệp  nhân  ngạ  quỷ,  nhưng  duyên  chẳng  còn,  có  nhân 

nhưng không có duyên thì chẳng kết thành quả, tạm thời bạn sẽ chẳng 

đọa cõi ngạ quỷ. 

Đố kỵ, sân khuể đọa địa ngục, chẳng luận thế pháp, Phật pháp đều 

rất khổ, cho nên trong địa ngục chỉ có thọ khổ chứ chẳng hưởng phước, 

trong cõi ngạ quỷ còn hưởng phước chứ địa ngục thì không hưởng được. 

Thế nên chúng ta trong đời sống hằng ngày, đối người, đối sự, đối vật 

đừng nên khởi tâm sân khuể, chẳng nên khởi tâm đố kỵ, nhất định phải 

biết khởi những tâm này, đối với mình chắc chắn không có ích lợi gì hết. 

Cảnh giới bên ngoài thường làm cho mình sanh phiền não, làm cho mình 

chẳng  như  ý,  đều  phải  nghĩ  đây  là  nghiệp  chướng  trong  mạng  mình, 

mình phải chịu đựng, tự làm tự chịu, đời trước tạo nhân chẳng tốt, hiện 

nay gặp quả báo chẳng tốt, tâm bình tịnh trở lại, chẳng oán trời, chẳng 

75 Trong Phật Thuyết Vu Lan Bồn Kinh Giảng Ký, pháp sư Văn Châu giảng như sau:

Có ba loại “đa tài quỷ”: 

a. Quỷ  được  đồ  vứt  bỏ:  Họ  thường  được  những  thức  ăn  vứt  bỏ  khi  người  ta 

cúng tế, vì phước ít tội nhiều, ít chịu bố thí, thường bỏn xẻn, khi nào đồ vật bỏ đi 

mới chịu đem cho kẻ khác nên bị quả báo như vậy. 

b. Quỷ được đồ mất: Họ hưởng được đồ ăn bị bỏ mất, bỏ sót ở bên đường. Nhân 

là vì trước kia họ có của cải, thường tham lam chấp trước, sợ bị mất nên mới chịu thí 

bỏ, thế nên bị quả báo như vậy. 

c. Quỷ có thế lực: Như Dạ Xoa, La Sát, Tỳ Xá Già, những cảm thọ giàu có, vui 

vẻ giống như cõi người, cõi trời. Họ trú trên cây cối, hang núi, hoặc ở tại linh miếu, 

trên  hư  không,  hình  tướng  đứng  thẳng,  biến  hóa  khôn  cùng,  nhưng  vẫn  thuộc  nẻo 

quỷ; Nhân của họ là tội phước đều tạo, nhân khổ vui lẫn lộn tạo thành 

Lại có người nói: Ngạ quỷ có ba loại:  

a. Ngoại chướng: Lúc nhìn thấy  nước, giống như bị dao chắn ngang cổ không 

uống được. 

b. Nội chướng: Miệng có đuốc lửa, cổ họng như lỗ kim, không thể ăn uống. 

c.   Vô chướng: Nhìn thấy nước sông cũng như lửa lớn, hoặc ăn phẩn uế, hoặc tự 

cắt thịt trên thân mình mà ăn. 

Theo cách giảng trên, chữ “tài” ở đây có nghĩa là “ăn uống no đủ”, “nhiều tài” 

nghĩa là ăn uống được no đủ, “ít tài” nghĩa là ăn uống không no, ăn uống bị chướng 

ngại. (Quỷ ở đây hiểu theo nghĩa rộng, quỷ thần đều bị gộp vào ngạ quỷ đạo, do họ 

tham chuộng ăn uống không chán đủ, tức là tâm tham không bao giờ thỏa mãn nên 

luôn cảm thấy đói khát)

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 368

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

trách  người,  thế  thì  chúng  ta  đoạn  dứt  duyên  địa  ngục  này.  Tuy  có 

nghiệp nhân địa ngục nhưng sẽ chẳng chịu quả báo địa ngục. Đây là nói 

về tam đồ (ba đường ác). 

Nghiệp  nhân  của  cõi  súc sanh  là ngu si, ngu si là  gì?  Không có 

khả  năng  phân  biệt  chân-vọng,  tà-chánh,  thị-phi,  cứ  thường  đảo  lộn 

những  chân  tướng  sự  thật  này,  vậy  là  chẳng  có  trí  huệ,  vậy  là  ngu  si. 

Trong  thế  gian  hiện  nay  đến  đâu  cũng  có  thể  thấy  hiện  tượng  ngu  si. 

Quan trọng nhất  là  coi  mình  có  ngu si hay  không?  Người  khác  ngu  là 

chuyện của người ta, chẳng có liên quan gì tới mình. Nếu mình ngu thì 

chuyện rắc rối này lớn lắm, ngu si sẽ đọa súc sanh. Làm sao tránh ngu 

si? Phải đọc kinh nhiều, nghe giảng nhiều. Duyên của mỗi người chẳng 

giống nhau. Trong kinh Phật dạy chúng ta, vừa mở kinh A Nan Vấn Sự 

Phật Kiết Hung, câu đầu tiên Phật liền dạy chúng ta  “theo minh sư học 

 đạo” . Dạy chúng ta phải thân cận thiện tri thức thì chúng ta mới có trí 

huệ.  Ở  đây,  trong  kinh  Địa  Tạng,  ý  này  được  lập  lại  mấy  chục  lần  để 

nhắc nhở mọi người. 

Ai là thiện tri thức? Phật là thiện tri thức, chúng ta phải học theo 

Phật. [Hiện nay] Phật chẳng còn tại thế, phải noi theo ai? Phải noi theo 

kinh điển, đây là lời Phật dạy  “Y pháp chẳng y người” . Thế nhưng bạn 

phải  hiểu  được  nguyên  tắc,  những  kinh  Phật  nói  trong  suốt  cả  đời  rất 

nhiều, bạn chỉ có thể học theo một loại chứ không thể học nhiều được. Ý 

tứ này cũng giống như thầy thuốc chữa trị cho bệnh nhân vậy, thầy thuốc 

chẩn đoán cho bạn, ra vài thứ thuốc cho bạn uống, uống xong thì bệnh sẽ 

khỏi. Tuyệt chẳng có nói lấy hết thảy các thứ thuốc cất trong tiệm thuốc 

đem về uống hết, bất luận bạn bị bệnh gì cũng uống những thuốc này, 

vậy  thì  chắc  chắn  phải  chết  không  nghi  gì  cả,  đâu  có  đạo  lý  như  vậy! 

Tam tạng mười hai bộ kinh trong Đại Tạng Kinh là do đức Phật giảng 

trong suốt cả đời, cũng giống như tất cả thuốc trong tiệm thuốc, nếu bạn 

uống hết thảy những thuốc này thì sẽ chết liền, bạn còn được cứu hay 

sao? Thế nên chư vị phải biết thuốc có thể hại người, Phật pháp cũng có 

thể hại người, hại pháp thân huệ mạng, hại chết người. Hồi trước lúc tôi 

còn học theo thầy Lý, cùng bạn học thảo luận đến vấn đề này tôi đã nói 

như vậy, các bạn đồng học nghe xong chẳng phục nên đi hỏi thầy, thầy  

nói: Đúng vậy, không sai. 

Pháp phải khế cơ, chúng ta chỉ có thể học theo một môn. Trong 

kinh Phật giảng, giảng kinh thuyết pháp đều có “người đương cơ”, người 

khải thỉnh,  người  ấy  vừa nghe  xong  liền khai ngộ. Chúng  ta phải hiểu 

đạo lý này, Phật giảng hết thảy kinh chẳng phải giảng cho riêng mình mà 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 369

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

là giảng cho rất nhiều người căn tánh chẳng giống nhau vào thời đó. Căn 

tánh của mình là gì? Trong hết thảy kinh này phải chọn loại nào? Cũng 

giống như thầy thuốc đã trị bệnh cho rất nhiều người, toa thuốc rất nhiều 

chất đống ở đó.  Hiện nay thầy thuốc chẳng còn nữa, chúng ta sanh bệnh, 

phải  làm  sao?    Phải  tìm  trong  những  toa  thuốc  này,  quan  sát  loại  nào 

thích hợp với mình.  Nếu uống lầm thì không những chẳng có ích gì cho 

mình mà còn có hại nữa, làm sao có thể tùy tiện uống thuốc được? 

Ngày nay là thời Mạt Pháp, ai là thiện tri thức? Ai có thể thay thế 

chúng ta tuyển chọn pháp môn, làm con mắt chọn lựa pháp cho chúng 

sanh thời Mạt pháp? Chẳng tìm ra hạng người này. Khi chúng ta tiếp xúc 

với thiện tri thức, thực sự là chúng ta đánh rất nhiều dấu hỏi. Thế nên 

thân cận một vị thầy, qua vài ngày bèn đổi ý, [cứ nghĩ còn] có người cao 

minh hơn họ, họ chẳng đúng lắm. Cả đời đều do dự, nghi hoặc, thì làm 

sao thành tựu được? Thế Tôn đại từ đại bi sớm biết được tình trạng của 

chúng sanh trong thời Mạt pháp, gặp những khó khăn như vậy nên trong 

kinh Đại Tập, Ngài đã khai thị rõ ràng cho chúng ta, chỉ dẫn cho chúng 

ta một phương hướng, một nguyên tắc, Ngài nói:  Thời Chánh Pháp thì 

 Giới  Luật  thành  tựu,  thời  Tượng  Pháp  thì  Thiền  Định  thành  tựu,  thời 

 Mạt  Pháp  thì  Tịnh  Độ  thành  tựu,  đây  là  một  đại  phương  châm,  đại 

phương hướng cho chúng ta. 

Ngày nay chúng ta sanh vào thời Mạt Pháp, chúng ta tuân theo lời 

dạy của Phật, chuyên tu pháp môn Tịnh Độ, vậy là chẳng sai. Kinh luận 

của  Tịnh  Tông ít  hơn so với bất kỳ  tông  phái  nào, số  lượng kinh  điển 

chúng ta y cứ rất ít. Ít thì dễ thọ trì. Nhưng chúng ta biết bộ kinh thứ nhất 

trong Tịnh Tông là kinh Vô Lượng Thọ, năm xưa lúc đức Phật còn tại 

thế đã giảng kinh này nhiều lần, đây là một pháp môn rất đặc biệt. Trong 

đời  đức  Phật  Thích Ca  chẳng  giảng kinh  nào nhiều lần ngoài  kinh  Vô 

Lượng Thọ. Căn cứ vào tư liệu còn được lưu lại có thể chứng minh tối 

thiểu Ngài đã giảng hết ba lần, có thể nhiều hơn, giảng nhiều lần nghĩa là 

pháp môn này đặc biệt quan trọng lắm. Cho nên kết tập kinh tạng cũng 

nhiều  lần  kết  tập,  truyền  đến  Trung  Quốc  có  đến  mười  hai  lần  phiên 

dịch, rất đáng tiếc là những bản dịch này trong mười hai bản đã mất hết 

bảy bản, hiện nay chúng ta chỉ có thể coi năm bản giữ trong Đại Tạng 

Kinh. Nội dung của năm bản này đại đồng tiểu dị, những chỗ khác nhau 

này cũng rất quan trọng, giúp cho chúng ta đoạn trừ nghi hoặc, sanh lòng 

tin. 

Bởi vậy chúng ta phải hiểu rõ mục đích của đức Phật giảng những 

kinh  điển  này.  Chúng  ta  không  thể  không  biết  nghĩa  thú  của  ba  cuốn 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 370

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

kinh trong Tịnh Tông. Kinh Vô Lượng Thọ là đức Phật Thích Ca giới 

thiệu Tây Phương Tịnh Độ cho chúng ta, là sách thuyết minh. Giải thích 

duyên khởi của Tây Phương [Cực Lạc] thế giới hình thành như thế nào? 

Lịch sử của Tây Phương thế giới, lý luận, cơ sở và chân tướng sự thật 

của đức Phật A Di Đà xây dựng Tây Phương thế giới, mục đích của A 

Di Đà Phật xây dựng cõi Tịnh độ này, và thành tựu của Ngài, giới thiệu 

và  giải  thích  một  cách  đầy  đủ.  Làm  cho  người  nghe  sanh  khởi  lòng 

ngưỡng mộ, ưa thích, phát nguyện cầu sanh, [được vậy] thì mục đích của 

Ngài đã đạt được. Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật là thuyết minh bổ túc 

cho  kinh  Vô  Lượng Thọ,  trong  đó  có  ba điểm  quan  trọng  nhất  cần bổ 

túc. 

Thứ nhất là bổ túc trên lý luận, Quán kinh nói  “Thị tâm thị Phật, 

 thị  tâm  tác  Phật” (Tâm  này  là  Phật,  tâm  này  làm  Phật),  đây  là  bổ túc 

trên lý luận. 

Sự bổ túc thứ nhì là thuyết minh thêm chi tiết về phẩm vị [vãng  

sanh], kinh Vô Lượng Thọ chỉ nói đơn giản về ba bậc vãng sanh, Quán  

kinh nói rõ hơn về chín phẩm vãng sanh. 

Thứ ba là bổ túc về phần phương pháp, kinh Vô Lượng Thọ giảng 

về  phương  pháp  chỉ  nói   “phát  Bồ  Đề  tâm,  nhất  hướng  chuyên  niệm” , 

ngoài ra dạy chúng ta tu phước, nói một cách đơn giản. Quán Kinh giảng 

về  mười  sáu  pháp  quán,  đây  là  phương  pháp:  Quán  tưởng  niệm  Phật, 

Quán tượng niệm Phật, Trì danh niệm Phật, nói một cách tường tận. Trì 

danh là pháp quán thứ mười sáu, để ở sau cùng, sau cùng là quan trọng 

nhất, đây là một thói quen của Phật khi nói kinh, màn hấp dẫn để đến sau 

cùng, đến màn chót. Khế hợp nhất với cơ nghi của hết thảy chúng sanh. 

Trì danh Niệm Phật là pháp quán thứ mười sáu, phổ độ hết thảy chúng 

sanh,  chân  chánh  làm  được   “Thích  hợp  khắp  ba  hạng  căn  tánh,  thâu 

 nhiếp cả lợi căn và độn căn”  76, trên độ đến Đẳng Giác Bồ Tát, dưới độ 

đến chúng sanh trong địa ngục, công đức của danh hiệu chẳng thể nghĩ 

bàn, thế nên đây là thuyết minh bổ sung. Tiểu bổn Phật Thuyết A Di Đà 

Kinh  hoàn  toàn  là  khuyên  chúng  ta  phát  nguyện  vãng  sanh.  Kinh  này 

chẳng dài, trong đó Thế Tôn đã khuyên hết bốn lần, đúng là đau lòng rát 

miệng. Cho nên chúng ta phải nhận thức tánh chất của ba cuốn kinh này, 

ba kinh đều có chung một đường lối hành động. 

Hiện nay có một số đồng tu hoài nghi bản hội tập, đây là một sự 

sai lầm. Phật pháp được xây dựng trên lòng tin thanh tịnh, có nghi hoặc 

76 “tam căn phổ bị, lợi độn toàn thâu”. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 371

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tức là chướng ngại to lớn. Kinh này là để giới thiệu, mục đích là giúp 

cho bạn khởi lòng tin, phát nguyện, [được vậy thì] mục đích đã đạt đến. 

Nếu chẳng có bản hội tập thì cần phải đọc năm bản dịch gốc, đúng vậy, 

nhưng muốn đọc hết năm bản dịch gốc thì chẳng dễ! Nếu bạn cảm thấy 

đọc năm bản dịch gốc quá phiền, quá phức tạp, cổ đại đức đã giúp chúng 

ta làm việc hội tập. Người đầu tiên hội tập là cư sĩ Vương Long Thư, bản 

này được ghi trong Đại Tạng Kinh, có thể nhập vào Đại Tạng Kinh tức 

là được tổ sư, đại đức thời xưa công nhận chẳng có sai lầm mới có thể 

nhập được. Chẳng giống hiện nay, rất tùy tiện bèn đem kinh nhập vào 

Tạng, hồi xưa thì không được. Hồi xưa phải có nhà vua phê chuẩn mới 

được để kinh vào Đại Tạng, nhà vua căn cứ vào đâu để phê chuẩn? Căn 

cứ vào sự tiến cử của cao tăng đại đức đương thời, họ đều công nhận, 

như vậy mới được nhập vào Tạng, chẳng phải là một chuyện dễ dàng. 

Đây là nói hội tập chẳng có sai lầm, hội tập là một chuyện nên làm, bản 

hội tập viên mãn hay không thì là một chuyện khác, tức là nói rõ có thể 

hội tập. Cũng giống như chúng ta giới thiệu Tây Phương Tịnh Độ, chúng 

ta không có bản hội tập, chúng ta có thể mở ra hết năm bản dịch gốc, 

trong bản này rút ra một đoạn, từ bản kia rút ra một đoạn để nói với mọi 

người cũng được, không phải là không được. Tôi chỉ cần nói cho nhất 

quán, nói rất mạch lạc, làm cho người nghe rất rõ ràng, minh bạch, sanh 

khởi lòng tin, sanh khởi lòng ưa thích, vậy thì thành công rồi. 

Nói  đến  phương  pháp  tu  hành  của  Tịnh  Độ,  đó  là   “ phát  Bồ  Đề 

tâm, nhất hướng chuyên niệm”. Chúng ta hiểu được đạo lý này, sau đó 

đối  với bản  hội  tập này  mới  có  thể  sanh  khởi lòng  tin, tuyệt chẳng có 

hoài nghi.  Hoài nghi thì chúng ta đánh mất lợi ích này. Nếu bạn thực sự 

có  hoài  nghi  thì  cũng  không  sao,  bạn  đừng  đọc  bản  hội  tập,  thậm  chí 

cũng đừng đọc kinh Vô Lượng Thọ, bạn chỉ y theo kinh A Di Đà mà tu 

học, nhất định cũng vãng sanh. Chúng ta có cần phủ định bản hội tập, 

bài xích bản hội tập hay không? Chúng ta chẳng có cái gan này. Giả như 

người hội tập, giả sử lão cư sĩ Hạ Liên Cư là Quán Thế Âm Bồ Tát tái 

lai, A Di Đà Phật tái lai, chúng ta có phải đã tạo nên tội lỗi to lớn hay 

không! Thế nên có thái độ học hỏi, thái độ đọc sách thì có thể tồn nghi 

chứ đừng phủ định, không thể quyết đoán, chúng ta chỉ đánh một dấu hỏi 

rồi để qua một bên, tạm thời không cần phải cầu chứng, có thể như vậy. 

Chúng ta xả bỏ pháp môn này [nghĩa là xả bỏ bản hội tập này], chúng ta 

vẫn còn kinh A Di Đà, kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, chẳng thể báng 

pháp.  Ngài  thực  sự  có  thân  phận  gì,  thị  hiện  ở  thế  gian  này,  chúng  ta 

chẳng biết. Tu học y chiếu bản hội tập này, rất nhiều người khởi lên lòng 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 372

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tin từ bản hội tập này, đích thật bản này tiện lợi hơn các bản dịch gốc, dễ 

đọc, dễ hiểu, từ chỗ này sanh khởi lòng tin. Từ đây có thể biết nếu người 

hủy báng, phủ định [bản hội tập] này không phải ngu si thì cũng có dụng 

tâm gì khác. 

Thế nên phải biết Sư Thừa rất quan trọng, tôi học theo vị thầy nào, 

thầy này phải hoàn toàn chịu trách nhiệm cho tôi. Tôi tu học có sai lầm, 

tương lai không thành tựu thì thầy đọa địa ngục A Tỳ, thế nên quan hệ 

Sư Thừa rất lớn. Thầy tôi chỉ thị cho tôi pháp môn này, người khác nói 

pháp  môn  này  không  đúng,  tôi  học  theo  ai?  Đây  là  mấu  chốt.  Bạn  có 

phải đã phủ định thầy của bạn không, đổi thầy, theo học thầy khác, vậy 

cũng được. Hiện nay Sư Thừa chẳng còn nữa, sự khó khăn bèn đến, thời 

trước  chuyện  như  vầy  rất  ít  xảy  ra.  Chúng  ta  cả  đời  theo  chắc  một  vị 

thầy, tôi có đủ lòng tin đối với thầy, thầy chịu trách nhiệm cho tôi, tôi 

chỉ nghe theo thầy ấy, thì lòng tin này sẽ chẳng lay chuyển. Trước khi 

học sinh chưa khai ngộ thì nhất định không thể nghe người khác nói, tại 

sao vậy? Sợ lòng tin bị lay chuyển, sau khi khai ngộ thì chẳng sao cả. 

Sau khi khai ngộ thì bạn có khả năng phân biệt chân vọng, tà chánh, thị 

phi; đến lúc ấy thì thầy sẽ để cho bạn đi ra ngoài tham học. [Cũng như] 

Thiện  Tài  đồng  tử  năm  mươi  ba  lần  tham  vấn,  cái  gì  bạn  cũng  có  thể 

nghe, cái gì cũng có thể tiếp xúc. Bạn có định lực, trí huệ; nếu không có 

khả năng phân biệt thì thầy sẽ kiểm soát rất nghiêm cẩn, chẳng để bạn 

tiếp xúc, một khi đã tiếp xúc thì sẽ hại bạn. Do đó thế nào là một học 

sinh tốt?  Người  có thể tiếp  nhận lời dạy  của  thầy  giáo  là học  sinh tốt. 

Đối với thầy giáo bề ngoài thì nghe lời còn bên trong thì cãi lại77, vậy thì 

thầy  giáo  làm  sao  dạy  cho  được?  Thế  nên  chẳng  cho  bạn  nghe  nhiều, 

xem nhiều, đó là bảo vệ tâm thanh tịnh của bạn, thành tựu giới, định, huệ 

của bạn, chẳng có [mục đích] gì khác, hiện nay người làm học trò chẳng 

thấu hiểu được sự khổ tâm như vậy. Hiện nay người trẻ tuổi tiếp nhận sự 

un  đúc  tà  tri  tà  kiến,  tôi  thường  nói  hai  câu  đầu  của  Tứ  Hoằng  Thệ 

Nguyện  chẳng  cần  nữa,  bắt  đầu  học  từ  đâu?  Học  rộng  nghe  nhiều, 

 “Pháp môn vô lượng thệ nguyện học” , hai cầu đầu chẳng cần nữa, họ 

làm sao thành tựu cho được? Những gì học được đều là tà tri tà kiến, tâm 

địa, tinh thần, tư tưởng, kiến giải đều bị ô nhiễm, Phật, Bồ Tát có đến 

cũng chẳng có cách gì rửa sạch cho bạn. 

Nếu chúng ta thấu hiểu kinh điển Đại Thừa một cách sâu sắc [thì 

sẽ thấy] chư Phật, Bồ Tát đối với hết thảy, đặc biệt là những chúng sanh 

77 Dương phụng âm vi. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 373

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

khổ nạn, sự quan tâm, thương mến này thực sự đã đạt đến cùng cực, có 

bao nhiêu chúng sanh thấu hiểu được, có thể hiểu nổi? Tuy chúng sanh 

không thể thấu hiểu, có khi còn vu oan, hủy báng Phật, Bồ Tát; tâm từ bi 

của  Phật,  Bồ  Tát  chẳng  có  giảm  chút  nào,  thật  là  phi  thường!  Vẫn 

thương yêu như thường, vẫn dùng những phương tiện khéo léo để giúp 

đỡ chúng sanh, dìu dắt chúng sanh. Vì như kinh này đã nói chúng sanh 

ương  ngạnh,  khó  dạy,  tà  tri  tà  kiến,  chẳng  biết  quay  về,  sửa  sai.  Chư 

Phật, Bồ Tát ứng hóa trong ấy uyển chuyển, thuận theo để dẫn dắt; trong 

mắt  phàm  phu  chúng  ta:  Dùng  tận  tâm  tư,  ân  đức  này  chẳng  có  gì  so 

sánh nổi. Bất luận là trên đạo lý, trên phương pháp, trên cảnh giới đều là 

cực kỳ thiện xảo phương tiện, chúng ta mở kinh ra đọc những đoạn kinh 

này phải thể hội được. 

Trong bộ kinh này hiển thị Địa Tạng Bồ Tát, Văn Thù, Phổ Hiền, 

Quán Âm đều là thiện tri thức chân thật. Đặc biệt là pháp hội này dạy 

cho kẻ sơ học, nói cho chúng ta biết những chuyện tội khổ, tình huống 

của quả báo, mục đích là dạy cho chúng ta tin tưởng nhân quả, tin thiện 

nhân được thiện quả, ác nhân ắt có ác báo. Chúng ta trải qua lời nhắc 

nhở này, sau đó bình tĩnh quan sát xã hội hiện thực của chúng ta, có thể 

nhìn thấy quả báo vốn là ở trước mắt. Bạn nhìn xem bạn bè thân thích 

của  bạn,  những  người  mình  quen  thuộc,  quá  rõ  ràng,  vả  lại  vô  cùng 

nhanh  chóng,  mỗi  năm  đều  ở  nơi  đó  biến  hóa,  chuyển  biến.  Nếu  bạn 

quan sát sự chuyển biến này kỹ càng, đó vốn là nhân quả. Người trồng 

thiện nhân có tâm thiện, hạnh thiện thì mỗi năm cũng còn tốt, hoàn cảnh 

sinh hoạt ngày càng tốt đẹp. Người tâm ác, hạnh ác thì mỗi năm không 

bằng  năm  trước.  Coi  hiện  nay  so  với  lúc  trước,  tốc  độ  nhanh  hơn  rất 

nhiều, hồi trước quả báo xảy ra còn không nhanh như vậy, hiện nay thì 

thay đổi mỗi năm. Thậm chí nếu bạn có khả năng, có trí huệ quan sát, 

mỗi tháng đều thay đổi, quả báo thật quá nhanh. Chỉ có hiểu rõ đạo lý 

nhân quả này mới có thể bước vào cửa Phật, bạn mới tin tưởng lời Phật 

nói, mới có thể tiếp nhận, y giáo phụng hành. Mục đích chung cực là ở 

chỗ này, giúp đỡ hết thảy chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui. 

Phật, Bồ Tát chẳng tiếp nhận bất kỳ sự báo đền nào cả, tuyệt đối chẳng 

có  danh  văn,  lợi  dưỡng,  chúng  ta  cung  kính  các  Ngài  chỉ  là  biểu  hiện 

một chút lòng cảm kích của chúng ta, Phật, Bồ Tát chẳng yêu cầu chúng 

ta cung kính các Ngài, chẳng có ý niệm này. Xin xem tiếp đoạn kinh sau 

đây: 

 Địa Tạng đáp ngôn: “Nhân giả, ngã kim thừa Phật oai thần cập  

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 374

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 đại sĩ chi lực, lược thuyết địa ngục danh hiệu cập tội báo ác báo chi 

 sự”. 

地藏答言。仁者。我今承佛威神及大士之力。略說地

獄名號及罪報惡報之事。

 (Ngài  Địa  Tạng  đáp  rằng:  “Thưa  Nhân  Giả,  nay  tôi  nương  oai 

 thần của đức Phật cùng oai lực của đại sĩ mà lược nói danh hiệu của 

 các địa ngục, cùng những sự tội báo và ác báo”.) 

Ở  đây  chúng  ta  phải  học  tập,  người  hiện  nay  hơn  phân  nửa  đều 

cuồng vọng tự đại, sau khi học được của người khác cũng không chịu 

thừa nhận, còn mắng người ta: “Đây là của tôi, chẳng phải của họ”. Vậy 

thì  sẽ  có  tội.  Bạn  hãy  xem  Địa  Tạng  Bồ  Tát  là  nhân  vật  như  thế  nào! 

Chúng  ta  xem  pháp  hội  này,  phía  trước  mọi  người  đều  thấy,  mười 

phương chư Phật đều đến tham dự pháp hội này. Chư Phật là người như 

thế nào? Đều là học trò của Địa Tạng Bồ Tát trong những đời quá khứ, 

học  trò  ai  cũng  thành  Phật  cả  rồi,  thầy  còn  làm  Bồ  Tát,  thật  là  phi 

thường. Ngài chưa chịu thành Phật, muốn thành Phật thì quá đơn giản, 

đáng  lý là đã  thành Phật lâu  rồi.  Ngài  ứng  theo lời nguyện   “Địa ngục 

 chẳng không,tôi thề chẳng thành Phật” . Thế nên chúng ta phải hỏi Địa 

Tạng  Bồ  Tát  có  cơ  hội  làm  Phật  không?  Chẳng  có.  Địa  ngục  vẫn  còn 

người thì Ngài phát tâm chưa thành Phật, Ngài phải làm Bồ Tát để giúp 

đỡ những chúng sanh trong địa ngục. Bạn xem đây là thân phận gì? Ngài 

nói chuyện rất khiêm nhường, rất khách sáo. 

 “Nhân giả”  là tôn xưng đối với Bồ Tát, nghĩa là người nhân từ. 

Ngài  chẳng  nói  Ngài  có  khả  năng  để  trả  lời,  “Ngã  kim  thừa  Phật  oai 

 thần” , nhờ Phật gia trì. Không những nhờ Phật gia trì mà còn mong nhờ 

sự gia trì của Phổ Hiền Bồ Tát.  “Cập đại sĩ chi lực” , chữ đại sĩ này chỉ 

Phổ Hiền Bồ Tát, trí huệ và đạo lực của Phổ Hiền Bồ Tát cũng chẳng thể 

nghĩ bàn. Chư Phật gia trì, Phổ Hiền Bồ Tát cũng gia trì,  “lược thuyết 

 địa ngục danh hiệu”  sau đó báo cáo cho đại chúng về việc này. Chúng ta 

phải khiêm nhường, người hiện nay thật rất thích xa vời, viễn vông, tất 

cả đều muốn sáng tạo, làm mới. Nói chư vị thánh nhân thế gian và xuất 

thế gian đều chẳng có sáng kiến, chẳng có sáng tạo. Khổng Lão Phu Tử 

nói cả đời Ngài giảng học thuật mà không sáng tác (thuật nhi bất tác), 

Ngài chẳng có sáng tác, những gì Ngài nói đều là lời dạy của cổ thánh 

tiên hiền, Ngài chẳng có sáng tác gì mới mẻ. Đức Phật Thích Ca nói với 

chúng  ta,  cả  đời  Ngài,  hết  thảy  pháp  Ngài  giảng  trong  bốn  mươi  chín 

năm đều chẳng phải lời của riêng Ngài, tự mình Ngài chẳng sáng tác ra 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 375

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

mà nói, đều là thuật lại lời của cổ Phật. Thế nên Ngài nói rằng Ngài chưa 

từng nói một câu pháp, hết thảy đều là lời của cổ Phật đã nói, chẳng có 

câu  nào  là  ý  riêng  của  Ngài  cả.  Khổng  Lão  Phu  Tử  chỉ  thuật  lại  chứ 

không sáng tác, đức Phật Thích Ca cũng thuật mà không tác. Chúng ta là 

lớp người đời sau, người đời sau có sáng tác! Thật là phi thường. Thế 

nên những điển tịch của đức Phật Thích Ca chẳng có bản quyền, đều là 

của người khác, chẳng phải của mình, Ngài làm sao có bản quyền cho 

được?  Người  đời  nay  thật  là  phi  thường,  tự  mình  có  sáng  tác,  có  bản 

quyền. Chúng ta phải học tập, học cho chắc thật; thái độ học tập của Thế 

Tôn và Khổng Lão Phu Tử rất đúng đắn, như vậy mới tương ứng với tâm 

tánh, tương ứng với tánh đức, cho nên quý Ngài xử sự, đãi người, tiếp 

vật đều vô cùng khiêm nhường. Khổng Tử biểu hiện tự ty và tôn trọng 

người khác, chúng ta đọc trong sách thấy Khổng Tử đối với kẻ bần cùng 

hạ tiện cũng rất tôn kính, chẳng dám khinh mạn. Đâu có bao giờ nói tự 

mình cảm thấy cao quý tự đại, coi thường kẻ khác, chúng ta chẳng thấy 

trong cả đời hành nghị của Khổng Tử. Đức Phật thì chẳng cần phải nói  

nữa. 

Cống cao ngã mạn là đại phiền não, chỉ cần có tâm niệm này thì 

Phật pháp một phần cũng chẳng thâm nhập được; đó là chướng ngại, tự 

mình chướng ngại cho mình. Tham-sân-si-mạn-nghi, sau đó là ác kiến, 

tức là  “thân kiến, biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà kiến”  78, hợp 

lại gọi là ác kiến, sáu phiền não căn bản tức là những thứ này. Sáu thứ  

phiền  não  căn  bản  là  chướng  ngại  lớn  nhất,  tại  sao  chúng  ta  học  Phật 

không  thể  khế  nhập?  Chúng  ta  đọc  kinh  tại  sao  không  thể  khai  ngộ? 

Chẳng biết tự mình có sáu thứ chướng ngại này, chẳng biết. Trong sáu 

78 a. Thân Kiến: Chấp trước thân là ta, tham sống sợ chết, tự tư tự lợi. 

b. Biên Kiến là kiến giải lầm lạc. Cố chấp một cách ngoan cố vào những hiểu biết 

lệch lạc của chính mình, tin mù quáng vào những học thuyết như Nhất Nguyên Luận, 

Nhị Nguyên Luận, Hữu Thần Luận, Vô Thần Luận, Nhất Thần Luận, Ða Thần Luận 

v.v... Do chấp chặt vào một bên, vào một khía cạnh của sự việc, nên gọi là Biên Kiến 

c. Kiến Thủ Kiến và Giới Thủ Kiến. Hai loại này thường được gọi là Thành Kiến 

như hay nói: “Người đó có thành kiến rất sâu”. Thành Kiến có hai loại: Thành kiến 

nơi nhân và thành kiến nơi quả. Pháp thế gian hay xuất thế gian chẳng lìa nhân quả. 

Kiến Thủ Kiến là thành kiến nơi Quả. Giới Thủ Kiến là thành kiến nơi Nhân, chấp trì 

kiên cố tạo thành chướng ngại. 

d. Tà Kiến nghĩa là gì? Chẳng thuộc vào bốn loại trên, tất cả hết thảy kiến giải sai 

lầm đều quy nạp vào Tà Kiến. Dùng tà tâm để lãnh ngộ chân lý, điên đảo thị phi, 

chẳng tin nhân quả, đoạn diệt các thiện căn gọi là Tà Kiến. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 376

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thứ chướng ngại này mà bạn có một thứ thì bạn chẳng thể thấy đạo, đừng 

nói là chứng đạo, thấy cũng thấy không được. Diệt trừ hết sáu chướng 

ngại này thì bạn mới thấy đạo vị. Thế nên chúng ta muốn đạt được lợi 

ích chân thật của Phật pháp, không đoạn trừ sáu chướng ngại này thì làm 

sao  được?  Thực  sự  đoạn  trừ,  trong  Niệm  Phật  Đường,  vị  đường  chủ 

thường  thường  nhắc  đại  chúng   “buông  xuống  hết  thảy  thân  tâm  thế 

 giới” ,  [buông xuống  được tức  là]  sáu  thứ  này  cũng xả bỏ hết,  sáu thứ 

này chính là thân tâm thế giới, không buông xuống thì không được! Nhất 

định phải buông xuống, xin xem tiếp kinh văn:  

 Nhân Giả, Diêm Phù Đề đông phương hữu sơn hiệu viết Thiết 

 Vi, kỳ sơn hắc thúy vô nhật nguyệt quang. 

仁者。閻浮提東方有山號曰鐵圍。其山黑邃無日月光

 (Thưa Nhân Giả, phương Đông của cõi Diêm Phù Đề có núi tên là 

 Thiết Vi, núi đó tối đen, không có ánh sáng của mặt trời, mặt trăng.) 

Những việc này nói trong kinh Địa Tạng, không thể lấy nhãn quan 

khoa học hiện đại để khảo chứng, tại sao vậy? Khoa học ngày nay của 

chúng ta, nói thật ra còn tương đối ấu trĩ. Chân tướng của vũ trụ trước 

mắt chúng ta, có mấy ai biết được? Đừng cho rằng chính mắt mình đã 

thấy mới là thật, không đáng tin đâu. Những gì chính mắt bạn nhìn thấy, 

công năng của mắt bạn rốt ráo là được bao lớn. Bạn chẳng biết. [Nói] 

chính  mắt  tôi  nhìn  thấy,  hai  mươi  mấy  người  trong  giảng  đường  của 

chúng ta, chính mắt tôi nhìn thấy, trong giảng đường này còn có Bồ Tát, 

có  Thanh  Văn,  có  Duyên  Giác,  có  thiên  long  quỷ  thần,  bạn  có  thấy 

những vị này không? Chẳng thấy, vậy thì làm sao bạn có thể nói chính 

mắt bạn nhìn thấy? Bạn làm sao khẳng định như vậy? Tại sao bạn chẳng 

nhìn thấy? Vì công năng của mắt bạn rất có hạn. Chúng ta biết mắt thấy 

được là nhờ có ánh sáng, lúc tối bạn chẳng nhìn thấy, bạn phải nhờ ánh 

sáng  mới  thấy  được.  Sóng  của  ánh  sáng  chẳng  giống  nhau,  những  gì 

chúng ta nhìn thấy được đều thuộc về một số ánh sáng có sóng rất ngắn, 

làn  sóng  thấy  được  của  chúng  ta  đều  nằm  trong  một  đoạn  ngắn  này, 

[những vật có sóng ánh sáng nằm] trong đoạn này chúng ta thấy rất rõ 

ràng, những vật có sóng ánh sáng dài hơn thì chúng ta chẳng thấy, ngắn 

hơn cũng chẳng thấy. Sóng ánh sáng dài hơn [đoạn này] chẳng biết là có 

bao nhiêu, ngắn hơn cũng chẳng biết là bao nhiêu. Nếu một ngày nào đó 

chướng ngại đến công năng của mắt bạn biến mất, hết thảy làn sóng ánh 

sáng bạn đều chẳng bị chướng ngại, thế giới mà bạn nhìn thấy sẽ lập tức 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 377

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thay  đổi,  chẳng  giống  như  trước  nữa.  Vậy  thì  làm  sao  bạn  có  thể  tin 

những gì bạn thấy được đều là thật hết cả? Mắt nhìn thấy sắc, tai nghe 

tiếng  đều  có  trạng  huống  như  vậy,  đây  là  nói  về  chân  tướng  cho  bạn 

nghe. 

Hiện  nay  nói  về  những  việc  này  thì  bạn  khá  có  thể  hiểu  được, 

chúng ta dùng máy móc khoa học kỹ thuật có thể trắc lường được những 

sóng ánh sáng  mà  mắt chúng ta chẳng nhìn thấy. Mọi người đều quen 

thuộc, ánh sáng “tử ngoại” (ultra violet light) chúng ta không nhìn thấy, 

quang  tuyến  X  (X-ray)  chúng  ta  cũng  nhìn  không  thấy,  dựa  vào  máy 

móc chúng ta biết nó tồn tại. Khoa học gia biết, rất nhiều sóng ánh sáng 

chẳng giống nhau, mắt thịt của chúng ta chẳng nhìn thấy. Thế nên sóng 

ánh sáng tồn tại đồng thời, nếu bạn đều nhìn thấy hết cả thì đạo tràng 

này sẽ rất khác thường. Đạo tràng này bao lớn? Gian phòng này bao lớn? 

Tận hư không trọn khắp pháp giới, chẳng thể nghĩ bàn. Tại sao lại lớn 

đến tận hư không, trọn khắp pháp giới? Nếu nhãn quang của bạn đã khai, 

hết thảy chướng ngại đều không còn nữa, hết thảy sóng ánh sáng bạn đều 

nhìn thấy cả, những làn sóng ánh sáng này lan rộng khắp hư không pháp 

giới.  Những  cây  cột  này,  tường  này  đều  trong  suốt,  chẳng  có  chướng 

ngại.  Bạn  ngồi  ở  đây  nhìn  lên  trên,  nhìn  thấy  hư  không  pháp  giới  vô 

lượng ở trên; nhìn xuống phía dưới, bên trái, bên phải, mười phương thế 

giới vô lượng vô biên đều ở trước mặt, bạn sẽ chẳng bị giới hạn bởi một 

phạm  vi  nhỏ  như  vầy,  đây  là  lời  nói  chân  thật.  Nếu  bạn  dùng  phương 

pháp khoa học hiện nay để khảo chứng thì khảo không ra, chứng cũng 

không ra, cũng phải nói năng lực khoa học kỹ thuật còn chưa phát triển 

đến mức này; khoa học kỹ thuật nói thật ra vẫn tương đối ấu trĩ nếu so 

sánh với Phật pháp. Có một phần trong lời của Phật nói đã được chứng 

minh, chỉ là một phần rất nhỏ, phần lớn thì khoa học kỹ thuật còn chưa 

đạt đến, thế nên chúng ta phải tin tưởng lời Phật nói. 

 “Diêm Phù Đề, Đông phương hữu sơn” , có núi Thiết Vi, mắt thịt 

chúng ta chẳng nhìn thấy, máy móc khoa học cũng chẳng tìm thấy. Lúc 

tôi còn ở Đài Loan, có người đến hỏi tôi: “Hiện nay tiềm thủy đỉnh hạch 

nhân đã đến đáy biển, chẳng phát hiện ra Long Cung, rốt cuộc là Long 

cung  có  thật  hay  không?”  Long  cung  ở  đáy  biển,  tiềm  thủy  đỉnh  lặn 

xuống  cũng chẳng  tìm  thấy.  Trên  mặt  trăng  có  Nguyệt  Quang  Bồ  Tát, 

phi hành gia đặt chân lên mặt trăng chẳng nhìn thấy, có hay không? Có! 

Người chẳng nhìn thấy  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ.  Những  chuyện  này 

nói thật ra thì những người hiểu biết đôi chút Phật pháp đáng lẽ đều biết. 

Đời Đường khi pháp sư Pháp Chiếu triều bái Ngũ Đài Sơn nhìn thấy Đại 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 378

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Thánh  Trúc  Lâm  Tự,  đây  là  việc  Ngài  đích  thân  trải qua,  chúng ta tin 

tưởng Ngài chẳng vọng ngữ. Gặp được Văn Thù, Phổ Hiền đang giảng 

kinh  thuyết  pháp,  thính  chúng  hơn  một  vạn  người,  Ngài  nghe  hết  một 

buổi,  còn  thỉnh  giáo  Văn  Thù  Bồ  Tát:  “Đời  Mạt  Pháp  căn  tánh  chúng 

sanh thấp kém, nên học pháp môn gì mới tốt?” Văn Thù Bồ Tát khuyên 

Ngài tu pháp môn niệm Phật. Niệm Phật như thế nào, còn dạy Ngài niệm 

vài tiếng, “Ngũ hội niệm Phật pháp môn” là do Văn Thù Bồ Tát truyền 

cho Ngài Pháp Chiếu. Ngài rời khỏi Ngũ Đài Sơn, vừa đi vừa làm dấu để 

lần sau đến dễ tìm, sau khi làm dấu được vài chỗ xong quay đầu nhìn lại, 

[Trúc Lâm Tự] chẳng còn nữa, chỉ nhìn thấy một đồi núi hoang vu. Chư 

vị hãy nghĩ xem dùng khoa học làm sao có thể tìm được? Đạo tràng của 

Văn Thù Bồ Tát thanh tịnh trang nghiêm, người có duyên mới nhìn thấy. 

Các bạn đọc Tam Muội Thủy Sám, quốc sư Ngộ Đạt nhìn thấy đạo tràng 

của tôn giả Ca Nặc Ca ở Tứ Xuyên cũng là ở một vùng núi hoang vu, 

máy móc khoa học làm sao tìm thấy nổi? Ngài đến đó đích thật đã chữa 

lành  bệnh  của  Ngài. Do  đó không thể tin  tưởng  chính  mình, đích  thân 

nhìn thấy, nghe thấy cũng chẳng đáng tin, hoàn cảnh này rất phức tạp, 

rốt cuộc bạn có thể nhìn thấy được bao nhiêu? 

Thế nên chúng ta chẳng biết chân tướng sự thật của vũ trụ nhân 

sinh, cứ cho rằng mình đã nhìn thấy rất rõ ràng, nghe rất rõ ràng, tin vào 

tri kiến của mình, đâu biết rằng đó đều là sai lầm? Do đó trong kinh đức 

Phật dạy chúng ta rất rõ ràng:  “Khi chưa chứng đến A La Hán thì đừng 

 tin ý tưởng của mình” , [điều này] rất có đạo lý. A La Hán thì như thế 

nào? A La Hán đã thông rồi, chẳng còn chướng ngại nữa, A La Hán đã 

chứng được Lậu Tận Thông. Thế nên lục căn của Ngài tiếp xúc với sáu 

thứ cảnh giới bên ngoài chẳng giống chúng ta, Ngài đột phá hết thảy giới 

hạn của sóng ánh sáng, sóng âm thanh, sóng từ trường, Ngài nhìn thấy 

chân tướng, chúng ta nhìn thấy vọng tướng. Tại sao A La Hán có được 

năng lực này? Rất đơn giản, Kiến Tư phiền não đã đoạn dứt, tức là sáu 

thứ chướng ngại tôi nói lúc nãy đã đoạn dứt. A La Hán đoạn dứt chẳng 

phải gì khác, tức là đoạn dứt tham-sân-si, mạn, nghi, ác kiến; ác kiến là 

Ngũ  Lợi  Sử,  cũng  tức  là  như  danh  từ  chúng  ta  thường  gọi:  Kiến  Tư 

phiền  não.  Đoạn  dứt  phiền  não  này  rồi  nên  chướng  ngại  của  các  Ngài 

chẳng  còn  nữa,  mới  nhìn  thấy  được  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sinh. 

Phải nói những lời này trước tiên, nếu không thì những việc này trong 

kinh Địa Tạng rất khó hiểu, bạn sẽ cho những thứ này là gì? Cho là mê 

tín, bạn sẽ cho rằng những chuyện này chẳng hợp khoa học, một phân 

một  hào  lợi  ích  của  kinh  này  bạn  cũng  chẳng  đạt  được.  Không  những 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 379

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chẳng  đạt  được,  lại  còn  tạo  ra  tội  báng  pháp,  không  đạt  được  lợi  ích 

nhưng họa hại lại đến, đây chẳng phải là ý của Phật. Thế nên chúng ta 

giảng những kinh thuộc loại này, nhất định phải giải thích đạo lý này rõ 

ràng, giải thích minh bạch. 

Lúc trước, đầu tháng này tôi đã giảng hết sáu buổi ở Hương Cảng, 

chúc  mừng  một  năm  ngày  Hương  Cảng  được  trả  về  [Trung  Quốc], 

chúng tôi giảng về đại ý kinh Vô Lượng Thọ. Trong nhóm thính chúng 

có một vị đồng tu, lúc trước làm trong giới phim kịch điện ảnh, ông kể 

cho  tôi  vài  chuyện  thật,  người  thật.  Vì  lúc  quay  phim  điện  ảnh  có  khi 

phải  quay  vào  ban đêm,  quay  cảnh  ngoài  trời ban đêm,  ở  những vùng 

hoang dã có các phần mộ, thật là có quỷ. Ông có một bạn đồng nghiệp 

quay phim ngoại cảnh vào ban đêm, ông này đầu óc không tỉnh táo, lái 

xe đi ngang một khu phố náo nhiệt. Trong tâm ông nghĩ con đường này 

từ trước đến giờ ông chưa từng đi qua, tại sao ở chỗ này lại có một khu 

phố náo nhiệt như vậy?  Do vì  thấy  đường phố  rất náo nhiệt, rất nhiều 

người, nên ông xuống xe đi rảo vài vòng xem thử. Ông thấy có bán đồ 

ăn, lúc đó là hai giờ khuya, ông cũng hơi đói bụng nên vào một tiệm nhỏ 

ăn mì. Ăn xong cảm thấy buồn ngủ nên lái xe đi về. Trên đường về cảm 

thấy thân thể chẳng khỏe, càng nghĩ càng cảm thấy khu phố này có cái gì 

rất mờ ám trong ấy. Đến ngày hôm sau lái xe đi ngược lại đoạn đường đi 

hồi hôm thì thấy đó là một nghĩa địa, mới biết tối hôm trước đã gặp quỷ, 

là đi ngang qua một đường phố của quỷ. Những gì ông ăn hồi tối ọc hết 

ra, ọc ra toàn là những con giun đất, bùn, cỏ, các thứ như vậy; ông sanh 

bệnh nặng hầu như gần chết. Sau đó đầu óc bất bình thường, phải nghỉ 

việc hai, ba năm cũng không đi làm được. Thân người ốm như cây tre. 

Sau mấy năm thì ông cũng trở lại làm nghề này, chẳng bao lâu lại gặp 

một  chuyện  tương  tợ  như  trên,  sau  đó  chết  mất,  ông  đó  là  người  làm 

chung  với  người  kể  chuyện  này.  Những  người  làm  trong  ngành  đóng 

phim  ảnh này  tin  những  câu  chuyện  như  vậy  vì họ  đích thân  từng trải 

qua. 

Thế nên những chỗ này quỷ thần và con người chúng ta cùng nhau 

cư trú, trạng huống [sinh hoạt] của quỷ rất giống với con người chúng ta, 

quỷ cũng có đô thị, chúng ta chẳng nhìn thấy, xen kẽ với chúng ta, ở hai 

môi trường khác nhau, hai cõi có ba độ (cường độ của làn sóng) khác 

nhau, xen kẽ với nhau. Thế nên khi chúng ta nói nhìn thấy tận mắt, nghe 

thấy tận tai, làm sao có thể làm chủ được? Đích thân bạn trải qua, phải 

đề cao cảnh giác, phải hiểu rõ. Khổng Lão Phu Tử dạy chúng ta  “kính

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 380

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 quỷ thần nhưng lánh xa”  79, quỷ thần có thật không? Có, nhất định phải 

tôn trọng, phải tôn kính. Lánh xa nghĩa là sao? Nghĩa là đừng học theo 

họ, cùng một ý nghĩa như nguyện lễ kính chư Phật trong Phổ Hiền thập 

đại nguyện vương. Khổng Tử đối với quỷ thần, tà môn ngoại đạo, tâm 

cung kính chẳng giảm bớt, đúng là lễ kính chư Phật, Khổng Tử đã làm 

được. Chúng ta đối với họ phải cung kính, đối đãi với quỷ thần nhất định 

phải đúng như pháp. Trong kinh đức Phật đã nói với chúng ta rất nhiều, 

chúng ta phải hiểu rõ. Chúng ta phải coi trọng tế lễ của nhà Nho, quỷ 

thần có thể yên ổn, đối với sự trị loạn trên thế gian chúng ta có liên quan 

mật thiết. Nếu làm cho những quỷ thần này không thể yên ổn, một khi 

họ làm loạn lên thì sẽ ảnh hưởng đến xã hội chúng ta, có rất nhiều tai 

biến vô duyên, vô cớ sẽ sanh khởi, chúng ta nói vô duyên, vô cớ [nhưng 

thật ra là do] quỷ thần làm loạn, không thể không hiểu đạo lý này. 

Những  người  xuất  gia  trong  nhà  Phật  trú  ở  trên  núi  muốn  dựng 

một  chòi  tranh  đương  nhiên  phải  tìm  vật  liệu  ở  gần  đó,  phải  đốn  cây. 

Phật nói những cây cao bằng thân người hoặc cao hơn một thân người 

đều có thần cây (thọ thần) trú ở đó. Thần cây là gì? Quỷ thần nương nhờ, 

trú  ở trên  cây,  họ  chẳng  có  chỗ để  trú,  họ  nhờ  chỗ đó để  che  mưa  đỡ 

nắng. Quỷ thần trú trên cây nên xưng họ là thần cây. Chúng ta muốn đốn 

cây này, nói cách khác tức là chiếm đoạt chỗ ở của họ, họ bằng lòng hay 

không? Nếu họ không bằng lòng, khởi lên ác niệm thì họ sẽ đến phá rối, 

báo thù, gây rắc rối cho bạn, bạn ở trong chòi tranh đó cũng không yên 

ổn.  Nếu  phước  báo  của  bạn  lớn  thì  họ  chẳng  có  biện  pháp  chi,  không 

dám xâm phạm bạn, đợi đến lúc vận của bạn suy thoái thì họ sẽ đến gây 

rắc rối, họ rất nhẫn nại chờ đợi. Lúc vận may của bạn còn thì họ không 

dám phá bạn, phước báo của bạn lớn nên họ không phá, đợi tới lúc vận 

của bạn xuống dốc, họ sẽ đến phá. Thế nên Phật dạy chúng ta muốn đốn 

cây thì ba ngày trước đó phải tế lễ, tụng kinh, nói với họ tôi bất đắc dĩ 

phải kiếm chỗ trú, nói với họ dọn nhà, khuyên họ dọn nhà. Không thể 

vừa tìm được cây nào vừa ý thì đốn cây ấy liền, ba ngày trước khi đốn 

phải cúng tế. 

Ngay  cả  những  chỗ  này,  những  chi  tiết  nhỏ  này  cũng  coi  trọng. 

Hiện  nay  mọi  người  đều  chẳng  tin  những  chuyện  ấy,  lúc  trước  những 

khu đất làm phần mộ ở sườn núi, hiện nay nhiều người cứ tùy tiện dời 

những  phần  mộ  ở  đó,  đoạt  những  khu  đất  ấy  để  xây  nhà  lầu,  may  là 

những người cư trú ở đó còn một chút phước báo có thể duy trì được vài 

79 Kính quỷ thần nhi viễn chi. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 381

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

năm. Đến lúc phước báo hết rồi thì những quỷ thần này sẽ lại phá rối, 

làm cho thân tâm những người cư trú ở đó chẳng an, làm xã hội động 

loạn. Bạn làm cho họ không được yên ổn thì họ cũng biết báo thù, cũng 

sẽ làm  cho  bạn  không được  yên.  Thiên  tai nhân  họa  do đó  mà  xảy  ra, 

thập pháp giới là một thể, không thể không biết. Thánh nhân thế gian và 

xuất thế gian đều dạy chúng ta  “suy bụng ta ra bụng người”  80, Phật pháp 

chẳng nói  chỉ  riêng  người,  Phật pháp nói  đến vật,  vật  tức là  thiên địa, 

quỷ  thần  đều bao gồm  trong ấy.  Chúng  ta  muốn sinh  sống  hạnh  phúc, 

mỹ  mãn,  bạn  phải  nghĩ  quỷ  thần  cũng  muốn  sống  mỹ  mãn,  súc  sanh 

cũng hy vọng đời sống mỹ mãn, làm sao có thể ăn thịt chúng sanh được? 

Việc  này  trong  kinh  nói  rất  rõ  ràng,  ăn  thịt  chúng  sanh,  sát  hại  chúng 

sanh sẽ bị những quả báo gì. Chúng ta có chịu xẻ thịt cho người khác ăn 

không? Cùng một đạo lý ấy, chúng ta không muốn người ta đến ăn thịt 

chúng ta, động vật cũng như vậy, nó đâu chịu cho người ta ăn thịt nó? 

Chúng ta giết, ăn thịt nó, nó hoan hỷ không? Người có cùng một tâm ấy, 

tâm  có  cùng  lý  ấy.  Thế  nên  ăn  thịt  chúng  sanh,  những  oán  hận  này, 

những oán hận của hết thảy chúng sanh sẽ không tiêu mất, khi gặp cơ 

hội thì chúng sẽ trả thù. Phật pháp nói:  “Ăn nửa cân thịt của nó, thì phải 

 trả tám lượng” , nhiều đời nhiều kiếp ăn nuốt lẫn nhau, dây dưa chẳng 

dứt. 

Thân này của chúng ta có được là thân nghiệp báo, chẳng có cách 

chi hết, nếu không có dinh dưỡng thì sẽ chẳng duy trì được sanh mạng, 

vì phải duy trì sanh mạng nên bất đắc dĩ phải ăn uống. Vì bất đắc dĩ phải 

ăn uống, bạn phải biết nên ít kết oán thù với chúng sanh, ít tạo nghiệp. 

Động vật có sanh mạng, thực vật cũng có sanh mạng, chúng ta ăn động 

vật là sai lầm, ăn thực vật cũng sai lầm, nhưng so sánh hai thứ này, tình 

thức của động vật rõ ràng hơn của thực vật. Nói cách khác ý niệm báo 

thù của động vật không biết lớn hơn thực vật bao nhiêu lần, cũng nghĩa 

là chúng ta xả bỏ những vật có linh tánh lớn, không giết hại nó, linh tánh 

của thực vật rất yếu [so với động vật], bất đắc dĩ nên phải ăn nó. Giới 

kinh nói:  “Tỳ-kheo thanh tịnh không đạp lên cỏ tươi” , chân chánh hiển 

thị lòng từ bi. Khi có đường lộ có thể bước đi, tại sao không bước đi trên 

lối đi mà lại đạp lên cỏ? Trừ phi là không có đường lộ, nhất định phải đi 

qua,  đó cũng  là bất đắc dĩ,  bất đắc dĩ thì  có  thể  tha thứ được.  Nếu  có 

đường lộ, bạn nhất định phải đi theo đường lộ, không được bước lên cỏ. 

Thế  nên  phải  thương  tiếc  sanh  mạng,  thực  vật  cũng  phải  thương  mến, 

80 Suy kỷ cập nhân. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 382

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

phải có một trái tim yêu thương đối với người, đối sự, đối vật, tâm yêu 

thương chân thành, thanh tịnh, bất đắc dĩ phải ăn [những thực vật này]. 

Thế nên đức Phật dạy chúng ta năm pháp quán lúc ăn, thường có 

tâm báo ân. Con người có ân đức lẫn nhau, con người cùng hết thảy vạn 

vật cũng có ân đức. Chúng ta mỗi ngày tu hành, niệm Phật tụng kinh, dứt 

ác tu thiện, hồi hướng công đức đến hết thảy chúng sanh là báo ân. Cái 

tâm này thành khẩn biết bao, ý này hậu biết bao, như vậy mới tương ứng 

với  tâm  tánh.  Nếu  chúng  ta  không  quán tưởng  như  vậy,  chẳng  có  tấm 

lòng thành này thì mỗi ngày đều tạo tội nghiệp. Bạn hiểu được đạo lý 

này, thường quán như vậy, những thực vật cung cấp dinh dưỡng cho bạn 

cũng có công đức, nó thực sự cúng dường cho bạn, bạn đáp trả cho nó, 

có đáp trả tức là không có cướp đoạt, không kết oán thù với nó, chỉ kết 

ân đức với nó. Chúng ta xem tiếp đoạn kinh phía sau: 

 Hữu đại địa ngục hiệu Cực Vô Gián, hựu hữu địa ngục danh 

 Đại A Tỳ. 

有大地獄號極無間。又有地獄名大阿鼻。

 (Có địa ngục lớn tên là Cực Vô Gián, lại có địa ngục tên là Đại A 

 Tỳ.) 

Đây  là  Địa  Tạng  Bồ  Tát  trước  tiên  giới  thiệu  và  báo  cáo  cho 

chúng ta. Chữ  “hữu”  [nói địa ngục] đích thật là có, chẳng phải là không 

có. Cõi ngạ quỷ và cõi địa ngục không giống nhau, chẳng phải là một 

cảnh giới. Trong cõi ác quỷ không có ánh sáng của mặt trời và mặt trăng, 

giống như đoạn trước có nói họ cư trú trong hôn ám, chúng ta gọi cõi 

ngạ quỷ là âm gian, đích thật là có người đi qua. Rất nhiều bút ký, tiểu 

thuyết ở Trung Quốc có ghi chép, đó chẳng phải tùy tiện nói, những gì 

nói trong Duyệt Vi Thảo Đường Bút Ký, trong Liêu Trai Chí Dị, trong 

Kiên Di Chí, nói cho chư vị biết đều là thật, chẳng phải giả. 

Tôi học Phật nhiều năm nay, lúc chưa học Phật, tôi chưa gặp quỷ 

nhưng  tôi  đã  gặp  hồ  ly  tinh,  đây  là  thật,  chẳng  giả  [không  những  tôi] 

nhìn thấy  tận  mắt  mà  nhiều người khác cũng  nhìn  thấy.  Hồ  ly  tinh tôi 

nhìn thấy là  một người đàn ông, không phải đàn bà, mặc áo dài và áo 

khoác màu xanh. Trong thời kỳ kháng chiến rất nhiều người nhìn thấy, 

nhưng chẳng có ai nhìn rõ mặt của kẻ ấy, chẳng ai nhìn thấy, mặt rất mơ 

hồ. Hồ ly muốn biến thành người phải trải qua năm trăm năm, có lẽ là kẻ 

ấy chưa đến năm trăm năm, còn thiếu một chút, có hình dáng của con 

người còn mặt thì chưa biến thành rõ ràng được. Lúc đó tôi mười mấy 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 383

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tuổi, lúc mười sáu, mười bảy tuổi mỗi ngày đều săn bắn, tôi rất  muốn 

bắn kẻ ấy,  mẹ tôi ngăn cản,  muôn vàn không thể làm như vậy, nếu lỡ 

làm thì sau này rất phiền phức. Tôi bị mẹ tôi ngăn cấm, chứ tôi rất muốn 

bắn kẻ ấy. Hồ ly tinh ấy ở trên lầu nhà tôi, thời kháng chiến chúng tôi trú 

ở một nhà dân, ông ta ở trên lầu. Lầu nhà này đã mấy mươi năm chưa có 

ai lên đến nên có một ổ hồ ly trong đó, [ai nấy] đều biết. Có người thấy 

buổi sáng hồ ly lạy mặt trời trên nóc nhà. Mọi người ở đó cũng muốn 

yên ổn, vô sự, hồ ly cũng chẳng nhiễu loạn người khác, người ta cũng 

chẳng dám phá chúng. Lúc đó tôi còn nhỏ, nhưng rất gan dạ, cứ muốn đi 

lên lầu coi thử, nhưng người lớn không cho phép, không có thang lầu. 

Thật  vậy,  chẳng  phải  giả,  thật  là  biến  thành  hình  người.  Có  khi  đi  ra 

ngoài tản bộ thấy được. Thế nên tôi rất tin những chuyện quỷ, hồ ly viết 

trong  cuốn  Liêu  Trai  Chí  Dị,  tôi  tin  là  thật,  chẳng  phải  giả,  tuyệt  đối 

chẳng phải là đặt chuyện. 

Lúc kháng chiến thắng lợi, quê tôi xảy ra một chuyện lạ, tôi biết 

chuyện  này  rất  rõ  ràng,  quê  tôi  sản  xuất  gạo,  phần  lớn  gạo  được  xuất 

khẩu từ Vu Hồ, đều được chở đến Vu Hồ để bán, đó là một chợ. Tôi có 

một  người bà  con, năm  ấy  ông  ta  trúng mùa,  chở đầy  một ghe gạo, là 

một loại ghe buồm nhỏ. Lúc đó dùng bao gai, dùng bao gai để chứa gạo 

chở đi Nam Kinh bán. Lúc vác lên ghe có người nhìn thấy một vật giống 

như con chồn lông vàng (hoàng thử lang), từ tấm ván cầu nhảy lên ghe. 

Nhìn thấy xong rất nhiều người lên ghe kiếm, kiếm không thấy, thật là 

kiếm không được, chắc là người thấy [con vật nhảy lên ghe] bị mờ mắt. 

Ghe này chở gạo đi Nam Kinh, lúc đến Nam Kinh thì gạo trên ghe bị 

mất  hết,  những  bao  gai  vẫn  còn  hình  dáng  như  vậy  nhưng  phía  trong 

chẳng còn hạt gạo nào cả. Thế nên mọi người mới biết chẳng phải người 

đó bị mờ mắt, chắc là vật ấy tác quái. Họ nhìn thấy con chồn đó, chắc là 

nó tác quái, không biết làm sao mà đã mắc tội với nó, cả ghe gạo bị nó 

lấy  mất.  Người  bà  con  đó  của  tôi  họ  Trần,  ông  ta  chẳng  biết  làm  sao, 

chẳng có cách gì hết, ghé ở Nam Kinh vài ngày xong bèn trở về nhà. Về 

đến nhà thì thấy gạo của ông ở trong kho, chẳng có dời đi đâu hết, ông bị 

phá một trận như vậy. Dùng cách gì để chở gạo trở về? Không ai biết. 

Đây chắc là làm việc gì đụng chạm đến nó nên nó trả đũa, trừng phạt, 

chọc phá ông ta như vậy. Thật vậy, chẳng phải giả. Những chuyện thiên 

địa quỷ thần này đích thân tôi từng trải qua, chuyện này xảy ra ở huyện 

Lô Giang năm chục năm trước, chúng tôi đối với việc này rất tin, chẳng 

hoài nghi tí nào. 

Ở đây nói  “có đại địa ngục” , địa ngục này ở phía dưới núi Thiết  

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 15 

 384

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Vi,  chúng  ta  không  có  cách  chi  chứng  thật,  chúng  ta  cũng  nhìn  chẳng 

thấy. Đích thật là có, bạn tạo ra nghiệp này thì cảnh giới này sẽ hiện ra, 

bạn phải  thọ nhận  những quả báo này.  Trong  chú  giải, pháp sư  Thanh 

Liên cho chúng ta biết: Danh xưng Vô Gián và A Tỳ trong kinh Phật đều 

nhắc đến, rốt cuộc là một hay là hai, từ xưa đến nay chẳng có biện pháp 

gì để xác định. Cũng có cổ đại đức nói Vô Gián tức là A Tỳ, A Tỳ tức là 

Vô Gián, cũng có người nói Vô Gián và A Tỳ là hai cái địa ngục. Nhưng 

nói chung, hai địa ngục này đều là chỗ thọ báo của tội cực nặng, đây là 

điều chắc chắn. Trong kinh cũng nêu ra cách nói trong kinh điển, kinh A 

Hàm và kinh Quán Phật Tam Muội nói là một cái, Vô Gián và A Tỳ là 

một cái, nhưng kinh này và kinh Lăng Nghiêm lại nói là hai cái.  “Có địa 

 ngục tên là Cực Vô Gián, lại có địa ngục tên là Đại A Tỳ” , đây chẳng 

phải là hai cái sao? Thế nên nói là một cái, là hai cái đều là y cứ vào kinh 

điển, các Tổ sư đại đức xưa nay đều chẳng có biện pháp khẳng định là 

một hay là hai cái. Chúng ta đọc kinh này, y theo cách nói của kinh này, 

kinh này nói hai cái nên chúng ta xem nó là hai cái. Trong hai cái này

chắc chắn những sự thọ báo trong ấy đều vô cùng nghiêm trọng, khổ độc 

vô cùng. 

Ý tứ trong đoạn này chưa nói hết, nhưng thời gian hôm nay đã hết, 

ngày mai chúng ta nói tiếp. 

Tập 16 (Số 14-12-16)  

Xin mở Khoa Chú, quyển trung, trang số bốn, kinh văn hàng thứ 

hai:

 Hữu đại địa ngục hiệu Cực Vô Gián, hựu hữu địa ngục danh 

 Đại A Tỳ. 

有大地獄號極無間。又有地獄名大阿鼻。

 (Có đại địa ngục hiệu là Cực Vô Gián, lại có địa ngục tên là Ðại 

 A Tỳ.) 

Hôm  qua  đã  giới  thiệu  đến  chỗ  này,  ý  tứ  ở  trong  ấy  rất  sâu,  rất 

rộng,  nói  rõ  thì  thật  ra  nói  chẳng  hết.  Nhưng  chúng  ta  cần  phải  hiểu 

những chỗ quan trọng, nguyên nhân tạo thành địa ngục là gì, tại sao phải 

thọ những quả khổ trong ấy? Ðiểm này vô cùng quan trọng, trong kinh 

Ðịa Tạng Thập Luân nói tội Ngũ Nghịch là cực ác, phía sau sẽ nói tường 

tận về tội Ngũ Nghịch. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 385

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 “Giết cha, giết mẹ” , ơn đức cha mẹ quá lớn, sanh mạng của ta có 

được là nhờ cha mẹ. Nếu chúng ta có thể quán sát kỹ càng, cha mẹ chăm 

sóc cho con thơ cẩn thận đến cùng cực, từ lúc sơ sanh đến ba tuổi, đứa 

con chẳng thể rời khỏi mẹ, được sự quan tâm, bảo bọc của mẹ từng giờ, 

từng phút nên mới có thể không tổn thương tánh mạng. Còn người cha, 

hiện  nay  trách  nhiệm  của  người  làm  cha  chẳng  bằng  người  thời  xưa. 

Thời cổ người làm cha chẳng những phải dạy lúc trẻ còn nhỏ, lúc còn 

bồng ẵm, lúc mẹ mang thai là phải dạy rồi, đó là thai giáo, như vậy mới 

làm tròn trách nhiệm của người cha. Thế nên ân đức to lớn của cha mẹ, 

trong thế pháp chẳng có gì sánh nổi. Chẳng biết ân đức thì chẳng biết 

báo ân, vậy mà còn sát hại, tội này cực nặng, đọa Cực Vô Gián, đọa Ðại 

A Tỳ. 

Tội nghiệp thứ hai là  “giết A La Hán” , A La Hán là thánh nhân tu

hành chứng quả, làm thầy cho trời và người, làm phước điền chân chánh 

cho thế gian, nơi Ngài trụ là nơi để cho hết thảy chúng sanh trồng phước. 

Nếu  bạn  giết  A  La  Hán  tức  là  hủy  diệt  phước  điền  của  chúng  sanh, 

những người ở vùng đó sẽ chẳng có phước báo, bởi vậy nên tội này rất 

nặng. Giết A La Hán chẳng kết tội với một vị A La Hán, mà kết tội với 

những chúng sanh ở địa phương đó, cho nên tội này rất nặng. Thế gian 

hiện nay chẳng có A La Hán? Chúng ta tin chắc chắn cũng phải có La 

Hán ứng chân. Hóa thân của Phật, Bồ Tát trong thế gian cũng rất nhiều, 

đâu thể nói không có A La Hán? Nhưng phàm phu chúng ta nhận chẳng 

ra, bạn muốn tìm A La Hán để giết cũng chẳng tìm ra. Tuy vậy có tội 

tương  đương,  tương  đương  nghĩa  là  tội  ngang  bằng  với  tội  giết  A  La 

Hán,  tội  ngang  bằng  này  là  tội  giết  ai?  Thiện  tri  thức.  Người  có  đức 

hạnh, có học vấn, và từ bi giáo hóa chúng sanh ở địa phương đó, giết hại 

hạng người như vậy thì cũng tương đương với giết hại A La Hán, tội này 

rất nặng. Không những không được giết hại, ngay cả tội hủy báng cũng 

chẳng nhẹ, đây là việc chúng ta nhất định phải biết rõ. Thế gian có nhiều 

người vô tri, cố ý hoặc vô ý hủy báng những vị thiện tri thức. Vô ý là 

chẳng biết, cố ý tức là có dụng tâm, cốt ý, trong đó đố kỵ chiếm phần 

lớn. Hiện nay còn có một số người có sách lược làm thế nào nâng cao 

thân phận của mình trong xã hội, nâng cao mức nổi danh của mình, nâng 

cao danh vọng của mình, dùng phương pháp gì? Họ phê phán, bài bác 

người có tiếng tăm, được nhiều người kính ngưỡng ở địa phương đó, do 

vậy nên họ được nổi danh. Ðây là cố ý, tạo các tội nghiệp trong địa ngục 

Vô Gián, A Tỳ. Ðây là tâm tà ác cùng cực, họ chẳng sợ nhân quả báo 

ứng, chỉ vì một chút danh lợi, ích lợi trước mắt mà dám tạo ra tội nghiệp  

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 386

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

cực nặng này, đây là nghiệp nhân của địa ngục Vô Gián. 

Tội nghiệp thứ ba là  “làm cho thân Phật ra máu” . Hiện nay Phật 

chẳng còn tại thế, nhưng cũng có tội tương đương, đó tức là dùng ác tâm 

phá hoại hình tượng của Phật, bất luận là tượng đúc bằng xi măng, khắc 

bằng gỗ, hoặc làm bằng kim loại, hoặc là tranh vẽ nên hình tượng của 

Phật,  Bồ  Tát,  là  dùng  tâm  sân  hận  phá  hoại,  tội  này  chính  là  tội  Ngũ 

Nghịch. Nếu là vô ý làm tổn hoại thì là lỗi lầm, chẳng phải là tội, vậy thì 

còn nhẹ. Nếu là vô ý thì sám hối cũng được! Có thể sám hối. Nếu là ác ý 

thì không thể sám hối. 

Tội chót  “phá hòa hợp Tăng” , tức là phá hoại Tăng đoàn. Tăng 

đoàn hòa hợp thật ra rất khó gặp được, ở đây cũng có tội tương đương. 

Phá  hoại  tín  ngưỡng  của  người  khác,  phá  hoại  tâm  nguyện  của  người 

khác, phá hoại sự tu học của người khác cũng bằng với tội phá hòa hợp 

Tăng; tội này  cũng  rất nặng, chúng ta không thể không biết. Trong  ấy 

cũng  có  vô  ý  và  cố  ý,  phải  biết  chỗ  khác  nhau.  Cố  ý  là  ác  ý,  vô  ý  là 

chẳng hiểu rõ những lý luận, chân tướng sự thật này. Thí dụ như trong 

kinh thường nói đến  “tự tán hủy tha” , tự mình tán thán pháp môn tu học 

của  mình,  cứ  mặc  tình  hủy  báng  những  pháp  môn  khác,  cũng  là  tội 

nghiệp loại này. Hiện nay ở nhiều nơi trong thế gian chúng ta nghe nói 

những  người  tạo  tội  nghiệp,  tạo  những  tội  nghiệp  này.  Chúng  ta  nhất 

định phải hiểu: Phật, Bồ Tát thuyết pháp là ứng cơ mà thuyết, cho nên 

Phật  pháp  không  có  định  pháp.  Kinh  Bát  Nhã  nói  rất  rõ  ràng:   Không

 những Phật chẳng có định pháp có thể nói, Ngài cũng chẳng có pháp để 

 nói. Thậm chí nói đến rốt ráo, nếu có người nói Phật thuyết pháp tức là 

báng Phật. 

Nói đến đây, chúng ta phải thâm nhập, thấu hiểu kỹ càng những 

lời khai thị này của Phật, từ đó bạn mới không tạo tội báng pháp nữa. Vì 

đó là ứng cơ ban cho sự giáo huấn. Căn tánh của tôi và căn tánh của bạn 

chẳng hoàn toàn tương đồng, nghĩa là cùng tu pháp môn Tịnh Ðộ, cùng 

niệm A Di Ðà Phật nhưng cũng chẳng giống nhau hoàn toàn. Nghĩa là 

như thế nào? Tôi thích truy đảnh81 niệm Phật: A Di Ðà Phật, A Di Ðà 

81 Niệm truy đảnh: Khi dùng cách này, nên niệm nho nhỏ tiếng, mỗi chữ mỗi câu đều 

kế tiếp nhau liên tỏa chặt chẽ, thành hình thế chữ sau đuổi theo chữ trước, câu nọ gối 

đầu câu kia nên gọi là Truy Đảnh. Áp dụng phương thức như thế, nhờ sự kín đáo bền 

chặt, trung gian không xen hở, nên tạp niệm không có chỗ len vào. Dùng đến pháp 

này, thì tình ý khẩn trương, tâm miệng dũng tiến, oai lực của chánh niệm bao trùm 

tất cả, khiến cho nghiệp tưởng vô minh tạm thời chìm lắng, ánh mầu Tam Muội bộc 

phát  chiếu  xa.  Từ  xưa  người  tu  Tịnh  nghiệp  trong  lúc  tình  tưởng  mênh  mang  rối 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 387

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Phật, A Di Ðà Phật..., niệm từng câu tiếp theo nhau thật nhanh. Người 

kia thích niệm chầm chậm, A .. Di .. Ðà .. Phật .., hai người này sẽ chẳng 

giống nhau, cả hai đều có thể vãng sanh. Người này nói cách niệm của 

mình chính xác, cách kia của bạn chắc chắn là sai, vậy thì chẳng phải là 

cãi  lộn  rồi  sao?  Chẳng  giống  nhau!  Thế  nên  phải  hiểu  rõ  đạo  lý  này. 

Cùng bệnh cảm, khi thầy thuốc ra toa đương nhiên phần lớn toa thuốc sẽ 

giống  nhau  nhưng  có  chút  sai  khác,  sẽ  có  chỗ  chẳng  giống  nhau.  Bạn 

uống  thuốc  của  bạn  lành  bệnh  rồi,  khi  nhìn  thấy  toa  thuốc  [của  người 

kia]  có  một  vài  vị  khác,  bạn  bèn  phê  bình  họ,  sai  rồi,  thể  chất  của  họ 

khác  với  thể  chất  của  bạn.  Cùng  một  toa  thuốc,  cùng  một  thầy  thuốc, 

nhưng phân lượng cho tôi khác với lượng của bạn. Cho tôi dùng ba tiền 

82, cho bạn thì bốn tiền, như vậy mà hai người phải đánh nhau sao? Rốt 

cuộc là ai đúng, ai sai? Vì thể chất chẳng giống nhau [nên mới có sự sai 

khác như thế]. Phật giảng kinh thuyết pháp độ chúng sanh cũng giống 

như  vậy,  do  đó  nếu  bạn  nói  cái  này  đúng,  cái  kia  sai  thì  bạn  đã  báng 

Phật, báng Pháp, báng Tăng. Tại sao? Hết thảy kinh đều do Phật nói ra, 

vậy là bạn báng Phật; bạn tùy tiện phê bình kinh điển, lấy bộ kinh này 

phê bình bộ kinh kia, lấy kinh kia phê bình kinh này, vậy là báng Pháp; 

người y chiếu kinh luận tu hành chứng quả là Tăng. Bạn tùy ý phê bình, 

hủy báng Tam Bảo tạo nên tội nghiệp Vô Gián, tạo tội này, đây đều là 

ngu mê, vô tri. Chúng ta phải hiểu rõ. 

Các vị Tổ Sư đại đức, chúng ta thấy trong chú sớ của họ có phê 

bình, chúng ta dám học theo không? Chẳng dám, họ phê bình là có đối 

tượng, ứng theo căn cơ mà nói. Quý vị đã nghe các công án trong Tông 

Môn, Ngài Nam Tuyền chém mèo, bạn dám làm không? Bạn gặp mèo 

liền giết nó, gặp chó liền giết nó, bạn dám làm không? Ngài Ðan Hà có 

thể  chẻ  tượng  Phật  bằng  gỗ  ra  để  làm  củi,  bạn  có  thể  làm  như  vậy 

không?  Tại  sao  Ngài  làm  như  vậy?  Vì  Ngài  có  người  đương  cơ,  hành 

động này của Ngài có thể làm cho người đó khai ngộ, làm Phật, thế nên 

Ngài  chẳng  phạm  tội.  Nếu  chúng  ta  chẻ  tượng  Phật  ra  để  làm  củi  thì 

chúng ta sẽ phạm tội nặng  “làm cho thân Phật ra máu” , Ngài [Ðan Hà]

chẳng phạm tội. Ngài là nhân vật như thế nào, chúng ta làm sao dám làm 

những  chuyện  như  vậy?  Do  đó  nhất  định  phải  hiểu  rõ  việc  này.  Lúc 

loạn, thường dùng cách thức này. (Trích Niệm Phật Thập Yếu, Hòa Thượng Thích 

Thiền Tâm) 

82 Tiền là một đơn vị đo lường bằng 5 gram ở Đại Lục hay 3.7 gram ở Đài Loan và 

Hương Cảng . 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 388

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

trước học Phật có đạo thầy trò, cũng như chúng ta học Phật có bảo đảm, 

giống như con nít hai ba tuổi có cha mẹ chăm sóc. Hiện nay học Phật 

chẳng có người chăm sóc, con nít hai ba tuổi làm chuyện gì, sống chết gì 

nó cũng chẳng biết, khi gặp nguy hiểm đến nỗi mất tánh mạng nó cũng 

chẳng biết. Hiện nay người học Phật chúng ta cũng giống như vậy, bạn 

nói có đáng sợ hay không! 

Ðức Phật hiểu rõ tình trạng của chúng sanh trong thời Mạt Pháp, 

biết sự khổ nạn  của chúng sanh  đời  Mạt Pháp  cho nên  từ bi đến  cùng 

cực, đặc biệt dạy bảo chúng sanh đời Mạt Pháp. Kinh Ðại Tập dạy chúng 

ta  “Chúng sanh  thời  Mạt  Pháp  thì  Tịnh Ðộ  thành  tựu” ,  đây  là  một  lời 

khai thị chính yếu, quan trọng. Chúng ta sanh vào thời Mạt Pháp, chúng 

ta  học  Phật  nên  lựa  chọn  pháp  môn  nào,  Phật  nói   “Tịnh  thành  tựu” , 

chúng ta chọn pháp môn Tịnh Ðộ, đây là tuân theo lời di giáo của đức 

Phật. Phật còn dạy Tứ Y Pháp cho người đời sau, để chúng ta chẳng đến 

nỗi đi sai đường, chẳng có bạn lành chăm sóc, chúng ta tuân giữ Tứ Y 

Pháp  thì  tuyệt  sẽ  chẳng  đi  sai  đường.  Thứ  nhất  là   “y  Pháp  chẳng  y 

 Nhân” , pháp là kinh điển, nhất định phải dùng kinh điển làm y cứ, kinh 

là do Phật nói ra. 

Thứ hai là dạy chúng ta  “y Nghĩa chẳng y Ngữ” , câu này vô cùng

quan trọng! Tại sao? Tránh cho người đời sau tranh luận vì kinh điển. 

Phật biết kinh điển sẽ được lưu thông toàn thế giới, nhất định phải nhờ 

phiên  dịch,  cùng  một  bộ  kinh,  cùng  một  nguyên  bản  chữ  Phạn,  người 

dịch chẳng giống nhau, văn tự, câu văn, ý tứ trong đó đương nhiên sẽ có 

sai  khác.  Thí  dụ  ngày  nay  chúng  ta  coi  dịch  bản  của  kinh  Kim  Cang, 

trong Ðại Tạng Kinh có đến sáu bản dịch khác nhau cho kinh Kim Cang, 

bản  hiện  nay  mọi  người  chọn là  bản  của  ngài  Cưu  Ma  La  Thập  phiên 

dịch. Nếu chư vị đối chiếu sáu bản dịch này, văn tự trong ấy chẳng giống 

nhau, ý tứ thì phần lớn giống nhau, có chút ít sai khác. Rốt cuộc là bản 

nào dịch đúng, chỗ nào dịch sai? Ðây không phải là phiền phức hay sao. 

Thế nên Phật dạy chúng ta y nghĩa không y lời nói (ngữ), như vậy mới 

được, ý tứ đúng là được rồi, lời nói thêm vài câu, ít đi vài câu chẳng sao. 

Phiên dịch dùng chữ này, dùng chữ kia cũng chẳng sao, chỉ cần ý nghĩa 

đúng là được, tránh khỏi rất nhiều tranh luận. 

Ðặc biệt là kinh Vô Lượng Thọ, hiện nay có chín bản: Năm bản 

dịch gốc, ba bản hội tập, và một bản tiết hiệu (chọn lọc và tóm tắt) của 

Bành Tế Thanh. Nếu chúng ta hiểu được phải y theo nghĩa chứ không y 

theo ngữ thì sẽ chẳng xảy ra tranh luận, chẳng cần phải bám sát một bản 

nào. Sự tu học của chúng ta có thể kiên trì dùng một bản, nhưng đối với 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 389

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

những bản khác nhất định cũng phải tôn trọng, tuyệt đối chẳng phê bình; 

chúng ta chẳng có tư cách để phê bình, chẳng có khả năng phê bình. Thế 

nên Tứ Y Pháp của Phật dạy quan trọng ghê lắm! 



Thứ ba, đức Phật dạy chúng ta  “y Liễu Nghĩa, chẳng y Bất Liễu 

 Nghĩa” . Liễu nghĩa là gì? Ðời này nhất định có thể thành Phật, đây là 

liễu nghĩa rốt ráo. Mức thấp nhất cũng phải trong đời này siêu việt lục 

đạo luân hồi thì mới tính là liễu nghĩa. Nếu sự tu học của bạn trong đời 

này chẳng thể siêu việt tam giới lục đạo, vẫn phải luân hồi trong lục đạo, 

môn học của bạn chẳng liễu nghĩa. Bất luận tu được giỏi đến đâu, bạn 

chẳng  thể  thoát  khỏi  lục  đạo  luân  hồi,  nói  cách  khác  bạn  chắc  chắn 

không  tránh  khỏi  quả  báo  tam  đồ,  đây  là  đạo  lý  nhất  định,  thế  nên  sẽ 

không có thành tựu. Muốn thoát ly lục đạo luân hồi, kinh luận Ðại Thừa 

và Tiểu Thừa đều cùng một đạo lý, đều phải đoạn Kiến Tư phiền não. 

Bạn có thể đoạn nổi không? Kiến Tư phiền não truy đến cội rễ thì phải 

theo  một  nguyên  tắc:  Phá ngã  chấp;  đối  với  pháp  thế  và  xuất  thế gian 

nếu bạn còn chấp trước như vậy thì phá nổi không? Không nổi! Ðây là 

điều chư vị đều rõ ràng cả rồi. Phá chấp trước thì bạn sẽ thoát khỏi tam 

giới; phá phân biệt thì bạn sẽ thoát khỏi thập pháp giới; đoạn sạch vọng 

tưởng  thì  bạn  sẽ  cứu  cánh  viên  mãn  thành  Phật.  Trong  kinh  điển  Ðại 

Thừa đức Phật đã nói quá nhiều về đại đạo lý này. Phật nói bệnh căn của 

chúng ta là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, chư vị thử nghĩ coi chúng 

ta có những thứ này không? Việc này không thể không hiểu rõ, nhất định 

phải y theo kinh liễu nghĩa. 

Ngày nay nói về liễu nghĩa, không những là liễu nghĩa mà phải là 

liễu nghĩa rốt ráo. Kinh Vãng Sanh hiện nay tức là năm kinh, một luận 

của Tịnh Tông. Trong sáu bộ kinh luận này, cứ noi theo bộ nào cũng có 

thể thành công, đều có thể siêu việt tam giới, siêu việt thập pháp giới, 

vãng sanh Tây Phương Tịnh Ðộ, thật là chẳng thể nghĩ bàn. Nhưng bạn 

y theo bất cứ bộ kinh nào đều phải đừng hoài nghi, hiện nay có người y 

theo kinh Vô Lượng Thọ, hoài nghi bản hội tập của lão cư sĩ Hạ Liên 

Cư, người này thật thà niệm Phật có thể vãng sanh không? Có thể vãng 

sanh, sanh đến  Biên Ðịa  Nghi  Thành.  Ðây  là  việc  nói trong kinh.  Bạn 

phải chân niệm, chân chánh tin tưởng A Di Ðà Phật, thực sự tin tưởng 

Tịnh Ðộ, bạn còn hoài nghi bản hội tập của kinh này, thì bạn sẽ sanh đến 

Nghi  Thành.  Tại sao  chúng  ta  lại làm  chuyện  như vậy?  Bạn hoài nghi 

bản kinh này thì bạn đừng y theo là được rồi, bạn y theo một trong chín 

bản kinh cũng được. Thậm chí có thể nói không y theo kinh Vô Lượng 

Thọ, bạn y theo kinh A Di Ðà cũng được, kinh bản nhiều như vậy, y theo 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 390

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

bất kỳ một bản nào cũng có thể vãng sanh. Nhưng đối với những kinh 

khác nhất định đừng hoài nghi để tránh khỏi phải đọa vào Biên Địa Nghi 

Thành,  việc  này  có  lợi  ích  to  lớn  đối  với  mình.  Thế  nhưng  trong  tâm 

người thông minh, có trí huệ, có phước đức hiểu rõ pháp môn niệm Phật 

của  Tịnh  Tông  trong  những  năm  gần  đây  tại  sao  có  thể  hoằng  dương 

rộng rãi đến khắp thế giới, làm cho rất nhiều người sanh khởi lòng tin, 

phát nguyện  niệm  Phật  cầu sanh  Tịnh  Ðộ,  đó  là do nhân duyên  gì  tạo 

thành vậy? Là do bản hội tập của lão cư sĩ Hạ Liên Cư tạo thành đấy, 

đây là sự thật. 

Nếu chúng ta hiểu được sự thật này, nếu bạn hủy báng bản hội tập 

thì tội nghiệp mà bạn đã tạo chắc chắn sẽ là A Tỳ địa ngục, có thể tránh 

khỏi  không?  Niệm  Phật  có  thể  vãng  sanh  không?  Không  thể.  Tại  sao 

không thể? Nghiệp chướng, tập khí quá nặng. Tuy niệm A Di Ðà Phật 

nhưng vọng tưởng, phân biệt, chấp trước một tơ hào cũng chẳng đoạn, 

lại còn phạm lỗi lầm nghiêm trọng là hủy báng Tam Bảo. Vậy thì phải 

đọa địa ngục trước, tội báo địa ngục chịu hết rồi thì khi ra khỏi địa ngục, 

gặp được duyên, trong A Lại Da thức vẫn còn hạt giống A Di Ðà Phật, 

lại bắt đầu niệm tiếp tục. Chuyện này nói ra chẳng kỳ lạ gì cả, trong đời 

quá khứ chúng ta đã từng làm qua, chúng ta đã từng đọa địa ngục, chịu 

tai  nạn  trong  vô  lượng  kiếp,  tội  báo  đó  chịu  hết  rồi,  đến  đời  này  mới 

được thân người, gặp được pháp môn này. Nghĩ đến chuyện làm khờ dại 

lúc trước, chịu đựng những khổ nạn, trong lòng quá sợ. Bây giờ chúng ta 

đã [tỉnh ngộ] quay trở về, hiểu rõ rồi, sẽ không làm những chuyện khờ 

dại này nữa. 

Do đó bất luận những người hủy báng tôi, sỉ nhục tôi, hãm hại tôi, 

thậm  chí  sát  hại  tôi,  tôi  cũng  đều  chắp  tay  tán  thán,  cảm  ân  mến  đức, 

chẳng  có  một  chút  oán  hận  nào  cả,  tại  sao  vậy?  Vì  tôi  hiểu  được  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  nơi  những  người  tốt  lành  nhất  tụ  hội,  tôi 

phải  tập  thành  tiêu  chuẩn  tốt  lành  nhất  thì  mới  đến  được  Tây  Phương 

Cực Lạc thế giới, được đại chúng hoan nghinh. Chẳng có một tí ác ý nào 

cả. Ðối với hết thảy người, hết thảy sự, hết thảy vật chỉ có một tâm cảm 

ân mến đức. Nếu bạn hỏi những người hãm hại mình, thậm chí sát hại 

mình có ân đức gì đối với mình mà phải cảm ân họ, báo đáp họ. Có ân 

đức đấy. Họ hủy báng, sỉ nhục, hãm hại cũng giống như thầy giáo ra bài 

thi vậy, họ ra bài cho mình thi, cửa ải này thông qua rồi, làm sao không 

có ân đức cho được? Nếu không có bài thi này,  mình chẳng biết công 

phu của mình rốt cuộc đã đến giai đoạn nào? Chẳng thể biết được. Nếu 

hủy diệt mình, mình càng cảm tạ họ. Tại sao? Sớm một ngày đến Cực 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 391

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Lạc thế giới, họ đã đưa mình đi. Thế gian này quá khổ rồi, phước báo trí 

huệ của bạn quá lớn, đừng ở đây chịu khổ nữa, hãy đi mau. Vậy thì làm 

sao không có ân đức cho được? Chết sớm thì vãng sanh sớm, chết sớm 

thì hưởng phước sớm, ân đức đó quá lớn! Tội, phước, thiện, ác đều ở tại 

một niệm. Thế nên bạn có một niệm giác ngộ, đến đâu tu phước, có chỗ 

nào chẳng phải là nơi tu phước? Lúc nào không phải là lúc tu phước? 

Chuyện nào không phải là chuyện tu phước? Vấn đề là bạn giác ngộ hay 

không giác ngộ? Thế nên chư Phật, Bồ Tát, Duyên Giác đối với hết thảy 

chúng sanh chỉ có một tâm cảm ơn. Những Ðăng Ðịa đại Bồ Tát đều tri 

ân báo ân, cùng với quan niệm và tư tưởng của phàm phu chúng ta đích 

thật là chẳng giống nhau. 

Ngoài  tội  Ngũ  Nghịch  như  trong  các  kinh  đã  nói  ra,  kinh  Thập 

Luân  cũng  như  kinh  [Địa  Tạng]  này  đều  có  nói  [bốn  tội  đọa  địa  ngục 

nữa]. Phật còn bảo Tăng Hộ83, Ngài nói có chín hạng người thường đọa 

A Tỳ đại địa ngục, ngoài ngũ nghịch còn thêm bốn loại. Thêm bốn loại, 

thứ nhất là  “ăn đồ của Tăng”  (Thực Tăng Vật), ăn đồ của người xuất 

gia. Chúng tôi nghe xong rất sợ, rất nhiều cư sĩ tại gia đến đạo tràng và 

ăn đồ của người xuất gia, như vậy thì phải làm sao? May là Tịnh Tông 

Học Hội và Cư Sĩ Lâm đều là đạo tràng của người tại gia, chúng tôi là 

người xuất gia đến ăn đồ của người tại gia. Ðây là nói về thập phương 

thường trụ, cách ăn như thế nào. Ăn với cái tâm trộm cắp, tâm tham, vậy 

thì sẽ có tội. Nếu bạn đến chùa rồi người chủ trì mời bạn ăn, như vậy thì 

không  có  tội.  Chư  vị  đều  biết  trong  tự  viện,  tòng  lâm  trước  kia  có  rất 

nhiều cư sĩ đến cư trú (quải đơn). Nếu chư vị coi những tự viện tòng lâm 

lớn ở Trung Quốc đại lục có phân ra Nội Viện và Ngoại Viện, Nội Viện 

là nơi người xuất gia trú, còn Ngoại Viện là nơi cư sĩ ở. Vì chế độ xã hội 

thời xưa chẳng giống thời nay, hồi xưa là thời đại nông nghiệp, thời gian 

nhàn  rỗi  trong  xã  hội  nông  nghiệp  rất  dài,  trong  thời  gian  chẳng  làm 

lụng, canh tác, mọi người có thời gian rảnh rỗi, rất nhiều người vào chùa 

ở cả mấy tháng. Vô chùa làm gì? Nghe kinh, niệm Phật, tham thiền. 

Vô chùa để thảo đơn, tức là xin phép được quải đơn (ở lại) trong 

chùa, chùa sẽ giao một phần công việc cho người này làm, nếu vậy thì ăn 

trong chùa sẽ không có vấn đề gì cả, như vậy chẳng phải là ăn miễn phí. 

83 Tăng Hộ (Sangharaksita) là đệ tử của ngài Xá Lợi Phất. Theo Nhân Duyên Tăng 

Hộ  Kinh,  Tăng  Hộ  từng  cùng  năm  trăm  thương  nhân  đi  thuyền  vào  biển  cả,  trên 

đường về lạc mất đồng bạn, phải đi một mình, thấy ở ven biển có năm mươi ba địa 

ngục, vô lượng chúng sanh chịu khổ thảm khốc trong ấy. Về đến nơi, ông bạch hỏi 

đức Phật, Phật bèn đáp tường tận nguyên nhân thọ khổ của từng địa ngục. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 392

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Phần lớn những người đọc sách (học trò) được giao công việc chép kinh, 

hồi xưa chẳng có ấn loát, chỉ có thể chép tay. Những người đọc sách đến 

chùa  ở,  chùa  hoan  nghinh  bạn,  bạn  giúp  chùa  chép  kinh  thì  tạng  kinh 

trong lầu Tàng kinh sẽ phong phú hơn. Vốn chỉ có một bộ kinh, nếu bạn 

chép  một  bộ thì sẽ thêm  được  một  bộ,  chép  hai bộ thì tàng kinh  thêm 

được hai bộ. Do đó công việc của phần đông những người đọc sách quải 

đơn trong chùa nhất định sẽ là chép kinh. Nếu không phải là chép kinh 

thì sẽ được phân phối một số công việc nặng nhọc hơn, thí dụ như quét 

dọn,  giúp  việc  trong  nhà  bếp,  nhà  xay  giã  gạo.  Vì  thời  xưa  chúng  trụ 

trong chùa rất nhiều, đời sống cũng khó khăn, trong nhà bếp nấu nướng 

bằng củi chụm, củi chụm phải có người đốn củi, đốn xong đem về phải 

chẻ ra, đây là những công việc nặng nhọc. Gạo đều là gạo lứt, gạo gặt về 

là thóc, phải xay thành gạo, [đó là] gạo lứt, lại phải giã cho trắng, đều 

cần nhân công. Do đó xin quải đơn trong chùa hơn phân nửa là phải làm 

những công việc này. Thế nên đi vào chùa ở thật là phước huệ song tu, 

như vậy thì không có vấn đề gì cả. Nếu bạn vào chùa ăn không (miễn 

phí) thì tội này nặng lắm. Chuyện  “thực Tăng vật”  phải giảng cho rõ, 

nếu không giảng rõ thì mọi người sẽ sợ và chẳng dám đến chùa nữa. 

Thứ hai là  “Phật vật” , tùy tiện dùng những phẩm vật cúng Phật, 

tội này rất nặng. Thế nên hết thảy phẩm vật đều cúng Phật, cúng Tăng 

trước, sau đó chúng ta mới thọ dụng. Thứ ba là  “giết cha” , thứ tư  “giết 

 mẹ” ,  thứ  năm   “giết  A  La  Hán” ,  thứ  sáu   “phá  hòa  hợp  Tăng” ,  đây  là 

những tội trong tội Ngũ Nghịch, thứ bảy là  “phá tỳ-kheo tịnh giới” , xúi

giục,  sai  khiến  tỳ-kheo  phạm  giới  sẽ  đọa  địa  ngục  A  Tỳ.  Thứ  tám  là 

 “phạm tịnh hạnh ni” , nếu xâm phạm tỳ-kheo-ni thanh tịnh sẽ phải đọa 

địa ngục A Tỳ. Thứ chín là  “làm Nhất Xiển Đề” . Nhất Xiển Đề là Phạn 

ngữ,  nghĩa  là  người  chẳng  có  thiện  căn.  Chúng  ta  thường  gọi  là  trong 

tâm  tràn  đầy  tà  ác,  mỗi  niệm  đều  tương  ứng  với  tà  tri,  tà  kiến,  mười 

nghiệp  ác, do  đó nói  họ  chẳng  có thiện  căn.  Phật  nói  chín hạng  người 

này thường thường ở trong địa ngục. Chư vị phải biết sau khi ra khỏi địa 

ngục, họ còn tập khí ác, cho dù đời trước tu có phước báo nên được thân 

người, nhưng tập khí này vẫn còn. Dường như họ không làm ác thì rất 

khó chịu vậy, rất khó sống qua ngày. Ðây là tâm ác, ý ác, lời ác, hành 

động  ác  tạo thành  một thứ tập  quán,  như  vậy  dễ  sợ vô  cùng. Cho  nên 

thời gian sanh đến cõi người, cõi trời chẳng lâu dài, họ lại tạo tội nghiệp, 

mất đi thân người rồi thì họ phải vào địa ngục trở lại. Kinh này nói rất 

tường tận về chuyện này, làm mệt nhọc Ðịa Tạng Bồ Tát, Ngài thật là vô 

cùng từ bi. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 393

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Kinh Chánh Pháp Niệm nói cái khổ ở địa ngục A Tỳ vượt trội gấp 

mười ngàn lần địa ngục lớn. Trong kinh chúng ta thường nói đến tám địa 

ngục lạnh, tám  địa  ngục  nóng,  mười  tám  tầng địa ngục,  [so  ra  thì]  cái 

khổ ở địa ngục A Tỳ, địa ngục Vô Gián vượt hơn không phải chỉ cả ngàn 

lần  thôi  đâu.  Thọ  mạng  ngắn thì  là  một kiếp,  nói  cho  chư vị biết,  một 

kiếp này là đại kiếp chứ không phải tiểu kiếp. Tạo những nghiệp nhân 

địa ngục rất dễ dàng, sau khi đọa địa ngục muốn thoát ra quá khó, quá 

khó!  Thế  nên  chúng  ta  phải  hiểu,  phải  rõ  ràng,  phải  ghi  nhớ  những 

nghiệp nhân quả báo này, những chuyện này muôn vàn không nên làm, 

tuyệt  chẳng  nên  tham  một  chút  lợi  lộc  trước  mắt  mà  tạo  ra  những  tội 

nặng như vậy. 

Ðọc kinh Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện nâng cao cảnh giác của 

mình,  cảnh  giác  cao  độ.  Do  đó  nói  thật  ra  phải  thường  đọc  kinh  này, 

chúng  ta  phải  đọc  như  đọc  Giới  kinh.  Giới  kinh:  Nửa  tháng  phải  tụng 

giới, mỗi nửa tháng phải niệm một lần. Căn tánh người hiện nay chẳng 

giống với người thời xưa, nửa tháng chẳng còn hiệu quả nữa, một ngày 

ấm  mười  ngày  lạnh.  Thế  nên  tôi  yêu  cầu  các  đồng  tu  niệm  Phật,  mỗi 

ngày sau khi tụng kinh buổi tối xong, phải đọc Thái Thượng Cảm Ứng 

Thiên, Văn Xương Ðế Quân Âm Chất Văn một lần, gộp nó chung vào 

khóa tối. Số chữ trong hai bài này không nhiều, gộp hai bài lại cỡ chừng 

hai ngàn chữ, không nhiều lắm. Ðọc nó coi như đọc Giới Luật, mỗi ngày 

đều tự nhắc nhở mình, từng giờ từng phút phản tỉnh thì mới giữ cho thân 

người khỏi đọa ác đạo. Xin xem tiếp: 

 Phục hữu địa ngục danh viết Tứ Giác. Phục hữu địa ngục danh 

 viết Phi Ðao. Phục hữu địa ngục danh viết Hỏa Tiễn. Phục hữu địa 

 ngục  danh  viết  Giáp  Sơn.  Phục  hữu  địa  ngục  danh  viết  Thông 

 Thương.  Phục hữu địa ngục danh viết Thiết Xa. Phục hữu địa ngục 

 danh viết Thiết Sàng. Phục hữu địa ngục danh viết Thiết Ngưu. Phục 

 hữu địa ngục danh viết Thiết Y. Phục hữu địa ngục danh viết Thiên

 Nhẫn.    Phục  hữu  địa  ngục  danh  viết  Thiết  Lư.  Phục  hữu  địa  ngục 

 danh viết Dương Ðồng. Phục hữu địa ngục danh viết Bão Trụ. Phục 

 hữu địa ngục danh viết Lưu Hỏa. Phục hữu địa ngục danh viết Canh 

 Thiệt. Phục hữu địa ngục danh vi Tỏa Thủ. Phục hữu địa ngục danh 

 viết Thiêu Cước.  Phục hữu địa ngục danh viết Ðạm Nhãn. Phục hữu 

 địa ngục danh viết Thiết Hoàn. Phục hữu địa ngục danh viết Tranh 

 Luận.  Phục  hữu  địa  ngục  danh  viết Thiết  Phu.  Phục  hữu  địa  ngục 

 danh viết Ða Sân. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 394

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

復有地獄名曰四角。復有地獄名曰飛刀。復有地獄名

曰火箭。復有地獄名曰夾山。復有地獄名曰通槍。復有地

獄名曰鐵車。復有地獄名曰鐵床。復有地獄名曰鐵牛。復

有地獄名曰鐵衣。復有地獄名曰千刃。復有地獄名曰鐵驢

。復有地獄名曰烊銅。復有地獄名曰抱柱。復有地獄名曰

流火。復有地獄名曰耕舌。復有地獄名為剉首。復有地獄

名曰燒脚。復有地獄名曰啗眼。復有地獄名曰鐵丸。復有

地獄名曰諍論。復有地獄名曰鐵鈇。復有地獄名曰多瞋。

 (Lại có địa ngục tên là Tứ Giác 84 . Lại có địa ngục tên là Phi Ðao. 

 Lại có địa ngục tên là Hỏa Tiễn. Lại có địa ngục tên là Giáp Sơn. Lại có 

 địa ngục tên là Thông Thương. Lại có địa ngục tên là Thiết Xa. Lại có 

 địa ngục tên là Thiết Sàng. Lại có địa ngục tên là Thiết Ngưu. Lại có địa 

 ngục tên là Thiết Y. Lại có địa ngục tên là Thiên Nhẫn. Lại có địa ngục 

 tên là Thiết Lư. Lại có địa ngục tên là Dương Ðồng. Lại có địa ngục tên 

 là Bão Trụ. Lại có địa ngục tên là Lưu Hỏa. Lại có địa ngục tên là Canh 

 Thiệt.  Lại  có  địa  ngục  tên  là  Tỏa  Thủ.  Lại  có  địa  ngục  tên  là  Thiêu 

 Cước.  Lại có địa ngục tên là Ðạm Nhãn. Lại có địa ngục tên là Thiết 

 Hoàn. Lại có địa ngục tên là Tranh Luận. Lại có địa ngục tên là Thiết 

 Phu. Lại có địa ngục tên là Ða Sân.) 

Ðịa Tạng Bồ Tát giảng danh hiệu của địa ngục, nói cho chúng ta 

hai mươi hai loại, đây là nói sơ lược, nếu nói kỹ thì nói chẳng hết. Ngài 

nói  “lại có”  tức là nói rõ những địa ngục phụ thuộc của địa ngục A Tỳ, 

địa ngục Vô Gián, chủng loại quá nhiều, chỉ nói sơ lược mà thôi. Thứ 

nhất gọi là Tứ Giác (Bốn Cạnh), kinh Chánh Pháp Niệm Xứ nói nghiệp 

nhân quả báo của địa ngục này. Ngài nói có người thực sự chẳng phải là 

người  tu  hành,  ở  Trung  Quốc  thì  Sa  Môn  là  danh  từ  người  xuất  gia 

chuyên dùng, nhưng ở cổ Ấn Ðộ thì khác. Thời cổ Ấn Ðộ người tại gia 

hay xuất gia gì đều xưng là Sa Môn, thế nên xưng là Sa Môn không nhất 

84 Tứ Giác: Bốn Cạnh; Phi Ðao: Đao Bay; Hỏa Tiễn: Mũi Tên Lửa; Giáp Sơn: Núi 

Kẹp; Thông Thương: Thương Đâm; Thiết Xa: Xe Sắt; Thiết Sàng: Giường Sắt; Thiết 

Ngưu: Trâu Sắt; Thiết Y: Áo Sắt; Thiên Nhẫn: Ngàn Mũi Dao; Thiết Lư: Lừa Sắt; 

Dương Ðồng: Nước Đồng Sôi; Bão Trụ: Ôm Cột Đồng; Lưu Hỏa: Lửa Chàm; Canh 

Thiệt: Cày  Lưỡi; Tỏa Thủ: Chém Đầu; Thiêu Cước: Thiêu Chân; Ðạm  Nhãn:  Ăn 

Mắt; Thiết Hoàn:  Viên Sắt; Tranh Luận: Cãi Cọ; Thiết Phu: Búa Sắt; Ða Sân: Hay 

Cáu Giận. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 395

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

định  là  người  xuất  gia.  Ðịnh  nghĩa  của  Sa  Môn  là  “cần  tức”,  nghĩa  là 

siêng tu Giới Ðịnh Huệ, diệt trừ Tham Sân Si. Người như vậy thì được 

gọi là Sa Môn, thế nên tại gia, xuất gia đều có thể dùng. Nhưng sau khi 

Phật  pháp  truyền  đến  Trung  Quốc,  Sa  Môn  biến  thành  danh  từ  người 

xuất  gia  chuyên  xưng,  người  tại  gia  chẳng  gọi  là  Sa  Môn.  Người  ấy 

chẳng  phải  là  người  xuất  gia,  tự  mình  xưng  là  xuất  gia  thì  tội  này  rất 

nặng, đây là mạo danh người xuất gia. Ðiều này chúng ta thực sự phải đề 

cao cảnh giác, cảnh giác cao độ. Ngày nay chúng ta đã xuất gia rồi, có 

thực sự phải là người xuất gia hay không? Ngày nay chúng ta đã thọ giới 

rồi, có thực sự là đã thọ giới chăng? Chẳng có. Ðiểm này nếu chúng ta tự 

xưng là Tỳ Kheo thì tội sẽ nặng, tội nghiệp cực nặng. 

Trong các vị tổ sư Tịnh Tông, đại sư Ngẫu Ích triều Minh thật rất 

phi thường! Đại sư Ngẫu Ích là hạng người gì? Chẳng ai biết. Nhưng đại 

sư Ấn Quang thì chúng ta biết, Ngài là Đại Thế Chí Bồ Tát hóa thân tái 

lai. Di Đà Kinh Yếu Giải là do Ngài Ngẫu Ích soạn, đại sư Ấn Quang tán 

thán cuốn Yếu Giải này, Ngài nói:  “Cuốn Di Đà Kinh Yếu Giải này dù 

 cho  cổ  Phật tái lai làm  thêm  chú giải  cho  kinh  Di  Đà  cũng chẳng thể 

 vượt trội hơn cuốn này được” , tán thán đến cùng cực vậy. Năm xưa lúc 

tôi  ở  đây,  pháp  sư  Diễn  Bồi  hỏi  tôi,  Ngài  nói:  Lời  này  của  đại  sư  Ấn 

Quang có phải đã nói quá lố hay không? Làm sao có thể tán thán như 

vậy? Tôi thật thà trả lời Ngài, tôi nói: Chẳng quá đáng đâu. Tôi đã đọc 

Yếu Giải, cũng đã giảng hết mấy lần, đích thật là vô cùng hiếm có, tôi 

khẳng định cách nói của đại sư Ấn Quang.  Đại sư Ngẫu Ích là ai? Nếu 

chẳng phải A Di Đà Phật tái lai thì nhất định phải là hạng như Quán Thế 

Âm Bồ Tát. Phật, Bồ Tát tái lai, Ngài đến thị hiện ở đời Mạt Pháp, thị 

hiện xuất gia, thọ giới, Ngài hiểu Giới Luật, đương thời cũng có người 

xưng Ngài là luật sư. Ngài kết luận cho chúng ta rằng ở Trung Quốc từ 

Nam Tống trở về sau chẳng còn tỳ-kheo nữa. Chúng ta muốn thọ giới, 

Giới  Kinh  giảng  về  giới  tỳ-kheo,  tối  thiểu  phải  có  năm  tỳ-kheo  chân 

chánh truyền giới thì bạn mới đắc giới. Nam Tống trở về sau đã không 

có tỳ-kheo rồi, thì chúng ta làm sao đắc giới được? Thế nên đại sư Ngẫu 

Ích tự thọ giới xong, Ngài ở trước Phật, Bồ Tát trả lại giới, chẳng đắc 

được, trước hình tượng của Phật, Bồ Tát cầu thọ giới Sa Di. Cả đời Ngài 

tự xưng là Bồ Tát giới Sa Di, đây là thân phận của Ngài. Thế nên phong 

phạm của đại sư Ngẫu Ích thị hiện làm gương mẫu cho chúng ta, chúng 

ta phải biết học theo. 

Học trò của Ngài, đồ đệ của Ngài là pháp sư Thành Thời, sau khi 

đại sư Ngẫu Ích viên tịch, tất cả trước tác đều do pháp sư Thành Thời 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 396

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chỉnh lý, khắc bản in lưu thông, đây là đại công thần của đại sư Ngẫu 

Ích.  Thầy  đã  tự  xưng  là  Sa  Di  nên  học  trò  chẳng  dám  xưng  là  Sa  Di, 

Ngài Thành Thời tự xưng là xuất gia Ưu Bà Tắc, đây là Danh phù hợp 

với Thật, chẳng phạm lỗi lầm. Ngày nay chúng ta là thân phận gì, thực 

sự làm trọn vẹn xuất gia Ưu Bà Tắc là tốt lắm rồi, có thể làm trọn ngũ 

giới thập thiện, thì chúng ta tức là đệ tử của Di Đà. Đệ tử tại gia tu tập 

ngũ  giới  thập  thiện,  chúng  ta  cũng  tu  ngũ  giới  thập  thiện,  chúng  ta  là 

thân phận xuất gia tu ngũ giới thập thiện, phải hiểu rõ địa vị chân chánh 

của  chúng  ta  là  xuất  gia  Ưu  Bà  Tắc.  Trong  kinh  Chiêm  Sát  Thiện  Ác 

Nghiệp Báo có nói thời Mạt Pháp chẳng có tỳ-kheo truyền giới, từ nơi 

đâu đắc [giới]? Trên luân tướng85 đắc được, Chiêm Sát luân tướng, đại 

sư  Ngẫu  Ích  dùng  Chiêm  Sát  luân  tướng  để  cầu  Bồ  Tát  giới  Sa  Di. 

Người xưa cẩn thận, nghiêm cách như vậy là có đạo lý. 

Đến  những  năm  đầu  Dân  Quốc,  đại  sư  Hoằng  Nhất  là  vị  mọi 

người đều tôn kính, Ngài tu Tịnh Độ, đối với giới luật cũng rất có nghiên 

cứu.  Ngài  có  diễn  giảng  ở  Mân  Nam  Phật  Học  Viện,  sưu  tập  trong 

Hoằng  Nhất  Đại  Sư  Giảng  Diễn  Lục,  chư  vị  có  thể  xem  được.  Ngài 

khuyên người xuất gia chúng ta không thể không thọ giới, thọ một hình 

thức, nhưng tự mình nhất định phải biết là chẳng đắc giới. Tại sao phải 

thọ  giới  trên  hình  thức  này?  Để  khỏi  bị  người  thế  gian  hiềm  nghi  bạn 

chẳng thọ giới, chúng ta thọ giới này (tức Cụ Túc Giới) trên hình thức. 

Tự mình phải hiểu rõ rằng mình chẳng đắc giới, chẳng phải là thọ xong 

giới tỳ-kheo thì thành tỳ-kheo, thọ xong Bồ Tát giới thì thành Bồ Tát, 

85 Giải thích về luân tướng rất phức tạp, tạm trích dịch đoạn kinh Chiêm Sát mô tả 

mộc luân như sau: “Này thiện nam tử! Muốn học về tướng trạng của mộc luân thì 

trước hết nên khắc  gỗ [thành từng khối] to chừng ngón tay út, sao cho kích thước 

chừng một tấc, khúc giữa khắc thành bốn mặt vuông vắn, còn từ hai đầu thì vạt xéo 

cho nhỏ dần đi. Ngửa tay gieo sang bên cạnh để dịch chuyển. Do vì nghĩa này nên 

gọi là luân (tức là có do có thể di chuyển được nên gọi là luân). Lại do tướng này có 

thể phá hoại lưới nghi tà kiến của chúng sanh, chuyển hướng theo chánh đạo đến chỗ 

an ổn nên gọi là Luân. Luân tướng có ba thứ sai biệt. Những gì là ba? Một là luân 

tướng biểu thị những thiện nghiệp đã làm trong đời quá khứ, loại luân này gồm mười 

khối. Luân tướng thứ hai biểu thị những nghiệp đã tạo được tích góp trong đời quá 

khứ lâu, gần, mạnh, yếu, lớn, nhỏ. Loại luân này gồm ba khối. Loại luân tướng thứ 

ba biểu thị sự thọ báo sai biệt trong ba đời. Loại luân này gồm sáu khối. Nếu muốn 

xem xét thiện nghiệp, ác nghiệp sai biệt đã tạo trong đời quá khứ thì khắc gỗ thành 

mười luân. Dựa theo mười luân này mà ghi tên Thập Thiện. Mỗi một điều thiện ghi 

trên một luân, ghi nơi một mặt. Kế đến, ghi Thập Ác tương ứng với Thập Thiện (ở 

mặt kia của mỗi luân)…” 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 397

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đâu có chuyện đơn giản như vậy? Thế nên trong Lục Tức của tông Thiên 

Thai chúng ta là tỳ-kheo gì? Là Danh Tự Tỳ Kheo, có danh vô thật, phải 

hiểu thân phận này. Đại sư Hoằng Nhất cả đời cũng tự xưng là xuất gia 

Ưu Bà Tắc, danh phù hợp với thật, như vậy mới đúng. Tự mình chẳng 

đắc giới, tự mình chẳng trì giới, mà tự xưng là tỳ-kheo thì là vọng ngữ, 

đại vọng ngữ, Tứ Giác địa ngục có thể sẽ có phần mình. 

Ngoài ra còn một nguyên nhân nữa, chúng ta gọi nghiệp nhân là 

nghiệp duyên, [đó là] nghe, xem ca vũ. Người thế gian gọi là giải trí, chỗ 

vui chơi, chúng ta không đi đến những chỗ đó. [Y phục của] người xuất 

gia Trung Quốc có một việc tốt, người xuất gia mặc y phục này mà đi 

coi ca múa trong rạp hát, người ta sẽ mắng bạn, tự mình bạn cũng xấu hổ 

chẳng dám đi. Còn hòa thượng, người xuất gia Nhật Bản đi [đến những 

chỗ ấy] thì bạn nhìn không thấy, họ mặc âu phục, giầy tây. Còn ca-sa họ 

để ở đâu? Để trong túi áo. Ca-sa của họ có lẽ chỉ lớn cỡ ba tấc, lúc làm 

Phật sự thì lấy ra đeo lên cổ, lúc không cần dùng thì cuốn lại, bỏ vào túi 

áo. Họ mang giầy tây, bạn chẳng nhìn ra, họ đến những chỗ ấy thì người 

khác nhìn không ra. Chúng ta thì không được, một khi chúng ta vừa vào 

chỗ đó, mọi người sẽ chẳng coi ca múa nữa, mà sẽ lại coi chúng ta, [sẽ 

hỏi] tại sao thầy lại đến đây? Thế nên y phục này không thể sửa đổi, có 

tác dụng rất lớn. Ở Đài Loan có người đã từng đề xướng sửa đổi y phục 

này, rất may là có một số lão hòa thượng kiên trì, nhất quyết không chịu 

đổi.  Thế  nhưng  bạn không đi  xem,  trong  máy  truyền  hình  (TV)  có  rất 

nhiều chương trình này, hiện nay rất nhiều đạo tràng có TV, đây đều là 

việc phiền phức. Bạn nhìn thấy những biểu diễn ca vũ, nếu bạn chẳng 

khéo quán sát, sanh tâm ái nhiễm, thì sẽ đọa địa ngục này. Người khéo 

quan  sát sẽ  coi như thế nào? Mộng huyễn,  bọt, bóng, như  sương  cũng 

như chớp, càng đề cao cảnh giác. Từ trên màn ảnh có thể thấu hiểu được, 

có thể quán sát cả đời người, cả vũ trụ chỉ là một màn hát, đều là giả, 

chẳng phải thật. Khéo quán sát thì ngay nơi ấy bạn có chỗ [giác] ngộ; 

nếu chẳng khéo quán sát, sanh khởi nhiễm tâm tham ái thì phiền phức 

lớn lắm. 

Tứ Giác địa ngục,  trong kinh nói cho chúng ta,  xung quanh  là  

tường sắt bao bọc, sắt đều đốt đỏ rực, địa ngục là một biển lửa. Lửa từ 

bốn góc phun ra, con người trong ấy bị lửa đốt, bị lửa nung nấu, địa ngục 

cũng giống như một nồi lớn, đã thiêu cháy đỏ rực rồi còn tiếp tục phun 

lửa, ngày đêm chẳng gián đoạn. Trong chú giải của pháp sư Thanh Liên, 

Ngài  nêu  lời  giảng  của  bộ  Lập  Thế  A  Tỳ  Đàm  Luận  [về  địa  ngục  Tứ 

Giác này], ngoài ra còn [nêu thêm] một nghiệp nhân [của địa ngục ấy]. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 398

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Đời quá khứ lúc còn ở loài người, có khi tự mình làm, có khi kêu người 

khác  sát  sanh,  phần  đông  người  ta  nói  dùng  dao  để  chặt,  để  bằm,  bạn 

bằm  chém  tay,  chân,  đầu  của  những  loài  súc  sanh,  tạo  tội  nghiệp  này 

cũng sẽ đọa vào Tứ Giác địa ngục để thọ báo. Thí dụ giết gà, gà đã giết 

rồi, đã chết xong rồi chặt thân nó ra, nó có đau khổ không? Thần thức 

còn chưa lìa khỏi, vẫn còn cảm giác. Nếu gặp một loại gọi là quỷ giữ thi 

thể, thế nào gọi là quỷ giữ thi thể? Chấp trước cứng chắc vào thân phận 

của nó, chẳng chịu lìa khỏi, thế thì phiền phức sẽ rất lớn. Sau khi nấu 

chín, khi bạn ăn nó, nó cũng cảm thấy đau khổ. Đó là một loại chúng 

sanh chấp trước cứng chắc vào thân của nó, làm sao nó không căm hận 

cho được? Tội nghiệp của bạn tạo bao lớn? Những chuyện này thật ra 

đức Phật chẳng nhẫn tâm nói, tuyệt đối chẳng phải dọa người. Chỉ có kẻ 

thiện căn sâu dầy, nghe lời Phật dạy xong bèn có thể tin tưởng, mới thực 

sự  chọn  ăn  chay,  trong  đời  này  tuyệt  chẳng  ăn  thịt  chúng  sanh,  tuyệt 

chẳng sát hại chúng sanh. Những gì đã làm lúc trước thì thật lòng sám 

hối. [Đã làm] sai rồi! Siêng tu phước huệ, hồi hướng cho các oán gia, 

chủ nợ, hy vọng mình thành Phật đạo, những oán gia chủ nợ này sẽ cùng 

mình thành Phật. Phải phát chân tâm, chân nguyện, chân thật tu hành! 

Vậy thì những oán gia chủ nợ này sẽ chẳng tạo phiền phức cho bạn, sẽ 

chẳng gây chướng ngại cho bạn. Tại sao vậy? Khi bạn thành tựu thì họ 

sẽ  được  hưởng lây,  nếu  họ  gây  chướng ngại  cho bạn  thì họ  sẽ  hại họ. 

Nếu chúng ta làm giả dối, chẳng chân thật, những oán gia chủ nợ này dứt 

khoát sẽ chẳng tha cho bạn, trừ phi chẳng tìm được cơ hội thì thôi, một 

khi đã nắm chắc cơ hội thì họ sẽ đến báo thù. 



Thứ hai là Phi Đao (Đao Bay) địa ngục, tức là Đao Luân địa ngục, 

bốn bên đều là núi đao, trên không trung còn có đao luân (bánh xe có 

đao). Đao luân này chẳng phải chỉ có một cái, mà là vô lượng vô số cũng 

giống như mưa vậy, từ không trung rớt xuống, người trong địa ngục này 

sẽ bị thân thể bằm nát, tan xương nát thịt. Nghiệp nhân này là đời quá 

khứ trong cõi người sát sanh buông tuồng, đều là quả báo của sát nghiệp, 

bạn sát hại nhiều chúng sanh thì bạn phải thọ khổ ở địa ngục này. Thứ ba 

là Hỏa Tiễn địa ngục, tiễn, thời xưa cung tên có lửa, từng mũi tên lửa 

này  bắn  vào  thân  tội  nhân,  trong  kinh  nói   “một  ngày  một  đêm  có  sáu 

 trăm ức lần chết đi sống lại” . Hình phạt trong địa ngục nếu thọ xong bèn 

chết thì tốt lắm! Đó là chuyện vui lớn nhất, vì chết xong bèn lìa khỏi địa 

ngục. [Thật ra thì] họ sẽ chẳng chết, chết xong trong địa ngục bị gió thổi 

một cái liền sống lại, sống lại để thọ báo tiếp tục. Thế nên trong địa ngục 

thật là  cầu sanh chẳng  được,  cầu  chết  cũng  không xong, phải  thọ  chịu 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 399

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

những tội báo này. Trong kinh nói nghiệp nhân của họ là lúc còn ở thế 

gian ngu si, tham dục nặng nề, chẳng hiếu thuận cha mẹ, chẳng tôn kính 

sư trưởng, chẳng thể  tùy  thuận  thiện giáo, sát hại hết thảy chúng sanh, 

cho nên bị quả báo này. 

Thứ tư là địa ngục Giáp Sơn (Núi Kẹp), người đi giữa hai hòn núi, 

núi khép vào nhau [ép dẹp những tội nhân này], chịu hình phạt như vậy. 

Cũng có kinh gọi là Chúng Hiệp địa ngục, nhiều núi hợp vào nhau [ép 

tội  nhân].  Kinh  nói  tội  nhân  trong  địa  ngục  sợ  ngục  tốt,  đầu  trâu  mặt 

ngựa cầm những “lang nha bổng”86 đuổi theo các tội nhân, tội nhân sợ 

hãi  nên  chạy  vào  núi  trốn,  núi  này  ép  lại,  không  ai  chạy  thoát.  Trong 

kinh diễn tả hai hòn núi khép lại, người ở chính giữa bị ép dẹp, xương 

thịt bầy nhầy, máu chảy thành sông.   Chúng ta coi quả báo này thì phải 

nghĩ đến nghiệp nhân, họ tạo nghiệp nhân gì? Nghiệp nhân này vô cùng 

phức  tạp,  rất  nhiều  ác  nghiệp  cảm  thành  quả  báo  như  vậy.  Con  người 

không chỉ trong một đời mà là trong vô lượng kiếp đã tạo quá nhiều ác 

nghiệp, cho nên đọa vào địa ngục là quả báo chung, hết thảy những tội 

nghiệp của bạn ở đó nhận chịu quả báo cho đến hết. Nói theo lý thì sau 

khi ra khỏi địa ngục thì sẽ thành người tốt, nghiệp chướng đã tiêu hết. 

Không sai, nghiệp chướng đã hết, nhưng tập khí vẫn còn, phiền phức ở 

chỗ này, tập khí vẫn còn sót lại. Nếu bên trong có phiền não tập khí, bên 

ngoài lại chịu không nổi sự dụ dỗ của ác duyên ngũ dục lục trần, vậy thì 

rắc rối lớn lắm, lại bắt đầu tạo nghiệp nữa. Ra khỏi rồi lại tạo tội tiếp tục, 

bạn nói như vậy thì chịu sao nổi! Nhân quả tuần hoàn, dây dưa chẳng 

dứt. 

Địa ngục Thông Thương (Thương Đâm) còn gọi là địa ngục Kiếm 

Diệp (Lá Kiếm), “thương” là một loại “đao thương”87 thời xưa. Nghiệp 

nhân vẫn là sát sanh, trong đó bao gồm hết thảy chiến tranh, đặc biệt là 

những nghiệp báo mặc tình giết người, sát hại hết thảy chúng sanh trong 

chiến tranh. Địa ngục Thiết Xa (Xe Sắt), kinh Lăng Nghiêm nói  “Tư báo 

86 lang  nha  bổng  là  một  loại  binh  khí,  có  hình  giống  như  cái  gậy,  đầu  to,  đầu  nhỏ, 

phía đầu to có những mấu nhọn hơi cong, giống hình răng sói, nên có tên này. Loại 

vũ khí này chủ yếu dùng để phá các loại vũ khí có hình móc như ngô câu kiếm chẳng 

hạn. 

87 Tùy theo hình dáng của mũi nhọn gắn trên đầu cán dài mà chia thành thương, sáo, 

qua, mâu, kích; giáo thường là nhọn như mũi lao. Nói chung thương và kích vừa đâm 

vừa chém được, sáo và mâu chủ yếu để đâm, qua chủ yếu là chém, kích là loại có 

tánh  sát  thương  rất  mạnh.  Đao  thương  chỉ  là  loại  thương  có  lưỡi  to  bản  hơn  loại 

thương thường. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 400

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 kết vào hơi thở thì thành xe lửa”  88, cũng còn gọi là địa ngục Hỏa Xa (Xe 

lửa). Xe bằng sắt, đốt đỏ rực lên, tội nhân dùng gân của mình, rút gân 

của mình để làm dây kéo chiếc xe này, phía sau có các quỷ tốt đốc thúc, 

xua đuổi. Kinh Hiền Ngu có nói đức Phật Thích Ca Mâu Ni vào thời quá 

khứ đọa vào địa ngục này, vài người kéo chiếc xe sắt, lúc nhìn thấy một 

người bị rút gân vô cùng đáng thương, đau khổ, đức Phật Thích Ca phát 

tâm từ bi, hỏi quỷ tốt có thể rút thêm một sợi gân cho người ấy không? 

Quỷ tốt thấy Phật Thích Ca như vậy bèn lấy “lang nha bổng” đánh chết 

Ngài,  đánh  chết  xong  Ngài  bèn  thoát  ly  địa  ngục.  Trong  địa  ngục  khi 

khởi một tâm niệm thiện bèn vượt thoát ra ngoài, lúc khởi tâm thiện ấy, 

ngục tốt nhìn thấy ghét nên đánh cho bạn chết, bạn bèn vượt thoát địa 

ngục. 

Thế nên bạn phải hiểu đạo lý này, chúng ta là người niệm Phật A 

Di Đà, mỗi tâm niệm đều tương ứng với Phật, nếu có người đánh chết 

chúng ta, chúng ta bèn siêu sanh, tức là đến Cực Lạc thế giới, siêu việt 

lục  đạo  luân  hồi,  bạn  làm  sao  có  thể  oán  hận  họ  được?  Cám  ơn  còn 

không kịp, đây là thật chẳng phải giả. Niệm niệm đều tương ứng với Tây 

Phương  Tịnh  Độ,  niệm  niệm  đều  tương  ứng  với  các  điều  thiện,  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  nơi   “những  người  thượng  thiện  tụ  hợp” , 

mỗi niệm tâm địa đều thuần thiện, chẳng có một tí ác ý gì cả, chúng ta 

mới  nắm  chắc  việc  vãng  sanh,  một  tí  gì  cũng  chẳng  hoài  nghi.  Tâm 

thiện, lời nói thiện, hành vi thiện, nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, 

đâu có đạo lý nào chẳng sanh được! Người như vậy không sanh Tịnh Độ 

thì người như thế nào mới sanh Tịnh Độ được? Thế nên chúng ta phải 

nắm  chắc  lấy  sự  vãng  sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ,  cách  làm  như  vậy 

không sai. Đối với hết thảy người, sự, vật ở thế gian đều vui vẻ, đều cảm 

ân, chẳng có một tơ hào oán hận, ý niệm đối địch, như vậy mới tốt. 

Thứ  bảy  là  địa  ngục  Thiết  Sàng  (Giường  Sắt),  cái  giường  này 

cũng bị lửa đốt, người thọ hình phạt  nằm  trên giường, giống như hiện 

nay chúng ta nói thiêu trên bổng sắt, còn nghiêm trọng hơn thiêu bổng 

sắt rất nhiều. Thiêu trên bổng sắt còn thiêu chưa đỏ, còn giường này thì 

thiêu đến đỏ rực. Trong kinh Phật nói hình phạt loại này hơn phân nửa 

đều là quả báo tà dâm, dâm dật. Thứ tám là địa ngục Thiết Ngưu (Trâu 

Sắt),  kinh  văn  phía  sau  có  nói  đến.  Thứ  chín  là  địa  ngục  Thiết  Y  (Áo 

Sắt), là y phục dệt bằng sắt, cũng là thiêu đỏ rực cho tội nhân mặc, tội 

nhân mặc áo này toàn thân đều bị đốt khét lẹt. Trong kinh nói với chúng 

88  (Tư báo kết tức, tắc vi hỏa xa). “Tư báo” là quả báo do Tư hoặc gây ra. “Xe lửa” là 

xe có lửa bốc cháy đùng đùng trên ấy, chứ không phải là tàu hỏa. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 401

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ta nghiệp nhân này là trong đời quá khứ trong cõi người dùng roi vọt làm 

tổn thương chúng sanh hữu tình, tạo tội báo này. Ngoài ra là xuất gia phá 

giới, hưởng thụ lòng tin của tín đồ cúng dường y phục, thọ quả báo này. 

Cổ đức có hai câu nói rất hay:  “Nay thấy ca-sa rời thân, tương lai áo 

 đơn 89  sắt trói thân”  là nói về quả báo của địa ngục này. Cho nên dưới 

chiếc ca-sa mất thân người, chúng ta đắp chiếc ca-sa này tạo tội nghiệp. 

Ca-sa  là  dấu  hiệu  của  Phật  pháp,  đắp  lên  ca-sa  là  có  sứ  mạng,  trách 

nhiệm  tiếp nối huệ mạng  của  Phật, hoằng  pháp  lợi sanh.  Chúng ta lấy 

dấu hiệu của Phật nhưng chẳng làm công tác này, như vậy thì dưới lớp 

ca-sa đánh mất thân người, tương lai sẽ thọ quả báo trong địa ngục Thiết 

Y. 

Thứ  mười  là  Thiên  Nhẫn  (Ngàn  Mũi  Nhọn),  nhẫn  là  đao  nhẫn, 

mũi  dao  nhọn  bén.  Kinh  Quán  Phật  Tam  Muội  có  nói  đây  là  một  số 

chúng sanh chẳng thuận theo lời dạy của thầy, phản sư bội đạo, chẳng 

biết ân đức. Trộm cắp, hãm hại thầy giáo, sỉ nhục, chọc phá thầy giáo, 

thậm chí hủy báng đánh giết, tạo những ác nghiệp này sẽ đọa địa ngục 

Thiên Nhẫn. Ngoài nghiệp nhân này, hoặc là Sa Môn, Bà La Môn làm 

chuyện phi pháp, làm chẳng đúng như pháp, chẳng xấu hổ. Dùng ác tâm 

phá hoại Tam Bảo, thí dụ như phá hoại đạo tràng, tượng Phật, tháp miếu, 

đoạt giựt pháp vật. Sát hại chú ruột, cha mẹ, anh em, chị em, người tạo 

tội nghiệp trên khi mạng chung đều đọa địa ngục này. Thiên Nhẫn, trong 

mũi dao đều nảy ra lửa, Đao Nhẫn này cũng giống như Đao Luân nói 

phía  trên,  từ  không  trung  rơi  xuống  như  hạt  mưa,  người  [bị  rơi  trúng] 

đều tan xương nát thịt. Thứ mười  một là địa ngục Thiết Lư (Lừa Sắt), 

thứ mười hai là địa ngục Dương Đồng (Nước Đồng Sôi), Dương Đồng là 

tội báo của khẩu nghiệp, hay là quả báo của việc ăn uống, đây thuộc về 

khẩu  nghiệp.  Dương  đồng  ác  khẩu,  đây  là  đồng  thiêu  lỏng  rồi  cho  tội 

nhân uống, sau khi đồng chảy vào miệng xong, ngũ tạng lục phủ gì cũng 

bị thiêu đốt hết. 

Thứ mười ba là địa ngục Bão Trụ (Ôm Trụ), đây cũng là địa ngục 

Bào Lạc. Cây trụ, trụ sắt đốt cháy đỏ rực xong để cho tội nhân ôm, trong 

kinh đức Phật nói đây là chúng sanh ngu si trong thế gian nhiễm ái tà 

dâm,  đọa  vào  địa  ngục  này,  địa  ngục  này  vô  cùng  tàn  khốc.  Đầu  năm 

Dân  Quốc,  cư  sĩ  Chương  Thái  Viêm  làm  phán  quan  cho  đại  đế  Đông 

Nhạc, ông đọc kinh [khá nhiều] và cảm thấy địa ngục Bão Trụ này quá 

tàn nhẫn, đã từng thỉnh cầu đại đế Đông Nhạc xin phế bỏ hình phạt này. 

89 “Hiện kiến cà-sa ly thể, tương lai thiết điệp triền thân”. Áo đơn là áo ngắn mỏng, 

thường mặc lót bên trong khi mặc áo dài, khác với áo lót, thường chỉ mặc trong nhà. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 402

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Đại đế Đông Nhạc bèn phái hai tên tiểu quỷ dẫn ông đến chỗ đó coi, coi 

xong  về  rồi  nói  tiếp.  Tiểu  quỷ  dẫn  ông  đến  địa  ngục  này  nhưng  ông 

chẳng  nhìn  thấy  gì  cả,  lúc  đó  ông  mới  vỡ  lẽ.  Ông  mới  hiểu  đây  là  do 

nghiệp lực của mình biến hiện ra, nếu ông không có nghiệp lực này thì 

không nhìn thấy. Mới biết tự làm tự chịu, chẳng phải do vua Diêm La 

lập ra hình phạt cho tội nhân thọ chịu, thế nên vua Diêm La cũng chẳng 

thể làm gì được. 

Cảnh giới địa ngục là do tự mình biến hiện mà ra, do nghiệp lực 

hiện  ra,  chẳng  liên  quan  gì  đến  những  quỷ  vương  này.  Những  kẻ  đầu 

trâu mặt ngựa trong địa ngục, quỷ tốt từ đâu đến? Cũng từ nghiệp lực 

của mình biến hiện ra. Giống như một người nằm mộng vậy, là cảnh giới 

như vậy, thế nên mới hiểu rõ đạo lý này. Cảnh giới địa ngục trong đoạn 

kinh phía trước đã nói rõ, chỉ có hai hạng người có thể nhìn thấy: Một là 

người thọ tội, hai là Bồ Tát vào địa ngục để độ chúng sanh. Bồ Tát có 

định lực, có công phu có thể đột phá cảnh giới này, họ có thể nhìn thấy. 

Nếu  chẳng  phải  hai  hạng  người  này  thì  dù  địa  ngục  ở  ngay  trước  mặt 

cũng nhìn không thấy. Đây là quả báo của tà dâm. Trong kinh nói một 

ngày một đêm có chín trăm ức lần sanh tử, sanh tử quả thật là ở trong 

từng sát-na. 

Địa ngục Lưu Hỏa (Lửa Tuôn), lửa từ trên không cuồn cuộn táp 


xuống, trong Tam Pháp Độ Luận gọi là địa ngục Đại Khốc (Khóc To). 

Kinh Lăng Nghiêm nói:  “Trong hai tướng quả báo của vị, thì tướng thứ 

 hai là phun ra khí, lửa mạnh tung bay, đốt nứt tan xương tủy”  90, đoạn 

này trong kinh Lăng Nghiêm cũng là địa ngục Lưu Hỏa. Trong địa ngục 

này nơi đâu cũng là lửa mạnh thiêu đốt, chẳng có đường thoát thân. Quỷ 

tốt trong đó chẳng có một chút tâm từ bi nào cả, cứ chạy theo phía sau, 

chẳng có cách chi thoát khỏi, trạng huống khốn khổ rất khó hình dung 

nổi. 

Thứ mười lăm là địa ngục Canh Thiệt (Cày Lưỡi), đây là kẻ tạo 

khẩu nghiệp, vọng ngữ, nói lưỡi hai chiều, ác khẩu, ỷ ngữ, những người 

tạo khẩu nghiệp này. Đó là địa ngục Kéo Lưỡi, kéo ra xong còn dùng 

lưỡi cày để cày. Có lẽ chúng ta sẽ nghĩ cái lưỡi nhỏ như vậy, còn lưỡi 

cày lớn như vậy làm sao cày được? Địa ngục là hóa thân, địa ngục bao 

lớn thì thân hình sẽ lớn như vậy, thế nên khổ báo này chúng ta chẳng thể 

tư duy, tưởng tượng được. Địa ngục Tỏa Thủ (Chém Đầu), trong Tam 

Pháp Độ Luận gọi là địa ngục Hoạt (Sống). Trong địa ngục này, những 

90 Đoạn kinh này giảng về quả báo của sự tham đắm lục trần, nguyên văn: “Vị báo 

nhị tướng trung, nhị giả thổ khí, phi vi mãnh hỏa, tiêu lạn cốt tủy”. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 403

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

quỷ tốt cầm dao, búa, những binh khí sắc bén chém đầu tội nhân, xẻ thân 

thể tội nhân. Nghiệp nhân này là gì chúng ta cũng rất dễ tưởng tượng ra, 

là quả báo sát sanh. Sát sanh ăn thịt, bạn sát hại chúng sanh như thế nào 

thì khi đến địa ngục này, quỷ tốt cũng sẽ đối xử với bạn như vậy. Nghiệp 

nhân quả báo tơ hào chẳng sai. 

Địa  ngục  Thiêu  Cước  (Đốt  Chân)  còn  gọi  là  Nhiệt  Hôi  (Tro 

Nóng).  Tro, bạn nhìn thấy dường như tro, thật ra trong đó là lửa, đều 

đang đốt cháy. Tội nhân từ chỗ này bước qua thì chân, đầu gối, bắp đùi 

đều bị thiêu đốt. Tội nghiệp này có rất nhiều loại, loại thứ nhất là đời quá 

khứ trong cõi người đem chúng sanh hữu tình, chúng sanh có sanh mạng 

đút  vào  lửa  thiêu,  đút  vào  tro  nóng  để  nấu,  hoặc  trong  cát  nóng,  làm 

những chuyện này. Hiện nay chúng ta thấy có một số đi du lịch, ở những 

chỗ  gần  núi  lửa,  suối  nước  nóng,  nước  và  cát  đều  rất  nóng,  họ  làm 

chuyện gì? Nấu trứng gà, hai ba phút thì trứng gà chín, trong trứng cũng 

có  sanh  mạng  vậy.  Hiện  nay  có  một  số  trứng  chẳng  có  cồ,  nhưng  hồi 

trước trứng toàn là có sanh mạng trong ấy, sát hại chúng sanh thì bạn sẽ 

thọ chịu những quả báo này. Nghiệp nhân của quả báo này bao gồm tà 

dâm, phá giới, đều thọ những quả báo này. 

Thứ mười tám là Đạm Nhãn (Ăn Mắt), trong kinh nói rất nhiều  

nghiệp nhân bất thiện biến hiện ra quả báo này. Bạn thấy trong địa ngục 

có một số chim sắt, diều hâu sắt chuyên môn ăn mắt của tội nhân, chẳng 

có cách chi phòng ngừa. Đoạt mất hai mắt của tội nhân, sau đó gió vừa 

thổi thì người đó sống lại, mắt mọc trở lại, chim đó bay lại ăn nữa. Trong 

kinh Phật nói nghiệp báo này có liên quan đến nghiệp uống rượu, thích 

uống rượu, ăn thịt, tạo nên quả báo này. Địa ngục Thiết Hoàn (Viên Sắt), 

đói  thì  nuốt  viên  sắt.  Khát  thì  uống  đồng  chảy,  đói  thì  nuốt  viên  sắt, 

những thứ này đều liên quan đến ăn uống chẳng điều độ. 

Hai  mươi  mốt  là  Thiết  Phu  (Rìu  sắt).  Kinh  Trường  A  Hàm  nói 

trong địa ngục này tội nhân hoảng hốt, bối rối, không có chỗ tránh né. 

Do nhân gì tạo thành? Oan gia chủ nợ đời trước liên lụy, tuy oan gia chủ 

nợ chẳng hiện ra, tự nhiên biến hiện ra cảnh giới này. Cảnh giới này có 

thể [hiện ra] không? Chúng ta tưởng tượng rất có thể, lúc chúng ta tạo tội 

nghiệp rất nặng, oan gia chủ nợ tuy chẳng tìm đến, tối ngủ nằm mộng 

thấy những oan gia chủ nợ này tìm đến, sợ toát mồ hôi lạnh, kinh hoàng 

hoảng hốt, giấc mộng ấy chẳng phải cảnh giới do tự mình biến hiện ra 

sao? Trong mộng có thể biến ra những cảnh giới ấy, chết rồi ở địa ngục 

cũng giống như trong mộng vậy, do đó cảnh giới này rất có thể sẽ xảy ra. 

Chữ Phu (rìu) giống chữ Phủ (rìu), cùng một nghĩa, phần nhiều là thuộc 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 404

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

về khẩu nghiệp. Người xưa nói: “Rìu trong miệng, cho nên chém thân là 

do lời ác độc ấy”, phao tin đồn kiếm chuyện, bươi móc thị phi, hủy báng 

kẻ thiện, tán thán người ác, phải chịu quả báo này. Rìu sắt, rìu lớn này 

nặng hơn những dao thường rất nhiều, rìu cũng có lửa, hết thảy những 

đồ vật bằng sắt, bằng đồng trong địa ngục đều có lửa, một biển lửa. Họ 

phải đọa vào địa ngục này thọ báo. 

Thứ  hai  mươi  Tranh  Luận,  thứ hai  mươi  hai  Đa  Sân  (Nhiều sân 

hận),  tánh  chất  của  hai  [địa  ngục]  này  tương  tợ  với  nhau,  có  thể  gộp 

chung để nói, cho nên phía sau chúng ta không y theo thứ tự của chúng. 

Trong chú giải của pháp sư Thanh Liên cũng nói Tranh Luận, Đa Sân 

tuy là hai địa ngục, nhưng nghiệp nhân của chúng chỉ là một. Tranh luận 

phát sanh từ tham dục, đố kỵ, vì tâm tham, tâm đố kỵ nên tạo nghiệp sân 

khuể, cảm đến quả báo này. Bạn ưa thích tranh luận, đọa vào địa ngục sẽ 

tranh luận chẳng ngừng nghỉ, ngày tháng như vậy rất khổ! Đa sân, sân 

khuể chẳng dứt, đọa vào địa ngục này. Tam Pháp Độ Luận nói:  “Lại vì 

 tội ác, tay tự nhiên sanh vuốt sắt, bén nhọn như lưỡi dao, hình giống nửa 

 mặt trăng. Ai nấy sanh ý oán kết, anh ghét tôi, chèn ép tôi, tôi nay đàn 

 áp lại anh. Do đó sanh tâm sân giận, vồ chụp xâu xé nhau” . Câu này nói

rõ tội báo chẳng đến từ bên ngoài, đích thật là từ nghiệp lực của chính 

mình biến hiện ra. Tay tội nhân tự nhiên biến thành dao nhọn bén, trong 

đó tự  mình giết  mình,  chẳng phải người khác  giết hại bạn,  lại  báo thù 

bạn. 

Trong chú giải, pháp sư Thanh Liên tổng kết cho chúng ta hay vô 

cùng:  “Phải  biết  hết  thảy  chư  pháp  đều  là  hư  dối”  91. Kinh Kim Cang

nói:  “Phàm những gì có tướng đều là hư vọng” ,   “Hết thảy pháp hữu vi 

 như  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng” ,  Vô  Gián,  A  Tỳ  cũng  chẳng  ngoại  lệ. 

Nhưng  người  đọa  lạc  vào  trong  ấy  chẳng  giác  ngộ,  họ  xem  hư  vọng 

thành chân thật, cũng giống như chúng ta trong thế gian hiện nay vậy. 

Thế  nên  bạn  phải  biết  địa  ngục  là  phàm  những  gì  có  tướng  đều  là  hư 

vọng, [còn cảnh giới] hiện tiền của chúng ta thì sao? Hiện tiền cũng là 

phàm những gì có tướng đều là hư huyễn. Một không thì hết thảy đều 

không, một vọng thì hết thảy đều vọng, một chân thì hết thảy đều chân, 

chẳng có đối lập, nếu bạn có đối lập thì sai rồi. Nói vọng thì hết thảy đều 

là hư huyễn, nói chân thì hết thảy đều là chân thật, vậy mới đúng, mới 

không trái nghịch nhân quả, chẳng trái nghịch với chân tướng sự thật. 

Từ đó mới biết tuy là một cảnh giới hư vọng chẳng  thật,  giống  

91 Tu tri nhất thiết chư pháp giai thị hư cuống. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 405

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

như cuộc đời hư huyễn chẳng thật hiện tiền của chúng ta, trong đó chúng  

ta thực sự có cảm thọ khổ, vui, lo, mừng hay không? Địa ngục là nơi khổ 

cùng cực, bạn đến đó phải thọ khổ hay không? Phải thọ. Chỉ có người 

chân chánh hiểu rõ trạng huống chân thật của lục đạo, thập pháp giới thì 

không thọ mà thôi. Họ ở trong lục đạo thập pháp giới không khởi tâm, 

không  động  niệm,  chẳng  phân  biệt,  chẳng  chấp  trước,  đó  gọi  là  siêu 

phàm nhập thánh. Chưa tới cảnh giới này thì bạn vẫn phải thọ, nói cách 

khác, bạn vẫn còn cho rằng có Ta, có Người, bạn vẫn phải thọ chịu lục 

đạo luân hồi. Tới khi nào bạn chẳng còn Ta, chẳng còn Người nữa, kinh 

Kim Cang nói người này  “chẳng có ngã tướng, chẳng có nhân tướng, 

 chẳng có chúng sanh tướng” , bạn là Bồ Tát rồi. Bạn ở địa ngục A Tỳ, 

địa ngục Vô gián chẳng thọ cái khổ ấy. Có thể đến địa ngục Vô Gián để 

thị  hiện,  độ  hóa  chúng sanh,  cũng  giống  như  sự  thị hiện  của  đức  Phật 

Thích Ca trong địa ngục Hỏa Xa vậy. 

Người thọ tội, lúc người chịu sự khổ đau cùng cực thì họ chẳng 

biết  hồi  tâm  chuyển  ý,  niệm  niệm  đều  rất  khổ,  họ  sẽ  chẳng  nghĩ  đến 

chuyện khác được. Bồ Tát thị hiện ở nơi đó: Tôi rút thêm một sợi gân 

cho người đó, giảm bớt sự đau khổ của người đó. Lay tỉnh chúng sanh 

địa  ngục  [làm  cho họ  thấy]  kẻ  khác còn có thể  xả  mình vì  người.  Khi 

chúng sanh trong địa ngục vừa có một ý niệm này thì họ bèn thoát ra, 

vừa có một tâm niệm thiện bèn siêu việt địa ngục, sự thọ khổ của họ liền 

giảm nhẹ, thời gian thọ khổ liền rút ngắn. Một tâm niệm thiện, tuy chỉ là 

một niệm thiện rất nhỏ, đối với họ cũng được lợi ích lớn lao. Thế nên Bồ 

Tát trong địa ngục thị hiện như vậy. Trong đó chẳng có giáo huấn, họ 

chẳng có thời gian nghe giáo huấn, và cũng chẳng có tâm tình gì để nghe 

nên chỉ có thị hiện những thứ như vậy, làm cho họ nhìn thấy giác ngộ. 

Chư Phật, Bồ Tát ở tất cả chỗ của chúng sanh hữu tình, địa ngục cũng là 

một  chỗ  trong  ấy,  cách  thức  phương  pháp  giúp  đỡ  chúng  sanh  chẳng 

giống  nhau,  chúng  ta  phải  hiểu  đạo  lý  này.  Thế  nên  Bồ  Tát  răn  dạy 

chúng sanh, chúng sanh phải nên lìa khỏi hết thảy đấu tranh, phải thực 

sự  làm  đến  mức  chẳng  tranh  với  người,  chẳng  cầu  với  đời.  Tại  sao? 

Thân tâm thế giới đều chẳng thể được thì bạn tranh cái gì? Cầu cái gì? 

Thực sự làm được  “không tranh giành, không mong cầu” , tâm chúng ta

sẽ định, tâm sẽ thanh tịnh, như vậy mới đạt được lợi ích thù thắng chân 

thật của Phật pháp. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 16 

 406

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Tập 17 (Số 14-12-17) 

Chư vị đồng tu, xin mở cuốn Khoa Chú quyển trung, trang mười 

một.  Xin xem kinh văn: 

 Địa Tạng bạch ngôn: “Nhân Giả, Thiết Vi chi nội hữu như thị 

 đẳng địa ngục kỳ số vô hạn. 

地藏白言。仁者。鐵圍之內有如是等地獄其數無限。

 (Ngài Địa Tạng nói rằng: “Thưa Nhân Giả, trong núi Thiết Vi có 

 những địa ngục như thế, số nhiều vô hạn.) 

Chữ như thị trong  “như thị đẳng”  chỉ địa ngục Vô Gián, A Tỳ nói 

ở phía trên, và hai mươi hai loại địa ngục. Danh xưng của địa ngục quá 

nhiều, nói chẳng hết, chẳng qua ở đây Địa Tạng Bồ Tát chỉ nói sơ lược 

mà thôi. Số lượng của mỗi loại địa ngục cũng nhiều vô cùng, vì nguyên 

nhân gì vậy? Chúng ta có thể tưởng tượng, chính là vì chúng sanh tạo tác 

tội nghiệp địa ngục ở thế gian này quá nhiều. Thế nên ở đây chúng ta đặc 

biệt phải hiểu rõ nghiệp nhân quả báo của địa ngục, chúng ta phải hiểu 

rõ nghiệp nhân của những quả báo nói trong kinh điển, nói nghiệp nhân 

thì  chúng  ta  phải  biết  quả  báo  tương  lai  là  gì.  Những  việc  này  đều  là 

chân tướng sự thật, tuyệt đối chẳng phải do Phật, Bồ Tát giả thiết những 

chuyện  này  để  giáo  hóa  chúng  sanh,  khuyên  chúng  sanh  đoạn  ác,  tu 

thiện, nếu chúng ta nghĩ như vậy thì là hoàn toàn sai lầm, sẽ trái ngược 

với chân tướng sự thật. Thế nên chúng ta phải ghi nhớ, Phật dạy nguyên 

lý của vũ trụ nhân sinh cho chúng ta, đây là đạo lý căn bản. Đạo lý căn 

bản, kinh Hoa Nghiêm nói  “Duy tâm hiện, duy thức biến” , đây là đạo lý 

căn bản. Lại nói với chúng ta  “Hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh” , do đó 

trong tâm  bạn  tưởng  cái gì  thì nó  sẽ biến  hiện thành  cảnh giới đó,  hết 

thảy tướng trong cảnh giới đều chẳng chân thật. Tại sao nói chẳng chân 

thật? Nó chuyển biến trong từng sát-na, từng sát-na, vậy thì làm sao chân 

thật được? Tuy chẳng chân thật, nếu bạn mê trong cảnh giới ấy thì bạn sẽ 

có cảm thọ khổ, vui, lo, mừng, cứ tưởng đó là thật, cứ tưởng chẳng phải 

giả. 

Sau khi giác ngộ thì những cảm thọ này chẳng còn nữa, họ thực sự  

hiểu rõ trở lại. Nghiệp nhân quả báo có hay không? Có chứ, nghiệp nhân 

quả báo vẫn có, cảm thọ khổ, vui, lo, mừng chẳng còn nữa, nhà Phật nói 

đoạn  phiền  não  là  có  ý  như  vậy.  Chẳng  phải  là  tướng  của  phiền  não 

chẳng có, chẳng phải là nghiệp của phiền não chẳng có, mà là cảm thọ 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 407

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

của phiền não chẳng có, bạn đã quán không rồi. Tâm kinh nói Quán Tự 

Tại  Bồ  Tát, đó là  trí  huệ  cao độ,  “hành  thâm  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa 

 thời” , tức là dùng trí huệ cao độ,  “chiếu kiến ngũ uẩn giai không” . Ngũ 

uẩn có hay không? Ngũ uẩn là thế giới hiện thực của chúng ta, có hay 

không? Có. Tuy có, Hữu tức là Không, thế nên trong kinh nói  “sắc tức 

 thị không, không tức thị sắc. Sắc bất dị không, không bất dị sắc” , sắc tức 

là  Hữu,  Không  và  Hữu  tồn  tại  đồng  thời,  Không  và  Hữu  là  một  việc, 

chẳng phải hai việc, thế nên nói  “Tướng thì có mà Thể thì không” . Có

thọ dụng, tình chấp chẳng sanh, như vậy thì sẽ được đại tự tại. Chẳng 

phải là không có thọ dụng, vẫn có thọ dụng, tức là nói trong ấy nhất định 

chẳng có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, chẳng có những thứ này thì 

thọ  dụng  của  bạn  sẽ  tự  tại.  Nếu  bạn  còn  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước, trong lúc bạn thọ dụng ắt sẽ có những cảm thọ khổ, vui, lo, mừng, 

đã tạo nghiệp thì lẽ nào không thọ quả báo cho được! Chúng ta hiểu rõ 

những chân tướng sự thật này thì từ đây về sau sẽ chẳng tạo nghiệp nữa. 

Thế nên bước vào Niệm Phật Đường, thân tâm thế giới thảy đều 

buông xuống, một câu Phật hiệu niệm đến cùng, chỉ cầu vãng sanh Cực 

Lạc  thế  giới.  Cổ  đức  nói:   “Chỉ  cần  thấy  Di  Đà,  còn  lo  gì  chẳng  khai 

 ngộ?” . Thế gian, xuất thế gian chỉ có việc này là chân thật, những thứ 

khác đều là hư vọng, chẳng đáng so đo, chẳng đáng ấp ủ trong lòng. Nếu 

đem những thứ khác chất chứa trong lòng, vẫn so đo như cũ, nghiệp bạn 

tạo là nghiệp luân hồi, vì tâm luân hồi tạo nghiệp luân hồi, những thứ 

khổ báo trong lục đạo luân hồi bạn vẫn phải hứng chịu. Việc này nói ra 

thì sẽ chẳng bao giờ dứt, con người hà tất phải làm những chuyện ngu 

ngốc này, đây là việc chúng ta nhất định phải biết. Tiếp theo, Địa Tạng 

Bồ Tát lại nói về hai mươi hai thứ địa ngục. Xin xem kinh văn: 

 Cánh hữu Khiếu Hoán địa ngục. 

更有叫喚地獄。

 (Lại có địa ngục Khiếu Hoán.) 

Khiếu  Hoán  (Kêu  Gào)  là thọ  khổ  đến  cùng  cực,  kêu  réo  chẳng 

ngừng. 

 Bạt  Thiệt  địa  ngục, Phẩn  Niệu  địa  ngục,  Ðồng  Tỏa  địa  ngục, 

 Hỏa  Tượng  địa  ngục,  Hỏa  Cẩu  địa  ngục,  Hỏa  Mã  địa  ngục,  Hỏa 

 Ngưu  địa  ngục,  Hỏa  Sơn địa  ngục,  Hỏa  Thạch địa  ngục, Hỏa  Sàng 

 địa ngục, Hỏa Lương địa ngục, Hỏa Ưng địa ngục, Cứ Nha địa ngục, 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 408

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Bác  Bì  địa  ngục,  Ẩm  Huyết  địa  ngục,  Thiêu  Thủ  địa  ngục,  Thiêu 

 Cước địa ngục, Ðảo Thích địa ngục, Hỏa Ốc địa ngục, Thiết Ốc địa 

 ngục, Hỏa Lang địa ngục. 

拔舌地獄。糞尿地獄。銅鎖地獄。火象地獄。火狗地

獄。火馬地獄。火牛地獄。火山地獄。火石地獄。火床地

獄。火梁地獄。火鷹地獄。鋸牙地獄。剝皮地獄。飲血地

獄。燒手地獄。燒脚地獄。倒刺地獄。火屋地獄。鐵屋地

獄。火狼地獄。

 (Địa ngục Bạt Thiệt, địa ngục Phẩn Niệu, địa ngục Ðồng Tỏa, địa 

 ngục Hỏa Tượng, địa ngục Hỏa Cẩu, địa ngục Hỏa Mã, địa ngục Hỏa 

 Ngưu, địa ngục Hỏa Sơn, địa ngục Hỏa Thạch, địa ngục Hỏa Sàng, địa 

 ngục Hỏa Lương, địa ngục Hỏa Ưng, địa ngục Cứ Nha, địa ngục Bác Bì, 

 địa ngục Ẩm Huyết, địa ngục Thiêu Thủ, địa ngục Thiêu Cước, địa ngục 

 Ðảo Thích, địa ngục Hỏa Ốc, địa ngục Thiết Ốc, địa ngục Hỏa Lang).92

Địa Tạng Bồ Tát tùy tiện nói bèn nói ra hai mươi hai thứ. Khiếu 

Hoán địa ngục là tám đại địa ngục nóng nói trong kinh Trường A Hàm. 

[Địa ngục] thứ tư, thứ năm đều gọi là Khiếu Hoán. Trong kinh nói với 

chúng ta nghiệp nhân gì đọa vào địa ngục này? Sân khuể, tà ác, giữ tấm 

lòng như vậy, tạo tác nhiều thứ ác nghiệp, đọa vào địa ngục này. Lại nói 

vì tập khí tà ác quá nặng, vừa gặp một duyên nhỏ bèn khởi lên, cũng tức 

là vừa có một chút gì chẳng vừa ý thì nó liền phát khởi, tạo tác các thứ 

hình phạt ác, đọa vào địa ngục đại Khiếu Hoán. Địa ngục Bạt Thiệt (Rút 

Lưỡi), địa ngục Phẩn Niệu (Phân, Nước Tiểu) đều là do tạo khẩu nghiệp. 

Khẩu nghiệp gồm có bốn thứ: Nói dối, nói lời thô ác, nói lưỡi hai chiều, 

nói lời thêu dệt (ỷ ngữ), tạo những khẩu nghiệp này thì đọa địa ngục Bạt 

Thiệt. Địa ngục Phẩn Niệu, lúc trước lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam giảng kinh 

nói đến địa ngục, Ngài rất cảm khái mà nói lúc Ngài còn trẻ rất nghĩa 

hiệp, làm những hành vi hào hiệp trượng nghĩa đều chẳng màng, đọa địa 

ngục cũng chẳng sao. Về sau nhìn thấy có địa ngục Phẩn Niệu thì Ngài 

nói  cái  này  không  được,  chẳng  chịu  nổi.  Phẩn  Niệu  chẳng  giống  như 

92 Bạt Thiệt: Lôi lưỡi; Phẩn Niệu: Phân tiểu; Ðồng Tỏa: Khóa đồng; Hỏa Tượng: Voi 

lửa; Hỏa Cẩu: Chó lửa; Hỏa Mã: Ngựa lửa; Hỏa Ngưu: Trâu lửa; Hỏa Sơn: Núi lửa; 

Hỏa Thạch: Đá lửa; Hỏa Sàng: Giường lửa; Hỏa Lương: Kèo lửa; Hỏa Ưng: Chim 

ưng lửa; Cứ Nha: Cưa răng; Bác Bì: Lột da, Ẩm Huyết: Uống máu; Thiêu Thủ: Đốt 

tay;  Thiêu  Cước:  Đốt  chân;  Ðảo  Thích:  Đâm  ngược;  Hỏa  Ốc:  Nhà  lửa;  Thiết  Ốc: 

Nhà sắt; Hỏa Lang: Chó sói lửa. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 409

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nước [lạnh] mà là giống như nước bị lửa đun sôi lên, bắt bạn chịu đựng 

trong đó, như vậy thì khó chịu lắm! Ngài nói núi dao, rừng kiếm gì cũng 

chẳng sao, Ngài xem đến địa ngục này bèn sợ hãi. 

Địa  ngục  Đồng  Tỏa  (Khóa  Đồng)  trong  kinh  Quán  Phật  Tam 

Muội cũng còn gọi là địa ngục Hắc Thằng. Chú giải của pháp sư Thanh 

Liên  cũng  nói  rất  rõ,  đọa  địa  ngục  này  những  sự  khổ  sở  phải  trải  qua 

trong một ngày một đêm chẳng thể tính đếm nổi. Nghiệp nhân này là do 

chúng  sanh  ngu  si,  chữ  chúng  sanh  này  bao  gồm  đệ  tử  Phật,  nghĩa  là 

cũng bao gồm chúng ta. Giới thiệu Phật pháp cho người khác nhưng nói 

sai ý nghĩa, [chánh] pháp lại nói là phi pháp, phi pháp lại nói là [chánh] 

pháp, phạm giới tuy không nặng nhưng chẳng biết sám hối, đọa địa ngục 

này. 

Địa ngục Hỏa Tượng (Voi Lửa), trong kinh nói đây là voi lớn, hết 

thảy những động vật này trong địa ngục đều là tánh thức biến hiện ra, 

toàn thân mình voi đều là lửa. Nếu voi phát điên lên rồi tấn công người 

ta, sức của nó rất mạnh, chẳng có cách chi có thể chống cự. Do đó lúc 

voi điên cuồng nó sẽ giết người. Kinh nói đây là nghiệp nhân gì? Con 

người trong thế gian thích uống rượu, mỗi lần uống đến say mèm, say rồi 

thì  loạn  tính,  tạo  những  nghiệp  sát,  đạo,  dâm,  vọng,  có  thể  hại  chúng 

sanh, cho nên sau khi chết đọa địa ngục này. 

Địa  ngục  Hỏa  Cẩu  (Chó  Lửa),  phía  sau  nói  đến  Hỏa  Mã,  Hỏa 

Ngưu  (Ngựa  Lửa,  Trâu  Lửa)  rất  giống  nhau,  nghiệp  nhân  khác  nhau. 

Kinh này nói có một số người trong thế gian nuôi tằm, ươm kén sát hại 

sanh mạng rất nhiều. Thế nên người xuất gia vì muốn nuôi dưỡng tâm từ 

bi nên mới không ăn thịt chúng sanh, chẳng nhẫn tâm ăn thịt chúng sanh. 

Mặc áo cũng vậy, nếu bạn mặc áo da thì cũng chẳng khác gì ăn thịt, mặc 

da của chúng sanh, làm sao nhẫn tâm được? Mùa hè mặc áo tơ lụa, tơ lụa 

là do tằm nhả tơ [dệt thành], một chiếc áo này của bạn, bao nhiêu con 

tằm phải mất mạng mới làm thành chiếc áo này cho bạn mặc? Thế nên 

bốn chúng đệ tử trong nhà Phật, xuất gia, tại gia đều không nhẫn tâm, áo 

vải đủ để giữ ấm thì tại sao phải dùng tơ lụa? Tại sao phải dùng da và 

lông? Đức Phật giáo hóa chúng sanh thông đạt tình lý, chẳng phải không 

nói đạo lý. Người có thân thể suy nhược, rất sợ lạnh, nếu không mặc áo 

da  thì  chẳng  đủ  ấm,  như  vậy  có  khai  duyên93,  có  thể  mặc.  Phần  nhiều 

93 Khai duyên nghĩa là dưới một điều kiện nào đó thì có thể khai giới, khai giới chứ 

không phá giới. Dưới một điều kiện hợp tình hợp lý nào đó, quý vị phá giới ấy thì 

chẳng  gọi  là  “phá  giới”  mà  là  “khai  giới”.  Trong  kinh  Phật  Thuyết  Vị  Tằng  Hữu 

Nhân Duyên có nêu một thí dụ. Đương thời có một ông vua rất nóng nảy, hầu như 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 410

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

trong giới kinh nói thứ nhất là người sanh bệnh, sức khỏe rất suy yếu; 

ngoài ra là người già, sức đề kháng suy kém. Trên bảy mươi tuổi sức đề 

kháng suy yếu thì có khai duyên, có thể mặc áo da. Chúng ta thân thể 

còn rất khỏe mạnh, cường tráng, còn sức đề kháng nếu cứ mặc những áo 

da này thì cùng với ăn thịt chẳng có gì sai khác. Lúc thường ngày tạo 

những nghiệp nhân này đều cảm thấy rất bình thường, chẳng màng lắm, 

đâu  biết  rằng  quả  báo  lại  nặng  nề  như  vậy?  Nếu  không  đọc  kinh  thì 

không biết, đọc xong mới hiểu được. 

Hỏa Mã, Hỏa Ngưu đồng loại với địa ngục này. Toàn thân đều là 

lửa, chịu dày vò bởi những con thú có lửa này, bị chúng nó công kích, ở 

đó người ta bị chó cắn, bị ngựa đá, bị trâu húc, toàn thân đều là lửa. Thứ 

chín là Hỏa Sơn (Núi Lửa), thứ mười Hỏa Thạch (Đá lửa), trong Khởi 

Thế  Kinh94  gọi  là  địa  ngục  Chúng  Hiệp.  Phía  trước  chúng  ta  thấy  có 

Giáp Sơn, cũng giống như nghĩa này. Thứ mười một địa ngục Hỏa Sàng 

(Giường Lửa) cũng giống như Thiết Sàng phía trước, đều là quả báo của 

dâm dật, tà dâm. Thứ mười hai địa ngục Hỏa Lương (Rường Lửa), lương 

tức là cây xà bằng sắt, cây trụ sắt, để cho người ta ôm ở trên, hoàn toàn 

giống như trụ sắt trong hình phạt Bào Lạc nói phía trước. Địa ngục Hỏa 

Ưng (Chim Ưng Sắt) giống như địa ngục Thiết Ưng phía trước, mỏ của 

chim ưng sắt vô cùng bén nhọn, chuyên dùng để móc mắt tội nhân. Toàn 

thân  đều  là  lửa.  Người  ta  sanh  trong thế gian  thọ  mạng  rất  ngắn  ngủi, 

khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác đừng tưởng là chẳng có quả báo, 

đầu  bếp  nấu  thức  ăn  không  ngon,  vua  ăn  vào  không  vừa  ý,  toan  giết  gã  đầu  bếp. 

Ngày hôm ấy, nhằm lúc Phu Nhân đang trì Bát Quan Trai Giới, thấy tình hình đó, vì 

muốn cứu gã đầu bếp, bà liền đặc biệt trang điểm thật lộng lẫy, khuyên quốc vương 

ca hát nhảy múa, hy vọng quốc vương thay đổi ý niệm, quên đi chuyện đó. Do vậy, 

Bát Quan Trai Giới của bà trong ngày ấy hoàn toàn bị phá sạch. Đấy có phải là phá 

giới hay không? Bà vì muốn cứu mạng một gã đầu bếp, vì để cứu một người, nên 

hành động ấy thuộc về khai giới, chẳng những phá sạch giới không bị tội, lại còn có 

công đức lớn. (Trích Sa Di Luật Nghi Yếu Lược)

94 Đây là một bộ kinh do ngài Xà Na Quật Đa dịch vào đời Tùy, thuộc hệ thống A 

Hàm, được xếp vào quyển 1 của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng kinh. Nội dung kinh 

thuyết  minh  cấu  trúc,  tình  trạng,  cội  nguồn  và  quá  trình  thành  hoại  của  thế  giới, 

giảng rõ về tam thiên đại thiên, bốn đại bộ châu, cũng như giới thiệu về lục đạo như 

thiên  long  bát  bộ,  Chuyển  Luân  Thánh  Vương,  Tứ  Thiên  Vương,  Tam  Thập  Tam 

Thiên, tình trạng thọ khổ trong địa ngục v.v… Kinh này thoạt đầu có đến sáu bản 

dịch, nhưng hiện chỉ còn giữ lại được bốn bản dịch, tức là Khởi Thế Kinh, Khởi Thế 

Nhân Duyên Bổn Kinh (do ngài Đạt Ma Cấp Đa dịch), Đại Lâu Thán kinh (do ngài 

Pháp Lập, Pháp Cự cùng dịch), và Trường A Hàm (từ quyển 18 đến quyển 22, do 

ngài Phật Đà Da Xá và Trúc Pháp Niệm cùng dịch). 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 411

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nếu bạn nghĩ như vậy thì sai rồi. Khởi tâm động niệm cũng cảm quả báo, 

huống chi là ngôn ngữ, hành vi tạo tác? Thứ mười bốn địa ngục Cứ Nha 

(Cưa Răng), đây cũng là quả báo của ác khẩu, [địa ngục] Rút Lưỡi, Cưa 

Răng đều là tội báo của khẩu nghiệp. 

Thứ mười lăm là địa ngục Bác Bì (Lột Da), cũng có kinh gọi địa 

ngục này là Đại Quyển, lột da xong cuốn lại. Nghiệp nhân này hơn phân 

nửa là sát hại chúng sanh, lột da chúng sanh, đoạt mạng chúng sanh, cảm 

thọ quả báo này. Nói cách khác chúng ta làm gì thì tương lai sẽ thọ quả 

báo ấy. Cổ đức thường khuyên người:  “Những gì mình không thích thì 

 đừng  làm  cho  người  khác”  95,  thường  nghĩ  đến  câu  này,  mình  không 

muốn  hứng  chịu  [việc  đó]  nhất  định  chẳng  thể  làm  cho  chúng  sanh. 

Không những là đối với người, hết thảy động vật cũng không thể. Thật 

ra, các loài động vật chẳng khác gì con người, nghiệp chướng của chúng 

nặng nên đọa vào cõi súc sanh, chúng ta tốt hơn chúng nên được thân 

người. Nếu chúng ta tạo ra những tội nghiệp nặng nề, tương lai cũng đọa 

thành súc sanh, súc sanh và người có khác gì đâu? Con người mến tiếc 

sanh  mạng  của  chính  mình,  súc  sanh  cũng  mến  tiếc  sanh  mạng  của 

chúng. Kẻ khác làm hại chúng ta, chúng ta có tâm oán hận, muốn báo 

thù;  súc  sanh  cũng  vậy,  bạn  hiếp  đáp  chúng,  gây  tổn  hại  cho  chúng, 

chúng cũng có tâm oán hận, báo thù, [hiểu vậy thì] kết oán thù với chúng 

sanh làm chi? Hiểu được đạo lý này thì tự nhiên sẽ chẳng khởi tâm ác, tự 

nhiên chẳng dám khởi ác niệm, chẳng dám tạo ác nghiệp. 

Nhưng  một  người  sống  trong  thế  gian,  tập  khí  ác  từ  vô  thỉ  kiếp 

đến  nay  rất  nặng,  tự  mình  chẳng  có  cách  chi  khống  chế  nổi,  lại  cộng 

thêm ác duyên bên ngoài, từng giờ từng phút dụ dỗ bạn. Bên ngoài có dụ 

dỗ, bên trong có phiền não thì làm sao không tạo nghiệp cho được? Do 

đó Thế Tôn dạy chúng ta  “dùng Giới Định Huệ hàng phục ma oán” , câu

này trọng yếu phi thường! Huệ là gì? Đối với nghiệp nhân quả báo nhìn 

thấy rõ ràng, minh bạch, đây là trí huệ. Khi cảnh giới hiện tiền, tâm địa 

thanh tịnh, như như chẳng động, đây là công phu. Khi bạn có công phu 

định lực thì bạn có trí huệ, bạn mới có thể khống chế nổi phiền não, tập 

khí của mình, chẳng cho nó phát khởi. Chỉ riêng việc khống chế thì cũng 

tương đối khó rồi, nhất định phải chuyển tâm niệm ngược lại, cực lực tu 

thiện, sức chú ý thay đổi, việc này dễ dàng, một lòng một dạ hướng về 

thiện đạo, thành tựu cho chúng sanh. Thế nên chúng ta nhất định phải 

suy tư, thường thường nghĩ chư Phật, Bồ Tát làm như thế nào? Các Ngài 

95 Kỷ sở bất dục, vật thi ư nhân. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 412

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

làm một tấm gương tốt cho chúng ta coi. Phát tâm học Phật cũng có bi 

nguyện,  phải  rộng  độ  chúng  sanh,  nguyện  này  rất  tốt!  Xây  đạo  tràng, 

dựng  pháp  tràng,  độ  chúng  sanh,  lập  sự  nghiệp.  Nhưng  sự  nghiệp  này 

nhất định phải nhân duyên trong ngoài đều chín muồi, nếu duyên chưa 

chín muồi, tự mình làm sự nghiệp này có một tơ hào miễn cưỡng thì sai 

rồi.  Trong  kinh  đức  Phật  nói  với  chúng  ta: ”Nếu  cúng  dường  số  thánh 

 nhân nhiều như cát sông Hằng cũng chẳng bằng kiên trì dũng mãnh cầu 

 Chánh Giác”  96, câu này là gì? Duyên độ chúng sanh chưa chín muồi thì 

chúng ta phải tự độ trước; khi duyên chín muồi rồi thì có thể xả mình vì 

người. 



Chư Phật Như Lai biểu diễn cho chúng ta xem, Tây Phương Cực 

Lạc thế giới A Di Đà Phật đang ở nơi đó xây đạo tràng, dựng pháp tràng, 

phổ độ hết thảy chúng sanh trong hư không pháp giới bình đẳng thành 

Phật, thật là khó được. Mười phương chư Phật Như Lai có trí huệ của A 

Di  Đà  Phật  không?  Có  bi  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật  không?  Có  thần 

thông  năng  lực  của  A  Di  Đà  Phật  không?  Đều  có!  Mỗi  đức  Phật  đều 

bình đẳng, Phật Phật đạo đồng. Tại sao hết thảy chư Phật chẳng tự mình 

xây dựng thế giới Cực Lạc? Đức Phật A Di Đà xây dựng thế giới Cực 

Lạc,  tại  sao  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  không  xây  thế  giới  Cực  Lạc? 

Đức Phật Thích Ca chẳng kém hơn đức Phật A Di Đà, chẳng thua, chẳng 

kém hơn. Chúng ta có suy nghĩ, có thấu hiểu ý nghĩa này chăng? Mười 

phương chư Phật Như Lai đều chẳng xây, đức Phật A Di Đà đã xây rồi, 

hết thảy chúng sanh đều về đó thân cận Ngài. Một tức là tất cả, tất cả là 

một, đây là chân lý, là chân tướng sự thật. Nếu mỗi đức Phật đều xây 

một thế giới Cực Lạc, ai nấy đều đánh lộn, đấu tranh lẫn nhau, nhất định 

sẽ tự khen mình và chê bai kẻ khác, sẽ xuất hiện căn bệnh này. Chỉ có 

một đạo tràng, tận hư không trọn khắp pháp giới chỉ có một đạo tràng, 

mười phương ba đời hết thảy chư Phật Như Lai đều cho đệ tử của mình, 

khuyên họ đến Tây Phương Cực Lạc thế giới. Việc này đã có người làm 

rồi, chúng ta không cần làm nữa, Phật thị hiện cho chúng ta coi, chúng ta 

ở đây phải thấu hiểu được. 

Ở Trung Quốc cổ đại, có nhiều đạo tràng lớn nhỏ được xây dựng 

trong xã hội, nguyên nhân là gì? Vì giao thông chẳng phát triển, tu học 

chẳng thuận tiện, vì đem lại lợi ích cho chúng sanh ở một địa phương 

nên xây một đạo tràng ở đó; chẳng có phương tiện giao thông nên phải 

xây dựng đạo tràng ở khắp nơi thì mới rộng độ chúng sanh. Ngày nay có 

96 Giả linh cúng dường Hằng sa thánh, bất như kiên dũng cầu Chánh Giác (kinh Vô 

Lượng Thọ). 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 413

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

cần làm vậy không? Chẳng cần. Thế nên mấy năm trước, lần đầu tiên tôi 

đến Bắc Kinh thăm viếng cụ Triệu Phác Sơ, tôi bàn với cụ hiện nay trên 

toàn thế giới chỉ cần xây một đạo tràng. Tôi đề nghị với cụ, mười tông 

phái  Đại  Thừa,  Tiểu  Thừa  ở  Trung  Quốc,  mỗi  tông  phái  xây  một  đạo 

tràng, chẳng cần xây nhiều, nhân lực, tài lực, vật lực đều tập trung, xây 

một đạo tràng bèn có thể độ hết thảy chúng sanh trên toàn thế giới. Ngày 

nay  đi  du  lịch khắp hoàn  cầu  phải  cần  hơn  hai ngày,  người  muốn  học 

Tịnh  Độ  thì  đến  đạo  tràng  Tịnh  Độ  để  tu  học,  người  muốn  học  Thiền 

Tông  thì  có  đạo  tràng  Thiền  Tông  để  tu  học,  hết  thảy  những  đại  đức 

Thiền Tông trên toàn thế giới đều tập trung ở một chỗ, thì bạn [đến đó 

học] thân cận [quý Ngài] rất thuận tiện, chẳng giống như thời xưa không 

thuận tiện. Đặc biệt là ngày nay nói đến việc hoằng pháp lợi sanh, chúng 

ta lợi dụng công cụ khoa học, truyền hình vệ tinh, mạng lưới điện toán, ở 

một nơi có thể truyền đi khắp thế giới, mỗi người ở nhà đều có thể tiếp 

nhận được. Chư vị nghĩ coi xây dựng đạo tràng nhiều như vậy làm gì? 

Hao nhọc tiền tài của dân. Tại sao không tập trung lực lượng vào một 

nơi? Bạn muốn làm người lãnh đạo, được lắm! Chúng ta sẽ ủng hộ bạn 

làm lãnh đạo, ai làm lãnh đạo cũng được, tất cả chúng ta đều đảnh lễ, 

đều  ủng  hộ  bạn,  mời  bạn  đến  lãnh  đạo.  Người  lãnh  đạo  phải  hy  sinh, 

cống hiến nên rất cực khổ, chúng ta là người giúp việc thì rất nhàn hạ, 

chẳng có trách nhiệm, toàn tâm toàn lực đi theo để giúp đỡ. Ngày nay rất 

nhiều người nói đến thôn địa cầu, địa cầu là một thôn làng, một thôn có 

một đạo tràng đủ rồi, có hai đạo tràng thì là quá nhiều. 

Thế nên phải biết hiện nay là thời đại như thế nào, chúng ta hoằng 

pháp lợi sanh thì phải làm như thế nào. Nếu chúng ta thực sự có thể tập 

trung nhân lực, thí dụ chúng ta ở đây là Tịnh Độ Tông, những người tu 

học tông Tịnh Độ đều tu tập với nhau, mỗi ngày mọi người cùng nhau 

thảo luận kinh giáo, trau giồi dùi mài, hết lòng tu học, không ngừng nâng 

cao cảnh giới của mình. Giảng kinh thuyết pháp, giáo hóa chúng sanh, 

lợi dụng kỹ thuật đem giáo học đến tận gia đình của mỗi người, thế giới 

này  chỉ  cần  một  đạo  tràng  là  đủ  rồi.  Nhân  lực  phân  tán  thì  chắc  chắn 

không làm nổi chuyện này. Tập trung nhân lực, tài lực, vật lực thì sẽ dễ 

làm. Xả mình vì người, chẳng có tự kỷ thì đời này chúng ta mới được 

độ. Khởi tâm động niệm [đều nghĩ về] mình, khởi tâm động niệm [đều 

nghĩ] đạo tràng của mình, khu vực của mình, thì bạn vĩnh viễn chẳng thể 

thoát khỏi lục đạo luân hồi, tại sao vậy? Chấp trước lục đạo là của mình, 

chấp trước địa ngục A Tỳ là của mình, bạn làm sao không đọa địa ngục 

cho được? Thế nào gọi là chấp trước địa ngục A Tỳ? Chấp trước tham-

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 414

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

sân-si-mạn tức là [chấp trước] địa ngục A Tỳ, bạn tạo tội nghiệp. Người 

như thế nào mới có thể vãng sanh? Xả bỏ thế giới Sa Bà, hết thảy đều 

buông bỏ,  chẳng  muốn nữa, người như  vậy  mới  có  thể thoát ly,  mong 

mỏi hướng về Tịnh Độ nhất định sẽ được sanh về Tịnh Độ, đây là đạo lý 

nhất định, là chân tướng sự thật. Chúng ta đọc kinh Địa Tạng, hiểu sự 

khổ  trong  tam  đồ  lục  đạo,  hiểu  được  khởi  tâm  động  niệm,  tạo  tác  ác 

nghiệp sẽ phải thọ quả báo gì. Quả báo này trong kinh nói thời gian ở 

mỗi địa ngục đều là vô số kiếp, lúc chúng ta tạo [tội] thật dễ dàng, thời 

gian rất ngắn, quả báo tương lai sẽ dài đăng đẳng. 

Mỗi câu tôi khuyên mọi người đều là lời chân thật, tôi nói với quý 

vị, công đức niệm Phật một ngày trong Niệm Phật Đường là vô lượng vô 

biên. Lý ở trong đó rất sâu, muốn nói rõ về những sự tướng, đạo lý ấy thì 

một năm, hai năm cũng chẳng cách chi nói hết. Trong kinh Phật thường 

nói cho dù chư Phật Như Lai cùng nói, nói tới một kiếp cũng chẳng nói 

hết. Thế nên chúng ta muôn vàn xin đừng coi thường những cụ già mỗi 

ngày làm việc thiện nguyện, quét dọn, lau bàn ở Cư Sĩ Lâm, chẳng có ai 

trên thế gian có thể sánh nổi phước đức của họ đâu. Chúng ta cứ vênh 

váo ta đây rất giỏi, chẳng coi trọng họ, khinh thường họ, người ta là Bồ 

Tát, là Phật đấy. 

Nếu các bạn không tin, các bạn đọc trong truyện ký, Phong Can, 

Hàn  Sơn,  Thập  Đắc  ở  chùa  Quốc  Thanh  thời  xưa,  có  ai  coi  trọng  các 

Ngài?  [Các  Ngài]  ăn  mặc  lôi  thôi,  điên  điên  cuồng  cuồng,  làm  những 

việc nặng nhọc nhất. Phong Can giã gạo, đổ rác, Hàn Sơn, Thập Đắc nấu 

nướng trong nhà bếp, chẻ củi đốt lửa. Ai biết được? Phong Can là A Di 

Đà Phật tái lai, Hàn Sơn là Văn Thù, Thập Đắc là Phổ Hiền; Văn Thù, 

Phổ Hiền tái lai. Bạn đừng coi thường những người làm công việc nặng 

nhọc này, có nhiều Phật, Bồ Tát tái lai trong đó, bạn làm sao biết được? 

Dùng mắt thịt phàm phu khinh thường họ là bạn đang tạo tội nghiệp đấy. 

Bạn đợi đến bao giờ họ vãng sanh có tướng lành hy hữu [thì mới biết] 

lời tôi nói trên giảng đài này chẳng phải là lời giả dối. Sau khi Niệm Phật 

Đường  này  mở  ra,  nhất  định  sẽ  có  người  đứng  vãng  sanh,  ngồi  vãng 

sanh, chẳng sanh bệnh,  đoán trước  ngày  giờ  mất,  chẳng phải là những 

người thường có thể sánh kịp, họ thật đều là Phật, Bồ Tát cả. 

Chúng ta vừa có một chút phước báo nho nhỏ bèn cống cao ngã 

mạn, cứ cho mình là đúng. Mở kinh Địa Tạng ra, có một tội nghiệp nào 

chẳng tạo? Hiện nay vẫn tiếp tục tạo không ngừng, vẫn chẳng biết sửa 

lỗi,  vẫn  chưa  biết  quay  về.  Bạn  niệm  Phật  suốt  ngày  ở  Niệm  Phật 

Đường, cảm thấy vô cùng mỏi mệt, đó là gì? Nghiệp chướng hiện tiền, 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 415

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Niệm Phật Đường thực sự đang tiêu nghiệp chướng cho bạn. Vài ngày 

đầu nghiệp chướng khởi lên, nếu bạn có thể nhẫn nại, có thể dũng mănh 

tinh  tấn  th́  nghiệp  chướng  sẽ  bị  hàng  phục.  Niệm  được  ba  tháng,  nửa 

năm thì nghiệp chướng tiêu tan, bạn sẽ được thanh tịnh, tự tại, thân tâm 

an ổn, pháp hỷ sung mãn. Niệm Phật Đường chúng ta vừa mở chẳng bao 

lâu,  có  ai  được  pháp  hỷ  sung  mãn  không?  Có  chứ,  chẳng  ít.  Những 

người nào? Đều là những bà cụ, họ được pháp hỷ sung mãn. Gặp cư sĩ 

Lý  Mộc  Nguyên  họ  bèn  hỏi  ông:  “Chừng  nào  tổ  chức  (cử  hành)  khóa 

cộng tu nữa?”. Ông Lý nói: “Mỗi tuần cử hành một lần”. Họ nói: “Sao 

lâu quá vậy!”, thế nên các bạn nghĩ xem đây là đạo tràng gì? Chẳng phải 

do con người tạo dựng, là do Phật, Bồ Tát tạo dựng đấy. Nếu chúng ta ở 

đây tranh giành công lao, nói là do chúng ta tạo dựng, vậy thì sai lầm 

quá đỗi. Lấy công đức của Phật, Bồ Tát cho là của mình, vậy thì dễ sợ 

lắm! Chúng ta chỉ bất quá là người làm công cho Phật, Bồ Tát mà thôi, 

đi theo xách dép mà thôi. Tự mình nhất định phải biết mình ở nơi đây là 

thân phận gì thì chúng ta mới thực sự được Phật, Bồ Tát gia trì, được hộ 

pháp long thiên ủng hộ; ủng hộ là hộ đạo tràng, là hộ những người niệm 

Phật này, chúng ta chỉ hưởng ké thôi. Nếu nói hộ chúng ta thì hoàn toàn 

sai lầm, chúng ta làm gì có trí huệ lớn như vậy? Làm gì có phước báo 

lớn như vậy? Thế nên đạo tràng thành lập là thiện căn, phước đức, nhân 

duyên của chúng sanh ở nơi đó chín muồi, chúng ta thật rất may mắn, 

gặp được vận may này, hưởng ké một chút, [những lời nói này] câu nào 

cũng là lời chân thật. 

Thứ  mười  sáu  là  địa  ngục  Ẩm  Huyết  (Uống  Máu),  nghiệp  nhân 

này là trộm cắp tà hạnh, hoặc là ở trong tự viện, đạo tràng, hoặc là gần tự 

viện đạo tràng, tạo tác ác nghiệp, trong đó cũng bao gồm nói láo. Trong 

mười đại địa ngục có một cái gọi là địa ngục Uống Máu. Máu này rất 

khó  uống,  dơ  dáy,  hôi  hám,  là  một  con  sông  toàn  máu,  người  ta  đọa 

trong ấy. Thứ mười bảy, mười tám là Thiêu Thủ (Đốt Tay), Thiêu Cước 

(Đốt  Chân),  loại  này  cũng  thuộc  tám  địa  ngục  nóng.  Trong  kinh  nói 

nghiệp nhân này là lúc còn ở nhân gian chặt chém súc sanh, khi bạn ăn 

thịt chúng sanh, bạn dùng dao chặt đứt tay, đứt chân của chúng, rồi bỏ 

chúng vào nồi để thiêu, nấu, người ngoại quốc gọi là thiêu nướng, tương  

lai đọa địa ngục cũng bị quỷ tốt trong địa ngục thiêu nướng. 

Thứ  mười  chín  địa  ngục  Đảo  Thích  (Đâm  Ngược),  Đảo  Thích, 

nghiệp nhân hơn nửa là phản bội, phản bội tức là chẳng thuận, sẽ hứng 

chịu địa ngục này. Nghiệp nhân ở trong đó rất rộng, phản bội cha mẹ, 

phản nghịch sư trưởng, còn gọi là bội sư phản đạo, tạo ra các hành vi 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 416

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

phản nghịch, ác nghiệp như vậy phải thọ quả báo ở địa ngục này. Hỏa 

Ốc (Nhà Lửa), Thiết Ốc (Nhà Sắt), hai địa ngục này giống nhau, lúc tạo 

nghiệp nhân nặng nhẹ khác nhau cho nên hai thứ khổ báo địa ngục này 

cũng  có  nặng  nhẹ  khác  nhau.  Nhà  Lửa  nhẹ,  còn  quả  báo  Nhà  Sắt  thì 

nặng,  Nhà  Sắt  cũng  là  một  biển  lửa.  Sau  cùng  là  địa  ngục  Hỏa  Lang 

(Chó sói Lửa). Kinh Khởi Thế nói dùng những nghiệp nhân chẳng thiện, 

trong đó quan trọng nhất là tâm tham. Tâm tham của sói nặng, sói là một 

loại thuộc về mãnh thú trong các loài dã thú. Người thế gian thường gọi 

tâm sói, tâm sói rất hận độc. Tâm của chúng ta hận độc lúc còn ở nhân 

gian, chẳng chừa thủ đoạn, tham lấy hết thảy, quả báo ở trong địa ngục 

này. Xem đoạn kinh tiếp theo: 

 Như thị đẳng địa ngục, kỳ trung các các phục hữu chư tiểu địa 

 ngục. 

如是等地獄。其中各各復有諸小地獄。

 (Các địa ngục như trên, trong mỗi thứ lại có các địa ngục nhỏ.) 

Vô Gián, A Tỳ là địa ngục căn bản, địa ngục của những tội cực 

nặng. Ngoài Vô Gián, A Tỳ ra là những đại địa ngục nói ở phía trước, 

mỗi địa ngục lớn lại có rất nhiều địa ngục nhỏ. 

 Hoặc  nhất  hoặc  nhị  hoặc  tam  hoặc  tứ  nãi  chí  bách  thiên,  kỳ 

 trung danh hiệu các các bất đồng. 

或一或二或三或四乃至百千。其中名號各各不同。

 (Hoặc  một  hoặc  hai,  hoặc  ba  hoặc  bốn  cho  đến  trăm  ngàn,  tên 

 trong số đó đều khác nhau.) 

Câu này [ngụ ý Bồ Tát chỉ nói] lướt qua [về danh hiệu, tình trạng 

địa ngục], Ngài lược bớt, nếu nói rõ thì nói chẳng hết. 

 Địa Tạng Bồ Tát cáo Phổ Hiền Bồ Tát ngôn: “Nhân Giả, thử 

 giả giai thị Nam Diêm Phù Đề hành ác chúng sanh, nghiệp hoặc như 

 thị”. 

地藏菩薩告普賢菩薩言。仁者。此者皆是南閻浮提行

惡眾生。業感如是。

 (Địa Tạng Bồ Tát nói với Phổ Hiền Bồ Tát: “Thưa Nhân Giả, đây  

 đều do chúng sanh trong cõi Nam Diêm Phù Đề làm ác mà tùy nghiệp  

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 417

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 chiêu cảm ra như thế”.) 

Nghiệp địa ngục từ đâu đến? Nghiệp cảm ứng hiện tiền. Thế nên 

hết thảy cảnh giới tướng, chẳng do người khác tạo ra cho bạn hứng chịu, 

nói cách khác thiên đường cũng chẳng phải do Thượng Đế tạo ra để cho 

bạn đến hưởng phước, địa ngục chẳng phải do Diêm La vương tạo thành 

để cho bạn đến thọ tội, chẳng phải vậy, toàn là do nghiệp cảm. Bạn tạo 

thiện nghiệp thì bạn cảm được thiên đường; bạn tạo ác nghiệp, nó biến 

hiện  ra  thành  địa  ngục.  Cảnh  giới  đó  biến  hóa  từng  sát-na,  đây  là  lời 

chúng ta thường nói, đều căn cứ lời Phật nói  “vạn pháp đều không, nhân 

 quả chẳng không” . Nhân quả chẳng không phải nói từ chỗ nào? Chuyển 

biến chẳng không, cảnh giới tướng bên ngoài chuyển biến từng sát-na, 

từng sát-na. Biến như thế nào? Tùy tâm  mà biến, tâm tức là niệm đầu 

(một niệm), niệm đầu là năng biến, cảnh giới là sở biến. Tâm mọi người 

thiện thì hoàn cảnh sẽ thiện, mọi người tạo ác thì hoàn cảnh sẽ xấu ác. 

Hiện nay  hoàn  cảnh thế gian  chúng  ta  rất  xấu  ác,  nhiều  thiên tai nhân 

họa; khi chúng ta mở báo, mở TV [coi tin tức thường cảm thấy] thân tâm 

chẳng an, lo lắng trùng trùng, nguyên nhân là gì? Mọi người đều tạo ác 

nghiệp, như vậy làm sao chịu nổi! Chúng ta hiểu được đạo lý này, hiểu 

rõ  chân  tướng  sự  thật  này  thì  phải  nên  dốc  toàn  tâm  toàn  lực  làm  các 

công  tác  khuyến  hóa,  làm  vậy  cũng  chỉ  là  tận  tâm,  tận  phận  mà  thôi. 

Người ta nghe hay không, nghe có hiểu không, chịu quay về hay không 

là  chuyện  của  họ.  Tự  tâm  chúng  ta  phải  thiện,  lời  nói  thiện,  hành  vi 

thiện;  trong  cộng  nghiệp  có  biệt  báo  (quả  báo  riêng  biệt),  đạo  lý  này 

không thể không hiểu, chẳng thể chẳng cảnh giác. 

Làm sao trong hoàn cảnh tai biến trùng trùng này cứu chính mình, 

giúp  đỡ  người  nhà,  quyến  thuộc,  thân  thích,  bạn  bè,  chỉ  cần  họ  chịu 

nghe, có thể tin, có thể tiếp nhận, chẳng có một ai không được cứu. Cho 

dù đã tạo tội nghiệp địa ngục, [chỉ cần] bây giờ bạn còn một hơi thở thì 

bạn  cũng  còn  được  cứu.  Chết  đi  đọa  lạc  trong  địa  ngục  thì  chẳng  còn 

cách gì nữa, Phật, Bồ Tát cũng chẳng giúp được gì. Chỉ cần bạn chưa 

đọa địa ngục thì bạn có thể được cứu, làm thế nào cứu? Chư Phật Như 

Lai  có  diệu  pháp,  dạy  bạn  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  niệm  Phật  là 

pháp sám hối chân thật. Buông xuống hết thảy pháp thế gian, xuất thế 

gian, buông xuống tức là chẳng tiếp tục tạo tác. Chỉ cần không tạo thì là 

quay  về,  chẳng  thêm  tăng  thượng  duyên  cho  những  hạt  giống  trong  A 

Lại Da Thức, tuy có hạt giống ác nghiệp nhưng nó chẳng khởi lên được; 

chẳng khởi lên tức là nói rõ chẳng thọ quả báo. Lời Phật dạy chúng ta 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 418

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thực sự là có đạo lý, chẳng phải là không có đạo lý. Muốn Nhân biến 

thành Quả, trong đó phải có Duyên, Nhân và Quả chẳng có phương pháp 

gì để khống chế, nhưng Duyên có phương pháp khống chế được. Thí dụ 

hạt giống trái dưa là Nhân của trái dưa, nhưng Duyên của hạt dưa chính 

là đất đai, ánh sáng mặt trời, nước, phân bón, có đầy đủ điều kiện thì hạt 

giống mới có thể lớn lên thành dưa, mới ra trái dưa, nó cần có Duyên. 

Nếu chúng ta cắt đứt Duyên của nó, bỏ hạt giống vô tách trà, để đó một 

trăm năm nó cũng chẳng kết thành dưa, tại sao? Duyên đã bị cắt đứt. 

Phật dạy chúng ta tự độ mình chính là đạo lý này, nghiệp nhân hạt 

giống  trong  A  Lại  Da  thức  vô  lượng  vô  biên,  bây  giờ  cắt  đứt  tất  cả 

duyên, tuy có hạt giống nhưng nó sẽ chẳng khởi lên. Hiện nay chỉ thêm 

vào một duyên, duyên niệm Phật, trong A Lại Da thức của chúng ta có 

hạt giống A Di Đà Phật, có hạt giống Tây Phương Cực Lạc thế giới, chỉ 

cần  chăm  sóc  hạt  giống  này  cho  đàng  hoàng,  những  duyên  khác  hoàn 

toàn  cắt  đứt.  [Niệm  Phật]  trong  Niệm  Phật  Đường  chính  là  làm  công 

việc  này,  đoạn dứt  hết  thảy  duyên phận của  các  hạt giống  [khác],  thói 

quen [khác], toàn lực gia tăng, tất cả đều tập trung để tăng cường duyên 

niệm Phật, thế nên duyên niệm Phật này sẽ thành thục rất nhanh, ba năm, 

năm năm nhất định sẽ thành tựu. Lời trong kinh Phật nói chẳng giả dối, 

 “Nhớ  Phật, niệm  Phật, hiện tiền, tương lai nhất  định thấy  Phật” ,  một 

khi thấy Phật thì việc gì cũng sẽ viên mãn. Ngày nay chúng ta muốn làm 

công tác hoằng pháp lợi sanh, bạn làm như thế nào? Bạn làm sao mới 

được viên mãn,  mới được vừa lòng? Làm chẳng nổi, chẳng có trí huệ, 

chẳng  có  phước  đức.  Chỉ  có  biện  pháp  duy  nhất  là  gặp  A  Di  Đà  Phật 

trước, thấy được A Di Đà Phật thì phước huệ của bạn sẽ đầy đủ, bạn có 

trí huệ, có đại phước đức, bất luận bạn làm việc gì  “trong cửa nhà Phật, 

 có  cầu  ắt  ứng” ,  bạn  còn  chướng  ngại  gì  nữa?  Còn  khó  khăn  gì  nữa? 

Huống chi sau khi thấy Phật, không gian sinh hoạt của chúng ta được mở 

rộng  ra.  Ngày  nay  chúng  ta  là  phàm  phu  sanh  tử,  chúng  ta  sinh  sống 

trong thế gian này, không gian sinh hoạt của chúng ta là địa cầu, chẳng 

có cách chi ra khỏi địa cầu, đi đâu cũng chỉ đi trên mặt địa cầu, hiện nay 

vẫn không thể đi đến tinh cầu khác. 

Chúng ta cũng thường nghe nói có người ngoài không gian, người 

hành tinh khác đến thăm viếng trái đất, những người ấy đến địa cầu đích 

thật [là chúng sanh] thuộc về nhân đạo, chẳng phải là thiên đạo. Tại sao? 

Thiên đạo chẳng cần lái dĩa bay, chẳng cần công cụ phi hành, chẳng cần, 

chỉ có cõi người mới cần. Người cõi trời đi đâu chẳng cần những công 

cụ này. Những người này còn phải dùng công cụ phi hành, kỹ thuật khoa 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 419

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

học của họ phát triển hơn chúng ta, cho nên họ vẫn thuộc nhân đạo, chắc 

chắn không phải thiên đạo. Ngay cả Tứ Thiên Vương họ cũng chẳng thể 

sánh bằng, Tứ Thiên Vương đi lại trong vũ trụ chẳng cần máy móc. Các 

báo cáo về không gian hiện nay rất nhiều, những sách loại này rất nhiều, 

chúng tôi thấy đều là người, chẳng phải là người trên địa cầu chúng ta. 

Phạm vi nhân đạo trong thế giới Sa Bà rất lớn, chẳng phải chỉ có 

địa cầu này thôi, rất nhiều tinh cầu khác đều có người. Trí huệ và năng 

lực của con người chẳng giống nhau, phước báo chẳng giống nhau, sanh 

đến  địa  cầu  ấy,  sinh  hoạt  trên  tinh  cầu  ấy,  nghiệp  báo  của  mỗi  người 

khác nhau,  đều  là  quả  báo.  Nam  Diêm  Phù  Đề được Phật,  Bồ  Tát đặc 

biệt  nhắc  đến  trong  kinh  này  chính  là  quả  địa  cầu  của  chúng  ta.  Phía 

trước có nói  “Chúng sanh Diêm Phù Đề, chí tánh vô định, theo tập khí 

 mà tạo ác nghiệp” , tập là tập khí, chẳng hay chẳng biết họ bèn tạo ác, 

nên cảm đến khổ báo ở địa ngục. Bốn câu sau quan trọng phi thường! 

Chúng ta phải ghi nhớ, chẳng nhớ nổi cả bộ kinh, nhưng phải nhớ mấy 

câu này. Từ  “Nam Diêm Phù Đề hành ác chúng sanh, nghiệp hoặc như 

 thị” , ba câu này phải ghi nhớ, từng giờ từng phút nhắc nhở chính mình. 

Tiếp theo lại nói: 

 Nghiệp lực thậm đại, năng địch Tu Di, năng thâm cự hải, năng 

 chướng thánh đạo. 

業力甚大。能敵須彌。能深巨海。能障聖道。

 (Nghiệp lực rất lớn, có thể sánh với núi Tu Di, có thể sâu như biển 

 cả, có thể chướng ngăn thánh đạo.) 

Nghiệp lực rất lớn, lớn đến cỡ nào? Sau đó nêu ra ba việc. Tu Di 

là tên núi lớn, nghiệp lực có thể dời núi, dời biển, núi lớn biển sâu chẳng 

chống  nổi  nghiệp  lực.  Nghiệp  lực  có  thể  chướng  ngăn  thánh  đạo,  làm 

cho đạo nghiệp của bạn trong đời này chẳng thể thành tựu. Bất luận bạn 

tu hành dõng mãnh tinh tấn cách mấy, bạn cũng chẳng thoát ly lục đạo 

luân hồi nổi, nguyên nhân là gì? Nghiệp lực. Thế nên Phật pháp giáo hóa 

hết thảy chúng sanh, trọng điểm là ở tại tâm, tâm lý. Thiền Tông dạy tu 

hành phải tu từ căn bản, căn bản là niệm đầu (một niệm, móng ý) trong 

tâm. Tông Môn như vậy, Giáo Hạ sao không như vậy được? Vẫn như 

vậy. Nói cách khác, tu hành phải thay đổi, sửa đổi tư tưởng, sửa đổi quan 

niệm; trước kia tâm lý, tư tưởng, quan niệm của chúng ta mỗi niệm đều 

vì chính mình, lấy mình là bổn vị, đó chính là tạo nghiệp luân hồi, đó là 

tâm luân hồi. Phật dạy chúng ta chuyển đổi tâm niệm này, chuyển thành 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 420

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

cái gì? Chúng ta niệm niệm vì chúng sanh, chúng ta khởi tâm động niệm, 

tư tưởng kiến giải, ngôn ngữ tạo tác toàn vì chúng sanh, chẳng vì mình 

nữa, như vậy thì tốt! 

Phật dạy chúng ta lục đạo vì sao mà có? Vì chấp trước nên mới có 

lục đạo; cả ba thứ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước đều có thì sẽ hiện 

thành lục đạo; nếu chỉ có vọng tưởng và phân biệt, chẳng có chấp trước 

thì lục đạo sẽ chẳng còn nữa, trong mười pháp giới [chỉ còn] Tứ Thánh 

pháp giới: Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, [mười pháp giới] biến 

thành Tứ Thánh pháp giới. Nếu phân biệt chẳng còn nữa thì Tứ Thánh 

pháp giới chẳng còn, thập pháp giới cũng chẳng còn nữa, hiện ra Nhất 

Chân pháp giới. Trong Nhất Chân pháp giới, kinh Hoa Nghiêm nói có 

bốn  mươi  mốt  cấp  bậc,  Bồ  Tát  có  bốn  mươi  mốt  cấp  bậc:  Thập  Trụ, 

Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác. Cấp bậc này từ đâu 

đến? Do chưa đoạn vọng tưởng, là từ vọng tưởng mà ra. Sau khi vọng 

tưởng  đoạn  dứt  thì  cấp  bậc  chẳng  còn  nữa,  đó  là  Phật  quả  cứu  cánh. 

Thực sự bình đẳng, Phật Phật đạo đồng, chẳng còn cấp bậc nữa. Đây là 

nói rõ Nhất Chân pháp giới, Thập pháp giới, tam đồ lục đạo hình thành 

như thế nào. Chỉ cần khởi tâm động niệm có Ta, đây là sở hữu của Ta, 

bạn có đủ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, bạn có thể thoát ly lục đạo 

luân hồi ư? Từ chỗ này thực sự khế nhập, thấu hiểu thì quý vị đã thực sự 

giác ngộ, chẳng giác ngộ giả. Giác ngộ xong bèn siêu phàm nhập thánh, 

thánh tức là giác, phàm tức là mê, phàm phu tức là còn vọng tưởng, phân 

biệt,  chấp  trước.  Chẳng  nói  đến  vọng  tưởng,  [khi  có]  phân  biệt,  chấp 

trước thì là phàm phu, xả bỏ phân biệt, chấp trước thì thành thánh nhân, 

tức là Phật, Bồ Tát. Phật, Bồ Tát và phàm phu chỉ khác nhau ở một niệm 

mà thôi, bạn chuyển đổi tâm niệm trở lại bèn siêu phàm nhập thánh. 

Ai  có  thể  chuyển  đổi  trở  lại?  Ở  nơi  chính  mình,  mình  có  chịu 

chuyển không? Bạn chịu chuyển đổi trở lại thì lập tức liền biến đổi. Tôi 

hiểu được đạo lý này nên tôi chuyển rồi, cư sĩ Lý Mộc Nguyên hiểu đạo 

lý này nên ông ta đã chuyển. Sau khi chuyển trở lại, chúng tôi phục vụ 

cho hết thảy chúng sanh, hết thảy chúng sanh là chủ nhân của chúng tôi, 

là ông chủ của chúng tôi, chúng tôi là người làm công phục vụ cho họ, 

vô  ngã.  Chúng  tôi  mới  thực  sự  được  thọ  dụng  của  Phật  pháp,  chuyển 

nghiệp lực thành trí huệ, chuyển nghiệp lực thành năng lực, nhà Phật nói 

về thần thông đạo lực, tức là chuyển ngay nơi niệm đầu, nghiệp lực bèn 

chuyển trở lại. Thông thường chúng tôi nói nguyện lực, chuyển nghiệp 

lực thành nguyện lực, nghiệp lực quá lớn có thể chướng ngăn thánh đạo, 

nguyện  lực  rất  lớn  có  thể  thành  tựu  thánh  đạo,  tại  sao  không  chịu 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 421

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chuyển?  Nếu  không  chuyển,  nếu  không  chuyển  thì  vô  lượng  kiếp  vẫn 

phải làm chuyện luân hồi sanh tử, dây dưa chẳng dứt. Hà tất phải rớ vô 

chuyện phiền phức này? Kinh văn tiếp theo còn vài câu quan trọng: 

 Thị cố chúng sanh mạc khinh tiểu ác dĩ vi vô tội. Tử hậu hữu 

 báo tiêm hào thọ chi. 

是故眾生莫輕小惡以為無罪。死後有報纖毫受之。

 (Vì thế chúng sanh đừng khinh điều ác nhỏ mà cho là không tội, 

 sau khi chết đều có quả báo dù nhỏ bé đều phải nhận lãnh.) 

Mấy câu này phải ghi nhớ, thường thường nhắc nhở mình, đừng 

cho rằng không có báo ứng, đó là sự sai lầm của bạn. Một niệm ác dù 

nhỏ nhoi cách mấy cũng sẽ cảm thọ quả báo, đúng như câu  “chẳng phải 

 là không báo, mà là thời giờ chưa đến?”  Thời giờ gì? Duyên chưa đầy 

đủ, thời giờ là nói về duyên, khi duyên đầy đủ thì quả báo lập tức hiện 

tiền. Nếu chư vị bình tĩnh, bình tâm tịnh ý để quan sát thế giới này, hiện 

tại quả báo này gọi là hiện thế báo, quả báo xảy ra rất nhanh, ngay trước 

mắt. Nếu chúng ta muốn thực sự cứu mình, chư vị nhất định phải biết 

sanh mạng chẳng quan trọng, chẳng đáng tiếc, chúng ta ở thế gian có thể 

sống  được  mấy  năm?  Trăm  năm  sương  gió chỉ thoáng  qua  trong  vòng 

khảy ngón tay mà thôi. Năm tôi chín tuổi rời khỏi nhà, [nhà tôi] rất gần 

Cửu Hoa Sơn, những hình ảnh nơi đó lúc ra đi trong ký ức tôi vẫn còn 

nhớ  rất  rõ, giống  như  ngày  hôm  qua vậy.  Những bậc trưởng thượng  ở 

làng  quê  hồi  đó,  bạn  bè  thân  thích,  bảy  tám  phần  đều  chẳng  còn  nữa, 

những  bạn  bè  thuở  nhỏ  đều  chẳng  còn  nữa.  Đời  người  là  một  con  số 

không,  chỉ  là  một  giấc  mộng,  phải  tỉnh  giấc  mộng  này,  tỉnh  ngộ  cũng 

như quay đầu là bến bờ, phải hạ thủ công phu ở lúc khởi tâm động niệm, 

chẳng khởi một ác niệm, niệm niệm đều vì phước báo của chúng sanh, 

chúng  ta  dốc  toàn  tâm  toàn  lực  để  tạo  phước  cho  chúng  sanh  hưởng 

phước,  như  vậy  mới  tốt,  tự  mình  đừng  hưởng  phước.  Người  như  vậy 

nhất định sẽ thành tựu, người như vậy sẽ được chư Phật hộ niệm, long 

thiên  thiện  thần  bảo  hựu,  dõng  mãnh  tinh  tấn,  chuyên  cần  phấn  chấn 

chẳng lười để tạo phước, giúp đỡ xã hội, giúp đỡ đại chúng. Cuộc sống 

của mình thì thanh bần, không lãng phí, biết cần kiệm, mỗi khi dùng một 

phân  tiền  đều  phải  nghĩ  đến  hết  thảy  chúng  sanh  đang  chịu  khổ  nạn, 

mình có thể nhín một phần thì họ sẽ có thêm một phần thọ dụng, thường 

thường giữ quan niệm này. 

Trong kinh đức Phật nói tại sao hết thảy những người tu hành trên  

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 422

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thế gian tu hành chẳng đạt được kết quả? Đều vì vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước quá nhiều, niệm này khởi lên tiếp theo niệm trước. Kinh nói 

với chúng ta một khảy ngón tay có sáu mươi sát-na, một sát-na có chín 

trăm sanh diệt, đó là nói về niệm đầu (một niệm) nhỏ. Còn những niệm 

đầu thô cũng đã dễ sợ lắm rồi, từ sáng tới tối có bao nhiêu niệm sanh 

diệt? Tự chúng ta có thể cảm giác được. Niệm trước vừa diệt, niệm sau 

liền tiếp tục sanh lên, trong ấy đều có nhân quả, một niệm thiện sẽ là quả 

báo thiện, một niệm ác sẽ là quả báo ác. Hãy khoan nói tới ngôn ngữ tạo 

tác, quả báo đó còn nghiêm trọng hơn nữa, khởi tâm động niệm gì cũng 

có quả báo. Cho nên Bồ Tát ở đây khuyên chúng ta, khích lệ chúng ta, 

cảnh tỉnh chúng ta  “Đừng coi thường việc ác nhỏ mà cho là không có 

 tội” , đến lúc bạn thọ báo thì có hối hận cũng không kịp nữa. Những câu 

sau đây nói vô cùng rõ ràng: 

 Phụ  tử  chí  thân  kỳ  lộ  các  biệt,  túng  nhiên  tương  phùng  vô 

 khẳng đại thọ. 

父子至親岐路各別。縱然相逢無肯代受。

 (Chí  thân như  cha và  con,  mỗi người đi mỗi ngả  khác  nhau, dù 

 cho gặp gỡ cũng chẳng bằng lòng chịu khổ thay cho nhau.) 

Quả báo tự làm tự chịu, ai cũng chẳng có  cách gì  thay  thế, chư  

Phật Như Lai đại từ đại bi cũng chẳng có cách gì thọ báo thế bạn. Nếu có 

thể thay thế thì Phật, Bồ Tát đã thay rồi, chẳng có cách chi thay thế, đây 

là tự làm tự chịu, cảnh giới đều do chính mình biến hiện thành. Giống 

như cư sĩ Chương Thái Viêm đã nói, tôi nghe lão cư sĩ Châu Kính Trụ 

kể,  cụ  Châu  viết  những  chuyện  này  vào  sách,  ông  ta  có  viết  vài  tác 

phẩm.  Chương  Thái  Viêm  là  cha  vợ  của  cụ,  đây  chẳng  phải  là  lời  giả 

dối, lúc còn trẻ cụ vốn là người học khoa học, chẳng tin Phật pháp, cha 

vợ của cụ có học Phật, kể cho cụ những chuyện này, cụ nghe xong cứ 

tưởng là mê tín, ngụ ngôn. Lúc quá trung niên, trong thời kỳ kháng chiến 

cụ cư ngụ tại Trùng Khánh, ban đêm đi đường gặp quỷ nên cụ mới tin, 

nếu cụ chẳng đích thân nhìn thấy thì người khác nói gì cụ cũng chẳng 

tin. Cụ cùng quỷ đi bộ trên một con đường suốt nửa giờ đồng hồ, thời 

gian cũng khá dài. Đi hơn nửa giờ cụ mới bỗng nhiên nghĩ tại sao người 

đàn bà ấy đi một mình lẻ loi trong đêm vắng? Vừa nghĩ đến đó thì lông 

tóc dựng đứng, nhìn kỹ lại bà đó chỉ có nửa thân phía trên, chẳng có nửa 

thân dưới, cụ bèn hoảng hồn. Lúc đó thân hình phía trước biến mất, cụ 

tin Phật từ đó. Nếu chẳng phải đích thân nhìn thấy, đích thân trải qua thì 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 423

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

những người này sẽ chẳng tin. Cho nên sau này khi nghĩ đến câu chuyện 

của cha vợ, cụ nghĩ đây là thật, chẳng giả. 

Chương  Thái  Viêm  nói  những  nỗi  khổ  trong  địa  ngục,  ông  cảm 

thấy rất tàn nhẫn, chẳng nhân đạo, rất nhiều địa ngục đáng bị phá hủy. 

Vua Diêm La nghe đến những đề nghị này chẳng nói gì cả, chỉ phái hai 

chú tiểu quỷ dẫn ông đi đến chỗ có địa ngục. Tiểu quỷ dẫn ông đi, đi rất 

xa mới đến chỗ ấy, chỉ cho ông nhưng ông chẳng nhìn thấy gì cả. Lúc đó 

ông mới vỡ lẽ, trong kinh Phật nói chẳng sai, là do nghiệp lực biến hiện, 

nếu bạn chẳng có nghiệp lực ấy thì sẽ chẳng nhìn thấy. Trong kinh nói 

địa  ngục  chỉ  có  hai hạng người có thể nhìn thấy:  Một  là người tạo  tội 

nghiệp, họ thọ báo biến thành những cảnh giới này; ngoài ra là Bồ Tát, 

Bồ Tát có năng lực vào địa ngục để độ chúng sanh nên Ngài có thể nhìn 

thấy.  Nếu  chẳng  phải  hai  loại  duyên:  Độ  chúng  sanh  trong  địa  ngục, 

hoặc là thọ tội tại địa ngục thì dù địa ngục ở ngay trước mặt cũng chẳng 

nhìn thấy. Từ đây mới biết chẳng phải là Diêm Vương tạo địa ngục cho 

những người này thọ tội, mà là cảnh giới do nghiệp lực của mình biến 

hiện ra. Chúng ta hiểu rõ đạo lý nŕy rồi mới biết cha con chí thân cũng 

chẳng có cách gě thay thế cho nhau, chính měnh phải hứng chịu. Xem 

tiếp kinh văn: 

 Ngã kim thừa Phật oai lực, lược thuyết địa ngục tội báo chi sự, 

 duy nguyện Nhân Giả tạm thính thị ngôn. 

我今承佛威力。略說地獄罪報之事。唯願仁者暫聽是

言。 

 (Nay  tôi  nương  oai  lực  của  đức  Phật  mà  lược  nói  những  sự  tội 

 báo trong địa ngục, mong Nhân Giả tạm nghe lời đó.) 

Địa Tạng Bồ Tát rất khiêm nhường, nhưng trên thực tế Địa Tạng 

Bồ Tát rất vĩ đại! Bạn coi khi pháp hội bắt đầu, mười phương chư Phật 

Như  Lai  đều  đến  tham  dự,  còn  thù  thắng  hơn  pháp  hội  Hoa  Nghiêm. 

Trong pháp hội  Hoa  Nghiêm  chúng  ta  thấy,  đương nhiên hết thảy  chư 

Phật đều đến, các Ngài chẳng dùng thân Phật mà hiện ra rất nhiều thân 

phận  khác  nhau  đến  tham  dự.  Còn  trong  pháp  hội  Địa  Tạng  thì  Phật 

dùng  thân  Phật  đến  thị  hiện,  hết  thảy  chư  Phật  đều  tham  dự  pháp  hội 

này.  Địa  Tạng  Bồ  Tát  là  thầy  của  chư  Phật,  Ngài ở  đây  rất  khiêm  tốn 

 “Tôi nương nhờ oai lực của Phật, lược nói những sự tội báo trong địa 

 ngục” .  Chẳng  dám  nói  tôi  biết  những  chuyện  này.  Tôi  biết  những 

chuyện này quá rõ ràng, tôi nói cho bạn nghe thì được rồi, người hiện đại 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 424

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chắc chắn sẽ có thái độ như vậy. Đích thật Ngài biết rất rõ ràng, cách nói 

này  của  Ngài  dạy  chúng  ta bất luận  lúc nào  cũng  phải khiêm  nhường, 

phải  cung  kính,  phải  nhẫn  nhịn,  đây  là  tánh  đức.  Trong  mỗi  niệm  đều 

phải  hàng  phục  phiền  não  tập  khí  của  mình,  tham-sân-si-mạn  đều  là 

phiền não, là tạo tội. Cho nên chúng ta thấy trong kinh, ngôn ngữ, thái 

độ, dụng ý của các Ngài vô cùng sâu xa. Phổ Hiền Bồ Tát là hạng người 

như  thế  nào,  đều  là  Như  Lai  quay  chiếc  bè  Từ  thị  hiện.  “Duy  nguyện 

 Nhân Giả tạm nghe lời này” , câu này khiêm nhường, cung kính biết bao, 

đây là dạy chúng ta phải luôn khiêm nhường cung kính khi xử sự, đãi 

người, tiếp vật. 

 Phổ Hiền đáp ngôn: “Ngô dĩ cửu tri tam ác đạo báo, vọng Nhân 

 Giả thuyết lịnh hậu thế Mạt pháp nhất thiết ác hạnh chúng sanh, văn 

 Nhân Giả thuyết sử lịnh quy Phật”. 

普賢答言。吾以久知三惡道報。望仁者說令後世末法

一切惡行眾生。聞仁者說使令歸佛。

 (Ngài Phổ Hiền đáp rằng: “Tôi từ lâu đã biết tội báo nơi tam ác 

 đạo, mong Nhân Giả nói ra để cho tất cả chúng sanh ác hạnh trong đời 

 Mạt pháp sau này, nghe được lời dạy  của Nhân  Giả mà  quay  về với  

 Phật”.) 

Hai vị Bồ Tát này, một người hỏi, một người đáp, mục đích là dạy 

chúng ta [và] những chúng sanh đang tạo tội nghiệp, quay đầu là bến bờ, 

chân  chánh  quy  y  Tam  Bảo.  Quy  nghĩa  là  quay  về,  thực  sự  quay  về, 

nương vào lời dạy của Phật mà sinh hoạt, nương vào lời dạy của Phật để 

làm  việc,  như  vậy  gọi là quy  y.  Chúng  ta  nên  làm  theo  những  lời dạy 

trong kinh này, chúng ta hết lòng nỗ lực để làm. Những sự việc nào [đức 

Phật dạy] chẳng được làm thì chúng ta nhất định phải dứt trừ, như vậy 

mới gọi là quy y Phật. 

 Địa  Tạng  bạch  ngôn:  “Nhân  Giả  địa  ngục  tội  báo  kỳ  sự  như 

 thị”. 

地藏白言。仁者。地獄罪報其事如是。

 (Ngài Địa Tạng nói rằng: “Thưa Nhân Giả, tội báo ở địa ngục, 

 việc ấy như vầy:”) 

Tiếp theo lại lược nói cho chúng ta mười bốn loại. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 425

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Hoặc hữu địa ngục thủ tội nhân thiệt sử ngưu canh chi. 

或有地獄取罪人舌使牛耕之。

 (Hoặc có địa ngục kéo lưỡi của tội nhân ra cho trâu cày lên.) 

Đây tức là địa ngục Kéo Lưỡi. 

 Hoặc  hữu  địa  ngục  thủ  tội  nhân  tâm  Dạ  Xoa  thực  chi.  Hoặc 

 hữu địa ngục hoạch thang thạnh phất chử tội nhân thân. 

或有地獄取罪人心夜叉食之。或有地獄鑊湯盛沸煮罪

人身。

 (Hoặc có địa ngục moi tim tội nhân cho quỷ Dạ Xoa ăn. Hoặc có 

 địa ngục vạc nước sôi sùng sục nấu thân tội nhân.) 

Tục gọi là Du Đỉnh, xuống vạc dầu. 

 Hoặc hữu địa ngục xích thiêu đồng trụ sử tội nhân bão. Hoặc 

 hữu địa ngục sử chư hỏa thiêu sấn cập tội nhân. Hoặc hữu địa ngục 

 nhất  hướng  hàn  băng.  Hoặc  hữu  địa  ngục  vô  hạn  phẩn  niệu.  Hoặc 

 hữu địa ngục thuần phi tật lê. Hoặc hữu địa ngục đa toàn hỏa thương. 

 Hoặc hữu địa ngục duy chàng hung bối. Hoặc hữu địa ngục đãn thiêu 

 thủ túc. Hoặc hữu địa ngục bàn kiểu thiết xà. Hoặc hữu địa ngục khu 

 trục thiết cẩu. Hoặc hữu địa ngục tận giá thiết loa. 

或有地獄赤燒銅柱使罪人抱。或有地獄使諸火燒趁及

罪人。或有地獄一向寒冰。或有地獄無限糞尿。或有地獄

純飛[金*疾]鑗。或有地獄多攢火槍。或有地獄唯撞胸背。

或有地獄但燒手足。或有地獄盤繳鐵蛇。或有地獄驅逐鐵

狗。或有地獄盡駕鐵騾。

 (Hoặc có địa ngục đốt trụ đồng nóng đỏ lên rồi bắt tội nhân ôm 

 lấy.  Hoặc  có  địa  ngục  các  bựng  lửa  đuổi  theo  tội  nhân.  Hoặc  có  địa 

 ngục toàn là băng giá. Hoặc có địa ngục nhiều vô hạn phân tiểu. Hoặc 

 có địa ngục toàn là loại tật lê bay. Hoặc có địa ngục có nhiều giáo lửa. 

 Hoặc có địa ngục chỉ đập ngực lưng. Hoặc có địa ngục chỉ đốt tay chân. 

 Hoặc có địa ngục rắn sắt quấn cắn. Hoặc có địa ngục xua đuổi chó sắt. 

 Hoặc có địa ngục toàn kéo la sắt.) 

Danh hiệu của địa ngục phía trước có nói qua,  ở đây  là  nói về  

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 426

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

những tội nhân thọ quả báo này, trạng huống họ thọ quả báo trong địa 

ngục. Câu thứ nhất, quả báo này là nói lưỡi đôi chiều, ác khẩu, nói dối, 

nói thêu dệt, tạo những tội nghiệp này, hủy báng Tam Bảo, phá hoại lòng 

tin của người ta đối với Phật pháp, sau khi chết đọa vào địa ngục này. 

Gọi là rút lưỡi, ngưu canh (trâu cày), đồng sôi đổ vào miệng, lá sắt trói 

buộc thân, trong các địa ngục này cầu sống không được, cầu chết cũng 

không  xong.  Trong  địa  ngục  chẳng  phải  thọ  tội  xong  bèn  chết  đi,  nếu 

chết  đi  thì  là  siêu  sanh  rồi,  họ  chẳng  chết  nổi.  Trong  địa  ngục  có  gió 

nghiệp, gió này vừa thổi thì họ bèn sống lại, sống lại để thọ tội tiếp, một 

ngày một đêm vạn lần chết đi, vạn lần sống lại. Cứ như vậy mãi cho đến 

khi tội báo của họ thọ hết, thời gian đều là dùng kiếp để tính, vô số kiếp, 

thọ  những  khổ  báo  này.  Tội  báo  chưa  thọ  hết  thì  vĩnh  viễn  chẳng  thể 

thoát khỏi địa ngục. 

Nhưng tội báo là một việc rất phiền phức, thí dụ nói lời hủy báng 

Tam  Bảo,  đoạn  mất  lòng  tin  của  người  ta,  đến  khi  nào  thì  nghiệp  này 

mới tiêu hết? Khi nào sức ảnh hưởng của lời bạn nói hoàn toàn mất hết 

thì bạn mới có thể thoát ra khỏi địa ngục. Nếu sức ảnh hưởng này còn 

tồn  tại  thì  bạn  sẽ  chẳng  có  cách  chi  thoát  ra  khỏi  địa  ngục.  Sức  ảnh 

hưởng này thường kéo dài đến nhiều đời, hạt giống của ác duyên khởi 

tác dụng trong A Lại Da thức của họ, khi gặp Tam Bảo thì họ liền hoài 

nghi, họ chẳng thể sanh khởi lòng tin, sức ảnh hưởng này bao lớn. Như 

hiện nay nói chuyện, nói xong còn thâu âm, còn đem băng thâu âm đi 

khắp nơi, hoặc bán, hoặc tặng kết duyên. Nếu nội dung của lời nói của 

bạn phá hoại  Tam  Bảo,  chỉ  cần có  một  cuộn băng  còn lưu lại  trên thế 

gian  này  thì  bạn  chẳng  có  cách  chi  thoát  khỏi  địa  ngục.  Khi  bạn  viết 

thành văn, nếu thế gian còn một cuốn sách này thì bạn cũng chẳng thể 

thoát khỏi địa ngục. Thế mới biết chuyện này rất đáng sợ, chúng ta phải 

chịu trách nhiệm cho lời nói và văn tự của mình, như đã nói phía trước 

 “đừng khinh lỗi nhỏ mà cho là không có tội” . 

Câu thứ hai,  “Moi tim của tội nhân cho quỷ Dạ Xoa ăn” . Nghiệp 

nhân loại này, pháp sư Thanh Liên trong chú giải nói với chúng ta: Con 

người lúc còn tại thế lấy trộm đồ vật của cha mẹ, sư trưởng, tạo ác duyên 

nên phải hứng chịu quả báo này. Tâm ăn trộm là tâm ác, chư vị nghĩ coi 

ngay cả đồ vật của cha mẹ, sư trưởng họ vẫn trộm lấy thì còn đồ vật của 

ai họ chẳng dám trộm? Tâm này chẳng tốt, đọa vào địa ngục, Dạ Xoa ăn 

tim của họ. Thứ ba, đây là vạc dầu, địa ngục Hoạch Thang,  “hoạch”  là

chảo,  “đỉnh”  cũng là chảo, hiện nay ở Phước Kiến người ta còn gọi chảo 

bằng danh từ đỉnh. Thời cổ xưa, táo (bếp lò) còn chưa được phát minh, 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 427

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

dùng cái gì để nấu đồ ăn? Dùng cái đỉnh, đỉnh có ba chân, phía dưới đốt 

lửa, nấu  một món ăn thì dùng một cái đỉnh. Trong sách cổ có nói bày 

đỉnh để ăn, tức là có rất nhiều thức ăn, rất phong phú. Giống như những 

quày buffet trong những nhà hàng lớn hiện nay. Món ăn tự trợ (buffet), 

những cái đỉnh hiện nay rất đẹp, dùng kim loại không sét rỉ làm thành, 

có bốn chân, ở dưới đốt lửa để giữ thức ăn nóng hoài, không nguội. Thời 

xưa cái đỉnh chỉ có ba chân, sau khi bếp lò được phát minh thì không 

dùng  đỉnh  nữa,  đỉnh  bỏ  chân  bèn  trở  thành  chảo,  chảo  và  đỉnh  đều  là 

một. Nghiệp nhân trong ấy là phá giới, sát sanh tế tự, hoặc ăn thịt, thiêu 

đốt rừng núi, thiêu nướng chúng sanh nên bị quả báo này. 

Thứ tư,  “Hoặc có địa ngục đốt trụ đồng nóng đỏ lên rồi bắt tội 

 nhân  ôm  lấy” .  Đây  cũng  giống  như  hình  phạt  Bào  Lạc  nói  trong  tiểu 

thuyết. Lúc trước, cư sĩ Chương Thái Viêm cầu xin đại đế Đông Nhạc 

phế trừ hình phạt này, sau đó mới biết cảnh giới địa ngục là do nghiệp 

lực biến hiện thành, chẳng do người tạo ra. Câu tiếp theo  “hoặc có địa 

 ngục có các bựng lửa đuổi theo tội nhân” . Đây là một màn lửa to lớn, 

chẳng có chỗ nào để trốn thoát, phải bị lửa thiêu chết. Nhưng gió vừa 

thổi một cái bèn sống lại, bị thiêu đốt trở lại, vĩnh viễn chẳng có cách chi 

thoát ly. Trong kinh nói đây là quả báo của rất nhiều nghiệp bất thiện. 

Câu thứ sáu  “toàn là băng giá” , địa ngục hàn băng cũng là quả báo của 

những nghiệp bất thiện. Câu thứ bảy  “vô hạn phân tiểu” , phía trước có 

nói qua với chư vị, nghiệp nhân là đời trước phá trai, phát nguyện trì Bát 

Quan Trai Giới, phá trai giới và những ác nghiệp chẳng thanh tịnh cảm 

nên.  “Hoặc có địa ngục toàn là những loại tật lê bay” , tật lê là một loại 

võ khí thời cổ, hiện nay rất ít thấy, chắc trong bảo tàng viện có thể thấy 

được.  Tức  là  mũi  tên  rất  nhỏ,  phần  đông  gọi  là  ám  khí.  Lúc  người  ta 

chẳng phòng ngừa, phòng bị, họ bèn phóng những mũi tên này ra. Hiện 

nay chẳng có cái này, hiện nay đổi thành súng, đều là những vật thuộc 

loại này. Do đó có thể biết, quả báo này là do [người dùng] các loại ám 

khí kết thành oán thù, sát hại chúng sanh. Đặc biệt là săn bắn, viên đạn 

của súng săn bắn chẳng giống với súng thường. Vì lúc bạn săn bắn, đạn 

của súng thường không nhất định bắn trúng như vậy, đạn của súng săn 

bắn có nhiều viên đạn nhỏ, dùng viên sắt nhỏ làm thành, sau khi bắn ra 

những viên đạn nhỏ này [sẽ bung ra] bao phủ một diện tích, những động 

vật nằm trong vòng diện tích này sẽ chẳng thể nào thoát khỏi. Thọ quả 

báo như vậy. 

Hỏa thương (Thương lửa) cũng giống như Thông thương (Thương 

đâm), chỉ thêm lửa vào,  “chỉ đập vào ngực, lưng”  đây là như trong kinh 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 428

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Lăng Nghiêm có nói về cảm ứng của Xúc Báo, cảm nên quả báo này. Vì 

bạn đánh đập người khác, đặc biệt là chúng ta ngày nay nói về ngược đãi 

động vật, thường thấy [người ta] dùng những hành động này ngược đãi 

động vật, đâu biết rằng sẽ bị quả báo như vậy? Câu thứ mười một  “chỉ 

 đốt tay chân” , đây gọi là biệt nghiệp biệt báo, tay bạn tạo nghiệp thì đốt 

tay, chân bạn tạo nghiệp thì đốt chân.  “Rắn sắt , chó sắt”  phía trước đã 

nói qua.  “Toàn kéo la sắt” , “la” là một loài ngựa, toàn thân đều là lửa. 

Trong  kinh  Phật  có  nói  một  công  án,  pháp  sư  Thanh  Liên  cũng  dẫn 

chứng trong chú giải. Nói tỳ kheo Tăng Hộ nhìn thấy một con lừa, toàn 

thân con lừa này đều đang bị thiêu đốt. Phật nói với tỳ kheo Tăng Hộ, đó 

chẳng phải là lừa, thuở trước đó là một người xuất gia thời đức Phật Ca 

Diếp. Người xuất gia lúc chia đồ ăn đều dành cho mình nhiều một chút, 

tạo  ác  nghiệp  này  nên  cảm  thọ  khổ  báo  như  vậy.  Trong  kinh  này  nói 

 “toàn kéo la sắt”  đại khái là những tội nhân này cỡi trên la sắt, toàn thân 

la  sắt  đều  là  lửa,  tội  nhân  chịu  khổ  báo  như  vậy.  Hình  phạt,  khổ  báo 

trong địa ngục thật ra nói chẳng cùng tận. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Nhân Giả, như thị đẳng báo, các các ngục trung hữu bách thiên 

 chủng, nghiệp đạo chi khí. 

仁者。如是等報。各各獄中有百千種。業道之器。

 (Nhân Giả, những quả báo như thế, trong mỗi ngục có trăm ngàn  

 thứ khí cụ nghiệp đạo.) 

 “Nghiệp đạo chi khí” , ngày nay chúng ta gọi là hình cụ (dụng cụ 

tra tấn). 

 Vô phi thị đồng, thị thiết, thị thạch, thị hỏa. Thử tứ chủng vật 

 chúng nghiệp hành cảm. 

無非是銅。是鐵。是石。是火。此四種物眾業行感。

 (Đều là bằng đồng, bằng sắt, bằng đá, bằng lửa. Bốn thứ này là 

 do các hành nghiệp cảm thành.) 

Hình cụ (dụng cụ tra tấn) trong ấy đều làm bằng  đồng, sắt, đá, 

toàn là một biển lửa, bạn cảm thọ những thứ như vậy. Chúng ta thường 

nói “tâm người ấy rất độc, là ruột gan sắt đá” nên ở địa ngục biến hiện ra 

các hình cụ đều là những thứ này. Tâm địa thanh tịnh, nhu nhuyễn thì 

nhất định sẽ chẳng nhìn thấy những hiện tượng này. Thế nên nhất định 

phải  hiểu,  cái  tâm  này  tức  là  như  câu  nói  “tâm  tàn  nhẫn,  thủ  đoạn  ác 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 429

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

độc”97, oai phong này của bạn có thể kéo dài được mấy ngày? Sau mấy 

ngày  oai  phong  này  biểu  hiện  xong,  sau  đó  thì  sao?  Có  suy  nghĩ  đến 

không?  Hậu  quả  chẳng  thể  tưởng  tượng  nổi,  chúng  ta  nhất  định  phải 

hiểu. 

Duy Thức Luận nói, những địa ngục nói trong kinh, có vua Diêm 

La  trong  địa  ngục  không?  Có  những  lính  quỷ  trong  địa  ngục  không? 

Thực sự là chẳng có, đều là do tánh thức biến hiện ra. Cũng giống như 

nằm  mộng  vậy,  phải  đến  khi  mộng  tỉnh  dậy  mới  biết  là  giả,  đều  là 

Không. Nhưng lúc bạn đang nằm mộng, bạn cứ cho rằng đó là thật. Địa 

ngục, tam đồ đều là mộng cảnh, cùng một đạo lý, con người chúng ta ở 

trên thế gian mấy  mươi năm ấm lạnh không lẽ chẳng phải là  một giấc 

mộng hay sao? Nói thêm đến thập pháp giới cũng là mộng cảnh. Kinh 

Kim Cang nói chẳng sai:  “Hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, 

 bóng” , hết thảy pháp hữu vi tức là bao gồm thập pháp giới. Thập pháp 

giới đều là pháp hữu vi, Nhất Chân pháp giới mới là pháp vô vi. Thế nên 

Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật trong Quyền Giáo đều chẳng lìa 

khỏi pháp hữu vi. Nói cách khác y báo và chánh báo của họ đều là mộng, 

huyễn, bọt, bóng. Tướng có nhưng Thể không, Sự có nhưng Lý không, 

đó mới là chân tướng sự thật, đều do nghiệp cảm biến hiện ra. Chúng ta 

xem câu cuối: 

 Nhược quảng thuyết địa ngục tội báo đẳng sự. 

若廣說地獄罪報等事。

 (Nếu rộng nói những chuyện tội báo ở địa ngục.) 

Nếu nói kỹ vô chi tiết, mỗi chuyện đều nói rõ ra. 

 Nhất nhất ngục trung cánh hữu bách thiên chủng khổ sở. 

一一獄中更有百千種苦楚。

 (Trong mỗi ngục còn có cả trăm ngàn thứ khổ sở.) 

Mỗi địa ngục có tới trăm ngàn thứ khổ sở. 

 Hà huống đa ngục. 

何況多獄。

 (Huống chi là nhiều ngục.) 

97 Tâm ngận thủ lạt. 

 Phẩm Thứ Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục - Tập 17 

 430

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Địa ngục nói chẳng cùng tận. 

 Ngã kim thừa Phật oai thần cập Nhân Giả vấn, lược thuyết như 

 thị. Nhược quảng giải thuyết cùng kiếp bất tận. 

我今承佛威神及仁者問。略說如是。若廣解說窮劫不

盡。 

 (Nay tôi nương sức oai thần của đức Phật và vì Nhân Giả hỏi đến 

 mà  nói  sơ  lược  như  thế;  nếu  nói  rộng  ra  thì  tận  cùng  kiếp  cũng  nói 

 chẳng hết.) 

Lời Bồ Tát nói đều là chân thật, nếu giải thích cặn kẽ cho bạn thì 

 “cùng  kiếp”   cũng  nói  chẳng  hết,  lời  này  là  thật,  chẳng  giả.  Thế  nên 

chúng ta ở đây làm một kết luận chung: Địa ngục dứt khoát chẳng thể 

vào! Muốn chẳng vào địa ngục thì nhất định phải đừng tạo tội nghiệp, tội 

nghiệp nhỏ tí xíu cũng chẳng được tạo. Nguyên nhân là gì? Vì trong A 

Lại Da thức của chúng ta có rất nhiều hạt giống địa ngục và những tập 

khí  đã  tạo  trong  vô  lượng  kiếp.  Tội  nghiệp  nhỏ  là  gì?  Tức  là  duyên. 

Trong A Lại Da thức của bạn có hạt giống tội nghiệp địa ngục, bạn tạo 

thêm duyên cho nó, chẳng đoạn dứt duyên của nó, thì rất có thể sẽ tạo ra  

quả báo này, đây là chuyện chúng ta phải cảnh giác. 

Thế  nên  nhất  quyết  không  được  coi  thường,  xem  nhẹ  những  tội 

nghiệp nhỏ, cho rằng đều chẳng quan trọng, nếu vậy thì bạn sai lầm quá 

đỗi! Tội nghiệp nhỏ là duyên, trong A Lại Da thức có nghiệp nhân của 

tội nghiệp địa ngục, nhân gặp duyên thì sẽ hiện nên cảnh giới này, cảnh 

giới hiện ra vô cùng dễ sợ! Muốn thoát khỏi rất khó, quá khó! Thế nên 

chân  chánh  hiểu  rõ,  chân  chánh  giác  ngộ  thì  phải  buông  xuống  vạn 

duyên, nhất tâm niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ, đây là phương pháp yên 

ổn nhất, nhanh  chóng  nhất,  và  cũng là  ổn  thỏa  tốt đẹp  nhất,  vĩnh  viễn 

thoát ra khỏi tam đồ, lục đạo. 

Được rồi, hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 18 (Số 14-12-18) 

PHẨM THỨ SÁU: NHƯ LAI TÁN THÁN 

如來讚歎品第六

Xin mở cuốn Khoa Chú, quyển trung, trang hai mươi lăm, xin  

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 431

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

xem kinh văn: 

 Nhĩ  thời  Thế  Tôn  cử  thân  phóng  đại  quang  minh,  biến  chiếu 

 bách  thiên  vạn  ức  Hằng  hà  sa  đẳng  chư  Phật  thế  giới,  xuất  đại  âm 

 thanh phổ cáo chư Phật thế giới nhất thiết chư Bồ Tát Ma Ha Tát, cập 

 thiên long quỷ thần nhân phi nhân đẳng. Thính ngô kim nhật xưng 

 dương tán thán Ðịa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát, ư thập phương thế giới 

 hiện đại bất khả tư nghị oai thần từ bi chi lực, cứu hộ nhất thiết tội 

 khổ chi sự. 

爾時世尊舉身放大光明。遍照百千萬億恒河沙等諸佛

世界。出大音聲普告諸佛世界一切諸菩薩摩訶薩。及天龍

鬼神人非人等。聽吾今日稱揚讚歎地藏菩薩摩訶薩。於十

方世界現大不可思議威神慈悲之力。救護一切罪苦之事。

 (Lúc  đó  toàn  thân  Thế  Tôn  phóng  đại  quang  minh,  chiếu  khắp 

 trăm ngàn vạn ức số cát sông Hằng thế giới chư Phật, phát ra âm thanh 

 lớn bảo hết thảy chư Bồ Tát Ma Ha Tát và thiên long quỷ thần, nhân, phi 

 nhân,  v.  v.  ở  khắp  các  thế  giới  chư  Phật.  Hãy  lắng  nghe  hôm  nay  Ta 

 xưng dương tán thán Ðịa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát ở mười phương thế 

 giới hiện sức từ bi oai thần to lớn không thể nghĩ bàn, cứu giúp hết thảy 

 những sự tội khổ.) 

Ðến đây là một đoạn. Ðoạn kinh phía trước giới thiệu Ðịa Tạng 

Bồ Tát cho chúng ta, Ðịa Tạng Bồ Tát là vị giáo chủ có thể giáo hóa, 

ngày nay chúng ta gọi là đạo sư, Ngài là vị đạo sư có khả năng, có trí 

huệ hướng dẫn chúng ta thoát ly khổ nạn. Cũng thuyết minh đối tượng 

Bồ  Tát  giáo  hóa  độ  thoát,  vô  cùng  khó  được  là  Ngài  có  thể  độ  chúng 

sanh trong địa ngục, điểm này chúng ta phải thấu hiểu kỹ càng. Trong 

hết  thảy  chúng  sanh,  căn  tánh  thấp  nhất,  tạo  tội  nghiệp  sâu  nặng  nhất 

chính  là  chúng  sanh  trong  địa  ngục.  Ngài  có  năng  lực  độ  thoát  chúng 

sanh trong địa ngục, thì những chúng sanh khác khỏi phải nói, đều dễ độ 

hơn vì khó độ nhất Ngài cũng có thể độ. Do đó có thể biết, vị Bồ Tát này 

đích thật chẳng thể nghĩ bàn. Từ đoạn kinh văn phía trước chúng ta có 

thể hiểu, Ngài đích thật có năng lực phổ độ hết thảy chúng sanh trong 

chín  pháp  giới,  cùng  trí  huệ  đức  năng  của  quả  địa  Như  Lai  không  hai 

không khác.  Cho nên  giới  thiệu xong  Thế  Tôn đặc biệt tán  thán  Ngài. 

Dụng ý của sự tán thán này rất sâu, rất rộng, mục đích là muốn chư đại 

Bồ Tát trong mười phương thế giới phải ủng hộ Ðịa Tạng Bồ Tát, toàn 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 432

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tâm  toàn  lực  giúp  đỡ  Ngài  độ  thoát  chúng  sanh  đang  chịu  khổ  nạn.  Ý 

nghĩa tức là nhất định phải tuyên dương kinh này, tán thán công đức của 

Bồ Tát, phổ độ hết thảy chúng sanh, mục đích là như vậy. 

Kinh văn vừa mở đầu:  “Toàn thân phóng đại quang minh, chiếu 

 khắp trăm ngàn vạn ức số cát sông Hằng thế giới chư Phật” , câu này

nói rõ Thế Tôn phóng hào quang chiếu soi tận hư không, trọn khắp pháp 

giới, chẳng sót chỗ nào, bất cứ nơi nào cũng chiếu đến. Cảnh giới này 

cùng cảnh nói trong kinh Hoa Nghiêm hoàn toàn giống nhau. Toàn thân 

đặc biệt chú trọng chữ thân, thân là sắc tướng, quang từ thân tướng này 

phóng  ra.  Quang  này  là  quang  minh  của  tâm  tánh,  tự  tánh  vốn  sẵn  có 

quang minh của Bát Nhã. Phía trước đã nói với chư vị, làn sóng ánh sáng 

này vô cùng đặc biệt, vì cường độ của nó là bình đẳng, trong một sát-na 

liền  tỏa  khắp  hư  không  pháp  giới,  chẳng  giống  như  ánh  sáng  của  mặt 

trăng, mặt trời mà mắt thịt chúng ta nhìn thấy, tốc độ của ánh sáng này 

rất chậm. Khoa học gia nói ánh sáng phát ra từ nhiều ngôi sao truyền đến 

địa cầu phải mất nhiều năm, mấy trăm năm ánh sáng (quang niên), mấy 

ngàn năm ánh sáng, mấy vạn năm ánh sáng, phải trải qua thời gian dài 

như  vậy  mới  đến.  Hào  quang  của  Phật  vừa  phóng  ra  liền  đến  tận  hư 

không, trọn khắp pháp giới cho nên hoàn toàn khác với những ánh sáng  

thường. 

Toàn thân là mỗi chỗ trên thân thể đều phóng quang, tiêu biểu cho 

 “vầng  mây  sáng  Ðại  Viên  Mãn” ,  trong  Viên  Mãn  Quang  bao  gồm  vô 

lượng pháp môn mà Bồ Tát đã tu trong nhân địa, viên mãn công đức mà 

chư  Phật  Như  Lai  chứng  được  trên  quả  địa  đều  tỏ  lộ  trong  tướng  hào 

quang này chẳng sót, cho nên đây là cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn. Tỏ lộ 

Phật thân bao trùm pháp giới, tỏ lộ ba thân: Pháp Thân, Báo Thân, Ứng 

Hóa Thân là một thể, một tức là ba, ba tức là một. Không những hiện ba 

thân là một, đồng thời cũng hiển thị y báo, chánh báo chẳng hai. Y báo 

là  hoàn  cảnh  sinh  hoạt,  chánh  báo  là  thân  thể  này.  Y  chính  là  chánh, 

chánh chính là y, y và chánh chẳng hai. Nếu chúng sanh có duyên gặp 

được  Phật  quang,  cái  gì  gọi  là  duyên?  Những  người  nào  có  duyên? 

Người nào vô duyên? Có duyên là tự mình không có chướng ngại, thì sẽ 

nhìn thấy quang này. Vô duyên là tự mình có chướng ngại, chẳng phải là 

Phật quang chẳng chiếu soi. Chư vị đồng tu phải biết Phật quang chiếu 

khắp, tại sao chúng ta chẳng nhìn thấy? Nguyên nhân nhìn không thấy là 

vì mình có chướng ngại. 

Lúc tôi bắt đầu học Phật, đại sư Chương Gia dạy tôi, Ngài vô cùng 

khẳng  định và nói:   “Trong  nhà  Phật,  có cầu  ắt  ứng” ,  chư  vị phải ghi 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 433

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nhớ chữ Phật trong câu trong nhà Phật là gì? Là Giác. Trong nhà Phật 

nghĩa là trong nhà Giác Ngộ, giác ngộ chẳng phải là mê hoặc, có cầu ắt 

ứng.  Nếu bạn có cầu mà không có cảm ứng, đây là vì nguyên cớ gì? Ðại 

sư nói là vì chúng ta có chướng ngại, nhất định phải tiêu trừ chướng ngại 

thì cảm ứng sẽ hiện tiền, đây là đạo lý nhất định. Làm sao tiêu trừ nghiệp 

chướng? 

Tôi cũng hỏi câu này: “Nghiệp chướng khẳng định là có, làm sao 

tiêu trừ?”. 

Ðại sư trả lời: “Sám hối”, và nói: “Sám hối chẳng có nghĩa là kêu 

bạn đi bái sám, bạn đi lạy Ðại Bi Sám, Lương Hoàng Sám, lạy sám gì đi 

nữa, chưa chắc có thể tiêu trừ nghiệp chướng”. 

Tôi hỏi: “Vậy thì phải làm cách nào để sám hối?”. 

Ðại sư dạy: “Sám hối nghĩa là không làm lại việc ấy nữa, đó mới 

gọi là chân chánh sám hối. Tức là bạn biết được lỗi của mình, phải mau 

sửa đổi trở lại, đó gọi là chân chánh sám hối”. 

Chúng tôi lại hỏi: “Những pháp hội sám hối trong chùa rốt cuộc 

có ý nghĩa gì?”. 

Ðại sư dạy: “Những pháp hội sám hối cử hành trong chùa chỉ là 

làm khuôn mẫu, nghi thức cho những người mới học Phật, người chẳng 

học Phật khi nhìn thấy những hình thức này bèn sanh khởi tâm hối hận 

(tàm quý), tâm sám hối, là có ý nghĩa như vậy”. 

Chúng tôi mới hiểu đó chỉ là biểu diễn cho người ta coi. Tự mình 

tu hành chẳng coi trọng những hình thức này, coi trọng sự quay về chân 

thật, tự biết mình sai lầm, biết sai thì lập tức sửa đổi, sau đó không làm 

[lỗi đó] nữa, như vậy mới là sám hối thực sự, như vậy mới có thể cảm 

ứng đạo giao cùng Phật, Bồ Tát. 

Quang  minh  của  Phật  được  nói  trong  kinh  là  bộ  kinh  này.  Nói 

cách  khác,  chúng  ta  gặp  được  kinh  này  tức  là  gặp  được   “quang minh

 chiếu khắp”  của Thế Tôn. Quang minh này của Phật là vĩnh hằng, chẳng 

gián  đoạn,  những  nơi  có  kinh  điển  chính  là  chỗ  Phật  quang  chiếu  tới. 

Chúng ta mở kinh ra đọc tụng, thọ trì, hiện nay gọi là học tập, chính là 

tiếp thọ quang minh của Phật. Nếu có thể giác ngộ, có thể y giáo phụng 

hành, nhất định  sẽ chứng  được  Vô  Thượng  Bồ  Ðề,  những  chuyện  này 

chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu,  phải  trân  trọng.  “Ðại  âm  thanh”   là  một 

trong ba mươi hai tướng tốt, trong ba mươi hai tướng tốt chẳng gọi là âm 

thanh mà gọi là phạm thanh, phạm thanh của Như Lai. Phạm có nghĩa là 

thanh tịnh, âm thanh của Phật có thể lay tỉnh mê tình của hết thảy chúng 

sanh. Trong Ðại Luận (Đại Trí Độ Luận) có nói Ðại Phạm Thiên Vương 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 434

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

có năm thứ âm thanh, cũng có nghĩa là âm thanh của Ngài có năm đức, 

năm đức tướng. Thứ nhất là âm thanh của Ngài rất thâm trầm, giống như 

tiếng sấm sét, có thể làm cho người ta tỉnh thức, cảnh giác. Ðức tánh thứ 

hai là có thể truyền xa. Ở đây âm thanh của Phật cũng giống hào quang 

của Phật, tận hư không trọn khắp pháp giới đều có thể nghe được. Ngày 

nay chúng ta chẳng nghe được âm thanh thuyết pháp của chư Phật là vì 

căn tai của ta bị trục trặc, thật ra không phải vì căn tánh bị trục trặc, trục 

trặc  là  ở  trong  tâm,  tâm  không  thanh  tịnh,  cho  nên  căn  này  sanh  ra 

chướng  ngại.  Trong  kinh  thường  nói   “y  báo  chuyển  theo  chánh  báo” , 

nói một cách nghiêm túc thì thân chúng ta là y báo gần nhất, thế nên nói 

tướng tùy tâm chuyển, thể chất cũng tùy tâm chuyển, sáu căn của chúng 

ta cũng chuyển theo tâm. Tâm địa thanh tịnh, tế bào trong sáu căn, tế bào 

nhỏ bé sẽ khởi chuyển hóa, biến thành hoàn toàn phù hợp với tiêu chuẩn 

tự  nhiên,  sẽ  có  thể  tiếp  nhận  những  tin  tức  trong  hư  không  pháp  giới. 

Mắt có thể tiếp nhận sắc tướng ở tận hư không, trọn khắp pháp giới; tai 

có thể nghe hết thảy âm thanh trong tận hư không, pháp giới. Trong kinh 

chúng ta thấy được người ở Cực Lạc thế giới đều như vậy. Tại sao họ có 

thể mà chúng ta không thể? Tâm họ tịnh, tâm tịnh thì cõi nước tịnh. 

Chúng ta hiểu được đạo lý này, hiểu được những chân tướng sự  

thật này, muốn khôi phục lại đức tướng, trí huệ, năng lực vốn sẵn có của 

chúng ta, chẳng có cách nào khác ngoài Ðịnh Huệ. Trong Ðịnh Huệ thì 

Ðịnh  là  mấu  chốt,  Huệ  chẳng  cần  tìm  cầu,  Ðịnh  khởi  tác  dụng  tức  là 

Huệ, Ðịnh khởi tác dụng chính là Giới, Giới - Ðịnh - Huệ là một mà ba, 

ba là một, chẳng thể tách lìa nhau. Chúng ta gọi tác dụng của Ðịnh Huệ 

là  “Xảo” ,  tương  ứng  với  Giới  là   “Thiện” .  Thiện  xảo  phương  tiện  của 

chư Phật, Bồ Tát chính là trong mỗi tâm niệm đều tương ứng với Tam 

Học: Giới - Ðịnh - Huệ, thiện xảo đến cùng cực, thế nên đích thật quang 

minh  của  các  Ngài  chiếu  trọn  khắp,  phạm  âm  nghe  cùng  khắp.  Nghe 

xong sẽ sanh tâm hoan hỷ, nhìn sắc tướng sanh tâm hoan hỷ, nghe âm 

thanh sanh tâm hoan hỷ. Không những sanh tâm hoan hỷ, thấu hiểu được 

ý nghĩa này thì tự nhiên sẽ sanh khởi tâm kính mến, đây là đức tướng thứ 

ba. Ðức tướng thứ tư, Phật nói hết thảy pháp, pháp thậm thâm, bạn nghe 

xong chẳng khó hiểu. Rất dễ hiểu, rất dễ tiếp nhận, nhất định sẽ chẳng 

hiểu sai ý tứ trong ấy. Ðức tướng thứ năm là làm cho người nghe xong 

vĩnh viễn chẳng chán, chẳng giống như chúng ta làm việc gì, làm lâu thì 

sẽ chán ngán. Nhìn thấy quang minh, sắc tướng của Phật, nghe âm thanh 

thuyết  pháp  của  Phật  vĩnh viễn  nghe hoài  không  chán, người hiện nay 

gọi là hưởng thụ cao cấp, đây là thật chẳng giả. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 435

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Thế nên  “xuất đại âm thanh”  nói với chư Bồ Tát chính là vì công 

việc  trọng  đại  lưu  thông  bộ  kinh  này.  Nói  thật  ra  trong  Phật  pháp,  bộ 

kinh này cũng là căn bản pháp luân. Hoa Nghiêm gọi là căn bản, căn bản 

của cả Phật pháp, căn bản của hết thảy sự giáo học của chư Phật Như 

Lai. Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh là căn bản của chỗ chúng sanh 

khởi tu, bạn bắt đầu tu từ đâu? Phải bắt đầu tu từ kinh này thì bạn mới có 

thể nhập cảnh giới của quả địa Như Lai. Thế nên đức Phật ở đây dùng 

đại âm thanh nói với trọn hư không pháp giới, hết thảy Bồ Tát Ma Ha 

Tát trong hết thảy cõi nước chư Phật. Bồ Tát là người đã giác ngộ, phải 

nên gánh vác sứ mạng hoằng kinh, hộ kinh. Làm sao hộ? Y giáo phụng 

hành tức là hộ kinh, nếu chúng ta đến khắp nơi tuyên dương, giới thiệu 

kinh này cho đại chúng, tự mình chẳng làm, chẳng hết lòng tu thì đó là 

phước đức. Quả báo của việc này là phước báo hữu lậu thế gian, bạn chỉ 

tu phước. Nếu bạn y giáo phụng hành, rồi lần lượt dạy kẻ khác thì việc 

này là công đức. Trong công đức có phước đức, trong phước đức chẳng 

có công đức, việc này chúng ta đã nói qua rất nhiều lần rồi. 

Ở  đây  Thế  Tôn  khuyên  hết  thảy  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát,  ngày  nay 

chúng  ta  may  mắn  được  thân  người,  được  nghe  Phật  pháp,  càng  may 

mắn hơn là có thể xuất gia tu hành trong Phật pháp, làm đệ tử Phật, làm 

học trò của Phật. Phật có thừa nhận học trò này không? Việc này hoàn 

toàn  phải  coi  chính  mình.  Nếu  ba  nghiệp  thân,  khẩu,  và  ý  của  chính 

chúng ta tương ứng với lời giáo huấn của Phật, thì Phật khẳng định sẽ 

thừa nhận chúng ta là học trò của Ngài. Nếu ba nghiệp thân, khẩu, và ý 

chẳng tương ứng với lời giáo huấn của đức Phật, tuy chúng ta nói là học 

trò của đức Phật, hình tướng hiện ra hôm nay cũng thế độ, mặc áo tràng, 

đắp  y,  và  cũng  thọ  giới,  nhưng  Phật,  Bồ  Tát  chẳng  thừa  nhận.  Chẳng 

thừa nhận, thân phận này là do đại sư Thiên Thai nói ra, gọi là “Danh Tự 

tỳ-kheo”, có Danh chẳng có Thật. Tên là Sa Môn, là người xuất gia đều 

chẳng phải là thật. Rất đáng cho chúng ta phản tỉnh sâu xa, khi đã xuất 

gia rồi  thì  nhất định phải làm  một  Phật tử  có  Danh phù hợp với  Thật, 

chúng ta có sứ mạng phải hoằng dương bộ kinh này. 

Muốn hoằng dương kinh này thì nhất định phải tu học kinh này, 

rất nhiều bạn đồng tu học giảng kinh, ở đây hoặc ở chỗ khác tôi thường 

thường  gặp  một  số  pháp  sư  trẻ  tuổi  đến  hỏi:  “Làm  thế  nào  mới  giảng 

kinh giỏi?”  Những người này cứ tưởng tôi giảng kinh mấy chục năm có 

một chút kinh nghiệm, họ đề ra vấn đề này rất là hy hữu. Nếu thực sự 

muốn giảng kinh giỏi và hay, nhất định phải tu hành y theo lời dạy; bạn 

chân tu (tu hành chân thật) mới có tâm đắc, chúng ta hiện nay gọi là tâm 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 436

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đắc, trong Phật pháp gọi là chỗ ngộ (ngộ xứ). Nếu bạn chẳng chân tu thì 

chẳng có chỗ ngộ, duy chỉ có làm thực sự mới có chỗ ngộ. Bạn ngộ được 

càng sâu thì đương nhiên bạn sẽ giảng càng hào hứng. Nếu bạn chẳng 

ngộ, chỉ coi chú giải của người khác, đó là dựa vào nguyên bản, nói theo 

lớp lang, hoàn toàn là của người khác, chẳng liên quan gì với mình, thì 

bạn làm sao giảng hay được? Bạn có thể giảng chú giải cho thật thuộc, 

thật lưu loát, hoa trời rơi lả tả, có nội dung thực tế gì không? Chẳng có. 

Những  gì  đã  giảng  hoàn  toàn  là  bề  ngoài,  trên  hình  tướng,  một  phần 

cũng chẳng thấu sâu vào. Bạn vào càng sâu, sức mạnh phát ra tự nhiên 

sẽ chẳng tương đồng. Thế nên quy kết đến cùng phải chân tu thì bạn mới 

thực sự giảng hay, kiến giải, tư tưởng, và tâm hạnh của bạn tương ứng 

cùng Phật, làm sao giảng không hay được! Năm đức trong âm thanh của 

Ðại Phạm Thiên Vương bạn cũng có thể có đủ. 

Lúc sơ học chúng ta chẳng giác ngộ, chẳng ngộ nhập, bắt đầu học 

thì phải học từ đâu? Từ chân thành. Có vậy mới có cảm ứng, có thể được 

Phật,  Bồ  tát  gia  trì,  giúp  đỡ  bạn  ngộ  nhập.  Nếu  tâm  bạn  chẳng  chân 

thành  thì  không  có  cách  chi,  chân  thành  chẳng  có  mảy  may  tướng  hư 

ngụy.  Không  những  khi  đọc  kinh,  giảng  kinh  mới  chân  thành,  khi  lên 

giảng đài thì chân thành, bước xuống thì hư ngụy, như vậy được không? 

Không được. Chư vị phải biết một Chân thì hết thảy đều Chân, chúng ta 

chỉ có một tâm chân thành, đối với Phật, Bồ Tát là tâm này, đối với hết 

thảy chúng sanh cũng là tâm này, như vậy thì bạn mới ngộ nhập. Nếu 

bạn còn dùng hai tâm thì chắc chắn không thể ngộ nhập. Không những 

không  thể ngộ nhập cảnh giới  của  Phật, nói thật  ra bạn  đối  với những 

tình trạng trước mắt cũng chẳng thể hiểu rõ. Ðây là điều các bạn đồng 

học  phát  tâm  học  giảng  kinh,  phát  tâm  tiếp  nối  huệ  mạng  của  Phật, 

hoằng pháp lợi sanh không thể không biết. 



Chư  đại  Bồ  Tát  đối  với  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sinh  không 

những ngộ nhập, có thể nói họ triệt để ngộ nhập, trong Phật pháp gọi là 

triệt để nguồn pháp. Chúng ta biết trong ấy rất nhiều Bồ Tát Ma Ha Tát 

đều là mười phương chư Phật Như Lai thả chiếc bè Từ để thị hiện. Thân 

phận  của  Bồ  Tát  chẳng  nhất  định,  chư  vị  phải  biết,  họ  có  thể  thị  hiện 

những thân phận khác nhau. Trong Phẩm Phổ Môn chúng ta thấy Quán 

Thế Âm Bồ Tát hiện ba mươi hai Ứng Thân, đây là nêu ra một thí dụ. Sự 

thị hiện của Ngài chẳng phải ý tứ của Ngài, hoàn toàn do sự Cảm của 

chúng sanh, Ngài mới có Ứng. Ðó là nên dùng thân Phật để độ thì Ngài 

bèn hiện thân Phật, vị Phật đó cũng là Bồ Tát; nên dùng thân đồng nam, 

đồng  nữ  để  độ  thì  Ngài  bèn  hiện  thân  đồng  nam,  đồng  nữ,  đồng  nam 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 437

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đồng nữ ấy cũng là Bồ Tát; nên dùng thân tỳ-kheo để độ thì Ngài hiện 

thân tỳ-kheo, đâu có nhất định! Thậm chí nói nên dùng thân kẻ ăn xin để 

độ thì Ngài bèn hiện thân kẻ ăn xin. Trong “Niên phổ của lão hòa thượng 

Hư  Vân”  chúng ta  thấy  khi lão hòa thượng  Hư  Vân  triều bái  Ngũ  Ðài 

Sơn gặp một người xin ăn, người xin ăn ấy chính là Văn Thù Bồ Tát hóa 

thân.  Do  đó  phải  biết  những  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  này  đang  ở  trong  các 

ngành các nghề của xã hội chúng ta, bạn biết người nào là Bồ Tát hay 

chăng? Không biết, chúng ta là phàm phu mắt thịt. 

Những  đại  Bồ  Tát,  chư  Phật  Như  Lai  này  tại  sao  làm  như  vậy? 

Dụng ý làm như vậy rất sâu. Làm cho chúng ta sanh khởi tâm cung kính 

tột cùng đối với hết thảy chúng sanh. Người học Phật chúng ta nên có 

thái độ như thế nào? Bất luận là hết thảy người, hết thảy sự, hết thảy vật, 

chúng ta phải xem họ như chư Phật Như Lai thị hiện, tâm cung kính của 

chúng ta mới khởi dậy được, như vậy mới có thể khế nhập vào hạnh Phổ 

Hiền. Hạnh môn thứ nhất của Phổ Hiền là lễ kính chư Phật, chúng ta đối 

đãi với bất cứ người, sự, vật nào đều phải lễ kính chân thành. Lễ là hình 

dáng bên ngoài, Kính là nội tâm. Cho nên tâm ý, mật ý của sự thị hiện là 

nhằm  dẫn chúng  ta đến hạnh  Phổ  Hiền. Chúng ta  nhất định không  thể 

khinh mạn bất cứ một chúng sanh nào, trong tâm của chúng ta họ đều là 

hóa thân của Như Lai. Rốt ráo họ có phải là hóa thân của Như Lai hay 

không? Nếu tâm ta đối đãi với họ: Họ là hóa thân của Như Lai, trong 

cảnh giới của mình thì người này chính là hóa thân của Như Lai. Bạn hỏi 

là  đạo  lý  gì?  Cảnh  chuyển  tùy  theo  tâm.  Chuyển  tùy  theo  tâm  mình, 

trong tâm của mình họ là Như Lai, trong tâm của mình người ấy là phàm 

phu, bạn có hiểu đạo lý này hay chăng? Trong tâm của mình người ấy là 

Như Lai, cảnh giới của mình bèn được nâng lên đến cảnh giới của Như 

Lai. 

Trong mắt của Phật, hết thảy chúng sanh đều là chư Phật, phàm 

phu nhìn Phật, Bồ Tát đều là phàm phu, phàm phu chẳng thể thành Phật 

là  vì  họ  nhìn  hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  phàm  phu.  Nếu  bạn  quả  thật 

quay về, bạn nhìn hết thảy chúng sanh đều là chư Phật Như Lai thì bạn 

sẽ thành Phật rất nhanh. Tại sao Thiện Tài đồng tử thành Phật ngay trong 

đời  này,  đạo  lý  ở  đâu?  Nhờ vào điểm  này.  Đây  chính là  chỗ chúng  ta 

thường nói dùng tâm chân thành đối đãi với hết thảy người, sự, vật, chân 

thành đến mức cùng cực, chuyển hết thảy cảnh giới thành cảnh giới của 

Phật. Trong các buổi giảng chúng tôi thường nói tướng tùy tâm chuyển, 

thể chất tùy tâm chuyển, cảnh giới tùy tâm chuyển, hằng ngày đều giảng, 

đều khuyên, đều nhắc nhở, tại sao bạn không thể chuyển? Chuyển ở tại 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 438

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

một niệm; chúng sanh và Phật nói thật ra chỉ là cách nhau ở một niệm, 

một  niệm  giác  bèn thành Phật,  một  niệm  mê  bèn  thành  phàm  phu.  Hy 

vọng chư vị đồng tu phải hiểu sâu ý nghĩa này. Họ triệt để hiểu rõ chân 

tướng của vũ trụ nhân sinh, hiểu vạn pháp đều không, hiểu hết thảy pháp 

chẳng có tự tánh; kinh Bát Nhã nói  “chư pháp duyên sanh, duyên sanh 

 vô  tánh,  đương  thể  tức  không,  liễu  bất  khả  đắc” .  Ngài  còn  đến  để  thị 

hiện, còn làm ra tấm gương để cho người ta coi, đây là lòng từ bi đến 

cùng  cực.  Vì  Ngài hiểu  rõ hạt giống  Phật  từ  duyên  sanh, duyên  là gì? 

Hết  thảy  người  là  duyên,  hết  thảy  sự  là  duyên,  hết  thảy  vật  cũng  là 

duyên,  những gì  lục căn  chúng ta đối diện  đều là duyên.  Trong duyên 

làm sao lại có hạt giống Phật? Lúc nãy tôi dạy cho bạn, bạn có thể coi 

hết thảy sự vật đều là chư Phật Như Lai thị hiện thì hạt giống Phật của 

bạn đã sanh rồi. Nếu bạn nhìn hết thảy người, sự, vật này đều là phàm 

phu, đều là nghiệp chướng sanh tử phàm phu thì hạt giống Phật của bạn 

chưa sanh, nghiệp chướng của bạn đã sanh rồi, vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước của bạn khởi lên rồi. Đều ở tại một niệm, vấn đề là bạn biết 

hay  không?  Tổ  sư  đại  đức  trong  Tông  Môn  thường  khám  nghiệm  học 

trò, trong lời nói thường hỏi: “Hiểu không?” (Hội ma?) Bạn hiểu không. 

Hiểu rồi thì nhập cảnh giới; chẳng hiểu thì vẫn là phàm phu. Cho nên ý 

nghĩa  của  câu  “Hiểu  không?”  này  cũng  rất  sâu  xa,  chúng  ta  phải  thấu 

hiểu đến nghĩa thú của chỗ này. 

Cho nên chúng sanh do nguyên nhân này có cảm, Bồ Tát cũng do 

đó mà có ứng, cảm ứng đạo giao. Chúng ta phải hiểu lý của cảm ứng đạo 

giao. Chúng ta cùng chư Phật, Bồ Tát cảm ứng đạo giao, chúng ta cùng 

hết thảy chúng sanh cũng cảm ứng đạo giao, thiện thì cảm ứng với thiện, 

ác  thì  cảm  ứng  với  ác,  lý  rất  sâu  nhưng  chẳng  phải  thấu  hiểu  không 

được. Chúng ta nêu ra một thí dụ rất cạn cợt, bạn thấy người học Phật 

thích ở chung với người học Phật, tôi học Phật thì tôi có cảm, hết thảy 

những  người  học  Phật  bèn  ứng.  Người  học  Phật  tuyệt  đối  sẽ  chẳng  ở 

chung với người Cơ Đốc Giáo, đây không phải là một thí dụ sao? Thế 

pháp cũng vậy. Người đánh bài sẽ có một đám bạn đều thích đánh bài, 

người ấy cùng họ cảm ứng đạo giao; người thích khiêu vũ cảm ứng đạo 

giao cùng người thích khiêu vũ, vật cùng loại tụ với nhau, người phân 

chia thành từng tộc đoàn. Tại sao lại từng loại, từng nhóm cùng nhau? 

Lý  của sự  cảm  ứng. Không  những  động vật  có  cảm  ứng  này,  thực vật 

cũng có cảm ứng như vậy. Nếu bạn lưu ý khi đi du lịch ngoài trời, rừng 

núi, bạn hãy xem cây cối, cây cối cùng loại mọc chung với nhau, không 

thấy trong một khu rừng có rất nhiều chủng loại, rất ít, chưa từng thấy, 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 439

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

trừ phi con người cố ý trồng như vậy. Nếu là rừng tự nhiên thì trong một 

đám rừng nhất định là cùng một chủng loại. Do đó bất luận là động vật, 

thực vật, khoáng vật đều là một loài, một nhóm cùng nhau, đạo lý này 

gọi là lý của sự cảm ứng. Thiện cảm ứng với thiện, ác cảm ứng với ác, 

tịnh cảm ứng với tịnh, bạn sẽ hiểu được Phật cảm ứng với Phật. 

Phật, Bồ Tát dùng các thân phận, các sắc tướng thị hiện trong thế 

gian, từ bi đến cùng cực. Chúng sanh khổ nạn thì Ngài nhất định sẽ cứu 

tế họ. Đài Loan có một hội Từ Tế Công Đức, từ bi cứu tế đến mức cùng 

cực  là  phải  giúp  đỡ  hết  thảy  chúng  sanh  phá  mê  khai  ngộ,  đó  là  chân 

chánh từ bi cứu tế. Dùng tài vật để cứu tế, người ta không có ăn thì tặng 

cho họ một chút lương thực, không có mặc thì tặng vài bộ quần áo cho 

họ, đó là cứu giúp nhất thời, chẳng phải kế sách lâu dài. Kế sách lâu dài 

là phải bắt đầu cứu độ từ căn bản, phải dạy họ phá mê khai ngộ, phải 

giúp họ khôi phục trí huệ đức năng, phước báo vô cùng tận vốn sẵn có 

trong tự tánh, đó là cứu tế chân thật, chẳng phải là cứu tế giả, đây là cứu 

tế đến cùng cực. 

Kinh Địa Tạng đối với hết thảy chúng sanh, đặc biệt là đối với hết 

thảy chúng sanh đang chịu tội khổ là từ bi cứu tế bắt đầu từ căn bản. Vừa 

rồi tôi nói rất rõ ràng, nhất định tự mình phải y giáo phụng hành trước, 

tự mình phải thực sự làm được thì bạn mới có thể thấu hiểu ý tứ của từng 

câu từng chữ trong kinh này. Nếu làm không được, y chiếu theo giảng 

ký của người khác mà giảng, giảng được giỏi cách mấy cũng khó khế cơ. 

Nói theo cách thông thường thì đó chẳng có đạo vị chân chánh, đạo vị 

chân chánh là từ tâm tánh tuôn trào ra. Chú giải của cổ đức chỉ cung cấp 

cho chúng ta tham khảo mà thôi, đó là sự tu hành của họ, cảnh giới họ 

chứng được, tuôn ra từ tự tánh của họ, chẳng phải tuôn trào từ tự tánh 

của chúng ta. Nhất định phải tuôn ra từ tự tánh chính mình mới được, 

sau đó chúng ta đối chiếu với kinh, so sánh với những chú sớ của cổ đại 

đức, lãnh hội sâu vào. Xin xem đoạn kinh tiếp theo: 

 Ngô diệt độ hậu nhữ đẳng chư Bồ Tát đại sĩ, cập thiên long quỷ 

 thần  đẳng,  quảng  tác  phương  tiện  vệ  hộ  thị  kinh.  Lịnh  nhất  thiết 

 chúng sanh chứng Niết Bàn lạc. 

吾滅度後汝等諸菩薩大士。及天龍鬼神等。廣作方便 

衛護是經。令一切眾生證涅槃樂。

 (Sau khi Ta diệt độ thì hàng Bồ Tát, Đại Sĩ các ông cùng với Trời, 

 Rồng, Quỷ, Thần, v.v… nên dùng nhiều phương tiện để giữ gìn bảo vệ 

 kinh này, khiến tất cả chúng sanh đều chứng được cảnh vui Niết Bàn.) 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 440

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Trong đoạn này, Thế Tôn nói ra nguyện vọng của Ngài đối với Bồ 

Tát Ma Ha Tát. Đặc biệt là sau khi Phật thị hiện diệt độ. Trong thời gian 

Phật chẳng trụ thế thì chúng sanh sẽ khổ, mê hoặc điên đảo, tạo hết thảy 

tội nghiệp, chẳng có người dạy họ. Do đó Phật phải phó chúc những Bồ 

Tát này  “hàng Bồ Tát, Đại Sĩ các ông” , đại sĩ thông thường là chỉ Địa 

Thượng  Bồ  Tát,  chỉ  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  nhiều  nhất.  “Thiên  long  quỷ 

 thần”  trên thực tế đều là Phật, Bồ Tát ứng hóa, nếu chẳng phải là Bồ Tát 

ứng hóa, thật là thiên long quỷ thần thì họ đều là phàm phu, rất khó hiểu 

được lời dạy của Phật. Phật dạy họ phải  “dùng nhiều phương tiện, giữ 

 gìn bảo vệ kinh này” . Kinh Duy Ma nói rất hay  “nếu chẳng có phương 

 tiện” ,  phương  là  phương  pháp,  tiện  là  tiện  nghi.  Nếu  bạn  chẳng  có 

phương  tiện  thì  dù  có  trí  huệ  bạn  cũng  chẳng  thể  phát  huy.  Cũng  như 

người thật có học vấn, có trí huệ, chẳng có khẩu tài, lên giảng đài chẳng 

giảng được, nhưng họ viết văn rất hay. Chúng tôi đã gặp những người 

như vậy,  viết văn  chương  thật  hay,  lên  giảng  đài nói không  được,  dạy 

học không được, họ chẳng thể dùng ngôn ngữ biểu đạt ý tứ được. 

Thuyết pháp cần có biện tài vô ngại, [muốn có] biện tài thì cũng 

mong cầu Phật, Bồ Tát gia trì, làm thế nào mới được Phật, Bồ Tát gia 

trì?  Vẫn  chỉ  là  sự  cảm  ứng  của  lòng  chân  thành:  Tôi  vì  chúng  sanh, 

chẳng vì mình thì sẽ được Phật, Bồ Tát gia trì. Một số người cầu Phật, 

tại  sao  cầu  chẳng  được  cảm  ứng?  Khi  cầu  Phật,  Bồ  Tát,  tuy  vì  chúng 

sanh nhưng vẫn còn vì mình, chín mươi chín phần trăm vì chúng sanh, 

nhưng còn một chút vì mình thì sẽ chẳng được cảm ứng. Huống chi hiện 

nay phần đông người hoằng pháp lợi sanh, nói đại khái chín chục phần 

trăm vì mình, mười phần trăm vì chúng sanh, chắc là tỷ lệ như vậy, phân 

nửa – phân nửa cũng rất hiếm, thì làm sao có cảm ứng được? Những sự 

thật  này,  hy  vọng  các  vị  đồng  tu  phải  quan  sát  và  thấu  hiểu  kỹ  càng. 

Trong đời Mạt Pháp, nghiệp chướng của chúng ta rất nặng, nếu chẳng 

được Tam Bảo gia trì, nhất định sẽ chẳng có năng lực giảng kinh, đây là 

chuyện rất thực tế. Trong kinh nói ngay cả Địa Tạng Bồ Tát thuyết pháp 

cũng phải  “nương nhờ oai thần của Phật”  gia trì, huống chi là phàm phu 

chúng ta? Chúng ta phải hiểu đạo lý này, cho nên nếu không có phương 

tiện khéo léo thì chúng ta chẳng có năng lực biểu đạt và tỏ lộ  ý nghĩa  

thậm thâm của kinh làm cho người sơ học nghe dễ hiểu. 

Trong kinh Phật nói với chúng ta, nhất định chẳng thể dùng tâm 

có ái kiến. Ái là gì? Tôi thích. Kiến là gì? Chủ ý của tôi, kiến giải của 

tôi, cách suy nghĩ của tôi, cách làm của tôi. Nếu dùng tâm niệm và thái 

độ này để trang nghiêm tịnh độ, thành tựu chúng sanh thì bạn sẽ có trở 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 441

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ngại, chướng ngại. Chướng ngại gì? Chướng ngại trí huệ chân thật của 

bạn, chướng ngại công đức của bạn. Nếu bạn hỏi tại sao? Phật nói với 

chúng ta chân tướng của vũ trụ nhân sinh là một, chẳng hai. Tự chúng ta 

có tâm ái kiến, tức là phân biệt, chấp trước. Phân biệt, chấp trước là mê 

hoặc, là phiền não, là chướng ngại, chướng ngại tâm tánh. Vô lượng trí 

huệ,  vô  lượng  đức  tướng,  vô  lượng  công  đức  trong  tâm  tánh  đều  bị 

chướng  ngại.  Đây  là  một  sự  việc  khó  nhất,  đây  là  chân  tướng  sự  thật. 

Nếu chúng ta xa lìa ái kiến, hoặc là nói xa lìa phân biệt, chấp trước, ái 

kiến tức là phân biệt, chấp trước, tâm của chúng ta mới thực sự thanh 

tịnh. Trong đề kinh của kinh Vô Lượng Thọ nói đến Thanh Tịnh, Bình 

Đẳng, Giác, từ năm chữ này chúng ta suy ra thành mười chữ để cho mọi 

người  dễ  hiểu:  Chân  Thành,  Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng,  Chánh  Giác,  Từ 

Bi, mười chữ này là từ năm chữ trên mở rộng ra. Thường giữ tâm này, 

tâm này tức là trang nghiêm Phật độ, thành tựu chúng sanh. Thực hiện 

trên sự tướng, trong đời sống tức là Nhìn Thấu, Buông Xả, Tự Tại, Tùy 

Duyên,  sau  cùng  là  Niệm  Phật,  thành  tựu  công  đức  rốt  ráo  viên  mãn. 

Nếu  không  niệm  Phật,  cao  nhất  là  chúng  ta  chỉ  đến  cảnh  giới  Bồ  Tát, 

niệm Phật thì sẽ đến cảnh giới của Phật, đại viên mãn, thực sự rốt ráo. 

Nếu  thực  sự  dùng  tâm  này  thì  sự  tu  học,  công  việc  của  chúng  ta  nhất 

định sẽ không mệt, không chán. Mệt là mệt mỏi, chán là chán chường. 

Hôm qua ở Cư Sĩ Lâm, pháp sư Ngộ Toàn nói với tôi rằng ông 

sanh tâm xấu hổ. Ông nói chúng ta hai mươi bốn giờ niệm Phật, người 

trẻ tuổi sánh chẳng bằng những cụ già ở Cư Sĩ Lâm. Người trẻ tuổi niệm 

tới nửa đêm thì mệt rồi, toàn thân đều mệt rã rượi, chẳng chịu đựng được 

nữa. Nhưng các cụ già còn ở đó nhiễu Phật, vẫn ở đó niệm Phật, niệm 

đến trời sáng vẫn chẳng mệt. Trời sáng họ còn đi lau chùi, dọn dẹp xung 

quanh. Sau khi nhìn thấy, tâm ông rất ngượng [và nói] chúng tôi chẳng 

bằng các cụ. Tại sao ông chẳng bằng họ? Bạn có vọng tưởng, họ chẳng 

có vọng tưởng. Tâm bạn chẳng thanh tịnh, tâm họ thanh tịnh. Bạn niệm 

Phật lâu rồi tâm bèn sanh phiền não cho nên toàn thân đều khó chịu. Họ 

sanh  pháp  hỷ,  họ  vui  sướng  vô  cùng,  càng  niệm  càng  hoan  hỷ,  càng 

niệm  càng hăng hái,  càng  niệm  càng  có tinh thần, đó là  thật.  Cho nên 

con người thực sự đắc được thiền định, thì sẽ vĩnh viễn chẳng cảm thấy 

mệt mỏi, người đạt được thiền định có thể không cần ngủ nghỉ. Tài, sắc, 

danh, thực, thùy (tiền tài, sắc dục, tiếng tăm, ăn uống, ngủ nghỉ) gọi là 

Ngũ  Cái, năm  thứ  này  che  lấp  chân  tâm,  bổn tánh của  bạn; Cái tức  là 

chướng  ngại,  chướng  ngại  mất  nên  chẳng  thể  khởi  tác  dụng.  Bởi  vậy 

hôm qua tôi nói với ông, nhất định phải tu tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 442

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

có thể đạt đến mục đích này. Trong kinh đức Phật dạy chúng ta  “đặt tâm 

 ở một chỗ, chẳng có chuyện gì không làm được”  98. Nếu tâm của bạn, đây 

là nói về phàm phu, chẳng phải thánh nhân, chẳng phải người học Phật, 

sự ưa thích, hứng thú của bạn có thể tập trung vào một chỗ, thì người ấy 

cũng chẳng mệt chẳng chán, trong ngành nghề nào cũng có. Người đọc 

sách  ưa  thích  sách  vở,  họ  đọc  sách  chẳng  cảm  thấy  mệt,  chẳng  chán. 

Khoa  học  gia  ở  trong  phòng  thí  nghiệm  thường  thường  quên  ăn  quên 

ngủ, quên ăn cơm, quên ngủ nghỉ, đó là gì? Vì hứng thú của họ, nhờ đó 

có thể đạt được. 

Chúng tôi cũng từng  nghe,  lúc  trước  ở  Pháp,  Nã  Phá  Luân  (Na-

poleon)  mỗi  ngày  ngủ  hai  tiếng  mà  thể  lực  vượt  hơn  những  người 

thường. Thể lực đó do đâu mà có? Chuyên chú, ông ta rất ưa thích sự 

nghiệp,  một  lòng  một  dạ  vì  sự  nghiệp,  quên  hết  tất  cả  chuyện  khác. 

Người thế gian còn làm được huống chi là người tu hành! Thế nên người 

tu đạo lúc nhập định, nhập định chẳng phải ngủ nghỉ, nếu nói ngồi xếp 

bằng tĩnh tọa nhập định mà họ ngủ thì hình dáng ngủ như vậy rất khó 

coi, tại sao? Nhất định là đầu và chân co vào nhau, đó là đang ngủ. Nếu 

họ đang nhập định thì thân thể sẽ rất ngay ngắn, chẳng phải họ đang ngủ, 

ở trong định họ có cảnh giới trong định, chẳng phải ngủ, họ tỉnh táo. Nếu 

bạn muốn kêu họ xuất định, lấy dẫn khánh gõ nhẹ nhẹ ba lần vào tai của 

họ thì họ sẽ xuất định, đó là có người kêu họ, cho nên phải biết họ chẳng 

có ngủ. Tĩnh tọa mà ngủ thì có thể nhìn biết, ngáy khò khò, đầu và chân 

co vào nhau. Chúng ta phải khắc phục những chướng ngại này, phải khôi 

phục  tinh  thần  và  thể  lực  của  chúng  ta  thì  mới  có  thể  hoằng  pháp  lợi 

sanh,  mới  có  thể  tiếp  nhận  lời  phó  chúc  của  Thế  Tôn   “rộng  làm  các 

 phương tiện, giữ gìn bảo vệ kinh này” , vệ nghĩa là hộ vệ, hộ vệ nghĩa là 

giữ gìn. 

Phật ở đây khuyên Bồ Tát, nói thật ra cũng là khuyên chúng ta, 

kinh này đối với xã hội hiện giờ, đối với chúng sanh đời Mạt Pháp vô 

cùng  quan  trọng!  Trong  mấy  chục  năm  giảng  kinh,  tôi  thường  khuyến 

khích mọi người, trong sự tu học Phật pháp Đại Thừa, Địa Tạng là cơ sở, 

Địa là tâm địa, người hiện nay chúng ta gọi là xây dựng tâm lý, cho nên 

trong kinh này nói những gì? Xây dựng tâm lý, đây là căn bản. Từ bộ 

kinh  này  mới  có  thể  sanh  ra  lòng  yêu  thương  rộng  lớn  (đại  ái),  người 

hiện  nay  gọi  là bác ái,  hai  chữ  bác  ái này  lấy  từ  kinh  Vô  Lượng  Thọ. 

Phật pháp nói về đại từ đại bi. Đại từ đại bi sanh khởi từ đâu? Từ trong 

kinh này sanh khởi, do đó kinh này là căn bản. Nội dung kinh này nói về 

98 Chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 443

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

hiếu thân tôn sư, dùng hiếu đạo làm cơ sở, cho nên hết thảy pháp đều 

sanh từ hiếu đạo, nội dung của kinh này là đại hiếu. Từ hiếu sanh khởi từ 

bi, trong từ bi sanh ra trí huệ, từ bi là phước, phước chí tâm linh, từ trong 

trí huệ mới chân chánh phát khởi đại tâm phổ độ hết thảy chúng sanh. 

Sau cùng nói  “làm cho hết thảy chúng sanh chứng được cảnh vui 

 Niết  Bàn” ,  Niết  Bàn  là  thật,  chẳng  giả,  Niết  Bàn  là  chẳng  sanh  chẳng 

diệt,  ý  nghĩa  của  Niết  Bàn  là  cứu  cánh  viên  mãn,  chẳng  có  một  tí  gì 

khiếm khuyết. Cho nên đức Phật ở đây khuyên dạy mọi người nhất định 

phải  rộng  làm  phương  tiện,  giữ  gìn  bảo  vệ  lưu  thông,  vả  lại  phải  chú 

trọng  hiệu quả.  Nhất  định  phải  giúp  đỡ mọi  người  hiểu  rõ  chân  tướng 

của vũ trụ nhân sinh, sau đó đoạn dứt hết thảy ác, tu hết thảy thiện, vĩnh 

viễn chẳng đọa tam ác đạo, thoát lìa khổ hải. Trong thời đại này muốn 

thực  sự  lìa  khổ  được  vui,  vĩnh  viễn  chẳng  thoái  chuyển  thì  không  cầu 

sanh Tịnh Độ không được. Nếu không cầu sanh Tịnh Độ, trong vị thứ 

của Bồ Tát còn bị thoái chuyển, thoái chuyển là một chuyện phiền phức 

rất lớn, đây là khuyên chúng ta niệm Phật, đạo lý là ở chỗ này. Xin xem 

kinh văn: 

 Thuyết  thị  ngữ  dĩ  hội  trung  hữu  nhất  Bồ  Tát,  danh  viết  Phổ 

 Quảng, hiệp chưởng cung kính nhi bạch Phật ngôn: “Kim kiến Thế 

 Tôn tán thán Địa Tạng Bồ Tát, hữu như thị bất khả tư nghị đại oai 

 thần  đức,  duy  nguyện  Thế  Tôn  vị  vị  lai  thế  Mạt  Pháp  chúng  sanh, 

 nghi thuyết Địa Tạng Bồ Tát lợi ích nhân thiên nhân quả đẳng sự, sử 

 chư thiên long bát bộ cập vị lai thế chúng sanh đỉnh thọ Phật ngữ”. 

說是語已會中有一菩薩。名曰普廣。合掌恭敬而白佛

言。今見世尊讚歎地藏菩薩。有如是不可思議大威神德。

唯願世尊為未來世末法眾生。宣說地藏菩薩利益人天因果

等事。使諸天龍八部及未來世眾生頂受佛語。

 (Nói  lời  ấy  xong,  trong  pháp  hội  có  một  vị  Bồ  Tát  tên  là  Phổ 

 Quảng cung kính chắp tay bạch với đức Phật: “Nay con nghe Thế Tôn 

 tán thán Địa Tạng Bồ Tát có đức oai thần rộng lớn bất khả tư nghị như 

 thế, xin Thế Tôn vì chúng sanh trong thời Mạt Pháp ở đời sau mà nói về 

 các sự nhân quả của Địa Tạng Bồ Tát làm lợi ích cho hàng Trời, Người, 

 làm cho thiên long bát bộ và chúng sanh trong đời vị lai thảy đều kính 

 vâng lời của Phật”.) 

Đoạn này nói về người đương cơ khải thỉnh. Người đương cơ là  

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 444

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

một Bồ Tát, Phổ Quảng Bồ Tát, Phổ Quảng Bồ Tát đại diện cho những 

Bồ Tát trong hội, tiếp nhận lời phó chúc của Thế Tôn, phát nguyện lưu 

thông kinh này, hoằng dương pháp môn này, Ngài làm đại diện. Hàm ý 

trong  tên  của  Bồ  Tát  và  Phật  phóng  quang,  dùng  âm  thanh  to  lớn  để 

tuyên bố, ý tứ đều tương ứng. Ý nghĩa của Phổ là phổ biến, biến khắp 

gọi  là  phổ;  Quảng  là  rộng  lớn  chẳng  có  biên  giới.  Cảm  và  Ứng  đều 

tương  hợp,  ở  đây  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  khuyên  dạy  các  Bồ  Tát 

trong hội, Phật là cảm, các Bồ Tát nghe xong chịu tiếp nhận, đó là ứng. 

Do  đó  có  thể  biết  cảm  ứng  là  từ  hai  phương  diện,  cảm  ứng  lẫn  nhau. 

Pháp sư Thanh Liên ở đây giải thích ý nghĩa danh hiệu của Bồ Tát:  “Từ 

 tâm  phát  khởi  trí  huệ,  trí  huệ  trọn  khắp  pháp  giới”  99  gọi  là  Phổ,  giải 

thích  rất  hay.  Không  có  trí  huệ  sẽ  chẳng  chịu  tiếp  nhận,  hiện  giờ  trao 

trách nhiệm này cho ông, [nếu là bạn thì] bạn còn thoái thác, khách khí, 

chẳng dám gánh vác, còn những Bồ Tát trong hội lúc ấy thì chẳng như 

vậy. Họ từ trong chân tâm khởi lên trí huệ tự tánh Bát Nhã, trí huệ này 

phổ biến khắp pháp giới, đây là nghĩa của chữ Phổ. Có Trí mới có thể 

dẫn đạo cho Hành, cũng là nói Trí thực hiện trên sự tướng tức là hành vi, 

tức là hành chỉ; Trí biến trọn pháp giới, Hạnh cũng bao trùm hư không, 

cũng  trọn  khắp  pháp  giới,  nên  gọi  là  Quảng.  Chân  tâm  là  Thể,  Phổ 

Quảng là Dụng; Phổ là nói về trí huệ, Quảng là nói về sự tướng. Cũng 

hiển rõ Tam Thân đều là một Thể, cũng hiển rõ Tam Đức là một Thể, ở 

đây  Ngài  nói  Tâm  tức  là  Pháp  Thân,  Phổ  là  Bát  Nhã,  Quảng  là  Giải 

Thoát. Giải thoát tức là phương tiện tự tại, chúng ta thường nói Tự Tại, 

Tùy Duyên tức là Giải Thoát. Ý tứ đoạn này cũng rất sâu, chúng ta nên 

học tập cho khéo. 

Phật trong ấy nói về chân tướng, chân tướng nhất định không thể 

chấp trước thân là Ngã (Ta). Đem vật ngoài thân coi như là Ngã Sở (vật 

của Ta). Ta còn không có thì làm sao có vật của Ta? Được vậy bạn mới 

giác ngộ. Bạn có thể buông xả Ngã và Ngã Sở, buông xả chẳng dễ, tại 

sao  bạn  buông  xả  không  nổi?  Đạo  lý  và  chân  tướng  sự  thật  này,  bạn 

chẳng tìm hiểu rõ ràng minh bạch. Nếu thực sự rõ ràng minh bạch thì 

bạn sẽ rất hoan hỷ buông xuống, bạn không thể không buông xuống, đây 

là đạo lý nhất định. Hiểu rõ ràng, rành rẽ tức là nhìn thấu, cái gì gọi là 

nhìn thấu? Lý sự nhân quả đều rõ ràng, minh bạch, cho nên việc gì cũng 

có thể buông xuống. Sau khi buông xuống, đời sống, thọ dụng ấy đối với 

chính mình đều tự tại, đối với người khác thì tùy duyên, thế nên tự tại là 

99 “Tùng tâm phát trí, trí di pháp giới” 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 445

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tự thọ dụng, tùy duyên là tha thọ dụng. Giúp đỡ hết thảy chúng sanh tùy 

duyên, trong tùy duyên chẳng có phân biệt, chẳng có chấp trước. Nếu có 

phân biệt, có chấp trước thì chẳng phải tùy duyên, mà là phan duyên, sự 

khác biệt giữa phan duyên và tùy duyên là ở chỗ này. Tâm tùy duyên là 

thanh tịnh, là bình đẳng, là giác ngộ; tâm phan duyên chẳng thanh tịnh, 

chẳng bình đẳng, là mê chấp, mê hoặc, sự khác biệt trong ấy rất lớn. 

Thế  Tôn  tán  thán  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  tán  thán  những  đại  Bồ  Tát 

trong  hội,  dụng  ý  ở  đó  rất  sâu.  Chư  đại  Bồ  Tát  biết  hết  thảy  pháp  rốt 

cuộc là Không, còn có thể thị hiện các thứ sắc tướng để giáo hóa chúng 

sanh, như vậy mới đáng được Như Lai tán thán. Người thế gian không 

hiểu Tánh của chư pháp là Không, thế nên mới tạo nghiệp, thọ báo, đó 

cũng là các thứ thị hiện, chẳng tự tại! Nhị Thừa, Quyền Giáo, đặc biệt là 

người Nhị Thừa biết chư pháp đều là Không, chẳng phát tâm giúp đỡ hết 

thảy chúng sanh, được gọi là rơi vào hố Niết Bàn, Phật chẳng tán thán. 

Đây  tức  là  nói  phàm  phu  chấp  Có,  người  Nhị  Thừa  chấp  Không,  đều 

mắc kẹt vào hai bên. Phật tán thán Bồ Tát, Bồ Tát cả hai bên đều chẳng 

chấp trước, gọi là Hành Trung Đạo, đối với mình, với người đều có lợi 

ích chân thật, nên Phật mới tán thán. Dụng ý của sự tán thán là làm cho 


người sơ học chúng ta học theo Bồ Tát, chẳng học phàm phu, chẳng học 

Nhị  Thừa;  người  học  theo  phàm  phu  thì  sai,  tạo  lục  đạo  luân  hồi,  học 

người  Nhị  Thừa  chấp  vào  Không  cũng  sai  luôn,  đọa  vào  Thiên  Chân 

Niết Bàn, dụng ý của Phật là như vậy. 

Phổ  Quảng  Bồ  Tát  đại  diện  chúng  ta  khải  thỉnh,  lời  của  Ngài, 

 “nay con nghe Thế Tôn tán thán Địa Tạng Bồ Tát có đức oai thần rộng 

 lớn bất khả tư nghị như thế” . Như đã nói ở phía trước, Địa Tạng Bồ Tát 

đã phát nguyện từ lũy kiếp, thành tựu cho vô lượng vô biên chúng sanh 

làm Phật, công đức ấy bao lớn. Vả lại còn không ngừng phổ độ hết thảy 

khổ nạn chúng sanh, Bồ Tát ở đó đặc biệt nêu ra  “xin Thế Tôn vì những 

 chúng sanh trong thời Mạt Pháp ở đời sau” , tức là chỉ chúng ta. Hiện 

nay  chúng  ta  sinh  sống  trong  thời  Mạt  Pháp  của  Thế  Tôn,  Phật  trong 

kinh có nói pháp vận của Phật có ba thời kỳ. Thời kỳ thứ nhất là thời kỳ 

Chánh Pháp, cách Phật chẳng xa, ý nghĩa của Phật pháp lưu truyền trong 

thế gian rất chính xác, người có duyên nghe được Phật pháp rất dễ chứng 

quả, người tu học y theo lý luận phương pháp trong Phật pháp thành tựu 

rất  nhiều,  Phật  nói  thời  kỳ  này  dài  một  ngàn  năm.  Do  đó  có  thể  thấy 

những  gì  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  sức  ảnh  hưởng,  đức  Phật  giáo  hóa 

chúng  sanh  có  sức  ảnh  hưởng  lớn,  sâu  như  vậy,  trong  vòng  một  ngàn 

năm này [những người] có thể tiếp xúc đến Phật pháp đều có thể tu hành  

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 446

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chứng quả, sức ảnh hưởng ấy bao lớn. 

Một ngàn năm sau đó thì sức ảnh hưởng ấy giảm đi, Phật pháp từ 

từ biến chất, đó gọi là thời Tượng Pháp, tượng tức là chẳng thuần chân, 

tượng tức là tương tợ. Người tu hành chứng quả không còn nữa, ít đi rồi, 

người được thiền định rất ít. Người y chiếu phương pháp này được thiền 

định, khai trí huệ cũng có, đây là thời Tượng Pháp. Còn thời Mạt Pháp là 

hai ngàn năm sau khi Phật diệt độ và kéo dài một vạn năm. Thế nên pháp 

vận của đức Phật, cũng là sức ảnh hưởng của sự giáo hóa chúng sanh của 

đức Phật tổng cộng là mười hai ngàn năm. Một vạn năm sau cùng này 

được  gọi  là  thời  kỳ  Mạt  Pháp,  sức  ảnh  hưởng  này  dần  dần  yếu  đi,  từ 

trong lịch sử chúng ta có thể nhìn thấy được. Cho nên sự tu học, hoằng 

dương  Phật  pháp,  người  thế  gian  thường  nói  từng  đời  chẳng  bằng  đời 

trước là có nguyên nhân của nó. 

Tuy từng đời chẳng bằng đời trước, Phật pháp có lúc nào nổi bật 

trong thời Mạt Pháp không? Có chứ, có lúc nổi bật, và có lúc suy đồi, 

đây là vì nguyên nhân gì? Vì  “người có thể hoằng đạo, chẳng phải đạo 

 hoằng người” . Nếu trong thời đại này có đại tâm phàm phu chân chánh, 

họ giác ngộ rồi, hiểu rõ rồi, y giáo tu hành, tận tâm tận lực hoằng dương 

Phật pháp. Nếu chẳng có người y giáo tu hành thì thời đại ấy Phật pháp 

sẽ suy đồi. Do đó có thể thấy thịnh suy là do người, chẳng do pháp. Phật 

nói với chúng ta, trong một vạn năm này đích thật có lúc lên, lúc xuống. 

Lúc tôi mới bắt đầu học, đại sư Chương Gia nói với tôi, cổ võ tôi, dạy tôi 

đừng thoái chí, chẳng phải là Phật pháp cứ suy thoái mãi mãi, có lúc sẽ 

lên trở lại, do đó có thể thấy đó là do con người làm nên. Chúng ta hiểu 

đạo lý này xong, chúng tôi phát tâm kéo thời Mạt Pháp lên tới đỉnh cao, 

[việc này có] vô lượng công đức, chư Phật tán thán, chẳng phải không 

thể  làm  được.  Trong  thời  quá  khứ  tôi  cũng  thường  khích  lệ  đồng  tu, 

chúng ta phải nghĩ lúc đức Phật Thích Ca Mâu Ni sáng lập đạo nghiệp 

với năm tỳ-kheo, tại vườn Lộc Dã ban đầu có năm học trò, một vị thầy, 

khởi đầu sự nghiệp như vậy. Sáu người này có thể sáng tạo sự nghiệp, 

ngày nay nếu có sáu người chân chánh phát tâm thì làm sao không thể 

phục hưng cho được? Rất khó kiếm được sáu người, sáu người như thế 

nào? Sáu người minh bạch, sáu người giác ngộ, sáu người buông xả hết 

thảy  thân  tâm  thế  giới,  được  vậy  thì  Phật  giáo  sẽ  hưng  thịnh  trở  lại. 

Chúng  ta  chịu  làm  không?  Chịu  xả  bỏ  sạch  sành  sanh,  xả  bỏ  rốt  ráo 

không? 

Năm xưa ở Hong Kong lúc pháp sư Tẩy Trần còn tại thế, thầy đến 

Đài Loan thăm tôi, thầy cũng rất hộ trì Phật pháp, trò chuyện với tôi làm 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 447

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thế nào chấn hưng Phật pháp? Lúc đó tôi đang giảng kinh Kim Cang ở 

Đài Loan, giảng theo cuốn Giảng Nghĩa của cư sĩ Giang Vị Nông, giảng 

rất kỹ. Cư sĩ Giang Vị Nông trong cuốn Kim Cang Kinh Giảng Nghĩa có 

đề xướng, ông nói nếu muốn Phật pháp hưng vượng thì nhất định phải 

làm theo chế độ Trì Bát, tôi đồng ý cách nhìn của ông. Người xuất gia 

khôi phục thời đại Thế Tôn trở lại, ba chiếc y và một bình bát, ngoài ra 

thì vật gì cũng chẳng có, được vậy thì Phật pháp mới có thể chấn hưng. 

Tôi đề nghị với pháp sư Tẩy Trần, tôi nói thầy đi kiếm năm người, năm 

tỳ-kheo  chúng  ta.  Hiện  nay  phước  báo  của  chúng  ta  chẳng  sánh  bằng 

Thế  Tôn  thời xưa, tại sao? Thể lực của chúng ta chẳng làm nổi. Ngày 

nay kêu chúng ta ngủ dưới gốc cây, ngày ăn một bữa, chưa tới một tuần 

thì sẽ ngã bệnh ngay. Phước báo chẳng đủ, do đó hoàn cảnh sinh hoạt 

phải nâng cao hơn thời xưa một chút, chúng ta không thể ngủ dưới gốc 

cây, chúng ta trú trong lều. Lều của những học sinh đi cắm trại, lều nhỏ 

thì một người ở một lều, xếp lại rất nhỏ, có thể bỏ vào túi mang trên vai. 

Tôi nói chúng tôi kiếm năm người, ban ngày thì đi khất thực, giảng kinh 

thuyết pháp, hoằng hóa, ban đêm tìm những gốc cây lớn, năm người vây 

quanh một gốc cây, ngủ trong lều ở cạnh gốc cây thì được rồi. Chúng ta 

cũng chẳng cần ngủ ngồi, có thể nằm mà ngủ, giảm mức sinh hoạt đến 

mức thấp nhất, trong tâm chẳng có một tạp niệm, nhất tâm làm việc đạo. 

Lúc chẳng giảng kinh, chẳng thảo luận, chẳng hoằng pháp thì mọi người 

tụ lại niệm Phật. Tôi nói với thầy, nhờ thầy dẫn đầu, tôi sẽ là một trong 

năm người này, những người còn lại thì thầy đi tìm. Sau khi thầy trở về 

Hương Cảng thì tăm hơi bặt tiếng, pháp sư Tẩy Trần qua đời cũng đã lâu 

rồi. Người trẻ tuổi có đủ thể lực, chân chánh phát tâm có thể làm được, 

phải phát tâm nguyện rộng lớn xả mình vì người, vì mọi người trên địa 

cầu mà chấn hưng Phật pháp trở lại. Người lớn tuổi thể lực suy yếu thì 

không được, chẳng làm nổi, việc thế gian và xuất thế gian gì cũng phải 

nhờ người trẻ tuổi. 

Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện mười chín tuổi ngộ đạo, ba 

mươi tuổi hoằng pháp lợi sanh, thuyết pháp bốn mươi chín năm, giảng 

kinh hơn ba trăm hội, phải trẻ tuổi thì mới được. Ở Trung Quốc, các bạn 

coi Thiền Tông Lục Tổ đại sư Huệ Năng, hai mươi bốn tuổi tiếp nhận y 

bát,  Ngũ  Tổ  truyền  đạo  cho  Ngài,  lúc  đó  Ngài  hai  mươi  bốn  tuổi,  đại 

triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, lớn tuổi rồi thì làm sao được? Xưa nay 

những người này, [kinh nghiệm] trải qua của họ, những sự thị hiện của 

họ  cho  chúng  ta  tham  khảo,  cho  chúng  ta  khải  thị  rất  lớn.  Hy  vọng 

những kẻ hậu học như chúng ta có thể noi gương họ, học theo họ, Phật 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 448

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

pháp mới có thể trụ lâu dài ở thế gian, mới có thể đem lại lợi ích cho hết 

thảy chúng sanh. Tinh thần của Địa Tạng Bồ Tát đặc biệt đáng để chúng 

ta noi theo, nguyện tâm của Ngài chưa từng thoái chuyển, hành trì của 

Ngài vĩnh viễn luôn luôn dũng mãnh, tinh tấn, đều làm được  “nhân quả 

 làm lợi ích cho hàng Trời, Người” . Phổ Quảng Bồ Tát khải thỉnh, các 

Ngài nương theo lời dạy của Phật, gánh vác sứ mạng hoằng dương kinh 

này.  Nhưng  làm  thế  nào  có  thể  làm  việc  này  cho  có  hiệu  quả   “chúng

 sanh trong đời vị lai thảy đều kính vâng lời của Phật” , đây là nói về hiệu 

quả, việc này cần Phật gia trì. Tuy Bồ Tát đang làm, có thể thâu được 

hiệu  quả  hay  không,  họ  cũng  chẳng  dám  nói.  Cầu  Phật  gia  trì,  ở  đây 

thỉnh Phật khai thị tức là cầu Phật gia trì. 

 Nhĩ thời Thế Tôn cáo Phổ Quảng Bồ Tát cập tứ chúng đẳng. 

爾時世尊告普廣菩薩及四眾等。

 (Lúc đó Thế Tôn bảo Phổ Quảng Bồ Tát và tứ chúng.) 

Phổ  Quảng  ở  đây  là  người  đương  cơ,  “đẳng”   là  những  người 

trong hội, chẳng phải chỉ là người trong hội. Kinh văn phía trên có nói 

đây là  “phổ cáo hết thảy Bồ Tát Ma Ha Tát ở các thế giới chư Phật” , 

đẳng nghĩa là như vậy, chẳng nhất định phải ở trong hội ấy, đây là hết 

thảy Bồ Tát Ma Ha Tát ở cõi nước của mười phương chư Phật, nghĩa của 

đẳng rất rộng.  “Cập tứ chúng đẳng”  bao gồm thiên long đại chúng. 

 Ðế thính, đế thính. 

諦聽。諦聽。

 (Lắng nghe, lắng nghe.) 

Ðế thính, đế là đúng sự thật, chắc thật. Chúng ta dùng ngôn ngữ 

hiện nay để nói, nghe kỹ, chăm chú nghe, có nghĩa như vậy. 

 Ngô  đương  vị  nhữ  lược  thuyết  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  lợi  ích  nhân 

 thiên phước đức chi sự. 

吾當為汝略說地藏菩薩利益人天福德之事。

 (Ta sẽ vì các vị lược nói về những sự phước đức của Ðịa Tạng Bồ 

 Tát làm lợi ích cho hàng Trời, Người.) 

Người thế gian,  đặc biệt là lục đạo phàm phu,  ít có ai giác ngộ, 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 449

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

niệm niệm còn lưu luyến phước đức nhân thiên, chẳng chịu xả bỏ phước 

đức nhân thiên nên họ chẳng thoát nổi lục đạo luân hồi. Nhưng Phật, Bồ 

Tát giáo hóa chúng sanh nhất định phải tùy thuận căn tánh của họ, tùy 

thuận  sở  thích  của  họ,  hướng  dẫn  họ  dần  dần.  Chúng  sanh  coi  trọng 

phước,  có  một  ai  chẳng  cầu  phước?  Người  chẳng  tin  Phật  cũng  cầu, 

chẳng có một ai không cầu phước. Có ai không cầu phước? Bạn đi dạo 

trên mỗi đường phố ở Tân Gia Ba [sẽ thấy] người ta dán chữ Phước, dán 

đảo ngược lại, dán ngược lại tức là phước đáo (phước đến), họ đều đang 

cầu phước. Phước có thực sự đến hay không? Rất khó nói. Do đó mới 

biết tâm cầu phước chẳng có một người nào chẳng vậy. Tại sao gọi là 

Phước  Ðức?  Nói  thật  ra  họ  cũng  chẳng  hiểu,  họ  cho  rằng  thăng  quan 

phát  tài  tức  là  phước  đức.  Nhà  Nho  dùng  Khổng  Lão  Phu  Tử  làm  đại 

diện, trong  Luận  Ngữ  có nói về năm  đức  hạnh  của  Phu  Tử:  “Ôn  Hòa, 

Lương Thiện, Cung Kính, Tiết Kiệm, Khiêm Nhường”100, nói thật ra đây 

là căn bản để làm người, cơ sở của cõi người. Ôn hậu, tâm địa đôn hậu, 

biểu hiện bên ngoài là ôn hòa, hiền lương, cung thận. Cung là cung kính, 

thận  là  cẩn  thận.  Tiết  kiệm,  nhường  nhịn.  Ngũ  Đức  của  Phu  Tử  cảm 

được  phước  báo,  người  Trung  Quốc  cổ  xưa  gọi  là  Ngũ  Phước,  Ngũ 

Phước đến cửa nhà. 

Trong Ngũ Phước, trong ấy thứ nhất là  “Phước Thọ” , ngày nay

chúng ta gọi là khỏe mạnh, sống lâu, đây là phước thứ nhất. Thứ hai là 

 “Phú Quý” , phú là tiền tài, quý là có địa vị, trong xã hội bạn có địa vị, 

có tiền tài. Thứ ba là  “Khang Ninh” , khang là kiện khang (khỏe mạnh). 

An ninh, thân tâm yên ổn, thân tâm vui sướng. Tâm chẳng có âu lo, thân 

chẳng  có  khổ  nạn,  thân  hưởng  lạc,  trong  tâm  hỷ  duyệt  (vui  sướng), 

khang ninh nghĩa là như vậy. Thứ tư là  “Hảo Ðức” . Thứ năm là  “Khảo

 Chung” ,  nghĩa  là  chết  an  lành.  Trong  năm  đức  Phước  Thọ,  Phú  Quý, 

Khang Ninh, Hảo Đức, Khảo Chung đều là quả, đều là những điều bạn 

hưởng thụ. Hảo Ðức là nhân, tu nhân, bạn phải tu nhân, bạn làm sao có 

thể  có  được  quả  báo  này?  Hảo  Ðức  tức  là  Ôn,  Lương,  Cung,  Kiệm, 

Nhượng,  bạn  có  tu  đức  thì  bạn  mới  có  thể  được  phước.  Lúc  hưởng 

phước còn phải tu đức thì phước báo của bạn mới có thể kéo dài, mới 

chẳng đến nỗi hưởng hết. Tu học trong Phật pháp còn thù thắng hơn việc 

này.  Nhưng  chúng  ta  phải  biết  năm  chữ  Ôn,  Lương,  Cung,  Kiệm, 

Nhượng này  đích thật là  căn bản,  chúng  ta tu  học cũng  lấy  những  thứ 

này làm căn bản,  “dưỡng Ngũ Ðức, tu Lục Hòa” . 

100 “Ôn, Lương, Cung, Kiệm, Nhượng”. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 450

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Hôm nay chúng ta tu học pháp môn Tịnh Ðộ, chúng ta xây dựng 

cơ sở trên Tam Phước dạy trong kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, kinh 

Quán Vô Lượng Thọ Phật là cơ sở của chúng ta. Tam Phước là gì? Tam 

Phước  chính  là  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn  Nguyện  Kinh.  Phước  thứ  nhất 

trong Tam Phước là  “Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm 

 chẳng sát hại sanh vật, tu thập thiện nghiệp” , phước thứ hai là  “Thọ trì 

 Tam  Quy,  đầy  đủ  các  giới,  chẳng  phạm  oai  nghi” ,  phước  thứ  ba  là 

 “Phát  Bồ  Ðề  tâm,  tin  sâu  nhân  quả,  đọc  tụng  Ðại  Thừa,  khuyến  tấn 

 hành giả” . Chư vị nghĩ xem tổng cộng mười một câu, có phải mười một 

câu này nói về kinh Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện không? Thế nên bộ 

kinh này chỉ nói tường tận về mười một câu này mà thôi. Phật đã nói ba 

điều này là  “Tam thế chư Phật tịnh nghiệp chánh nhân”  (Tịnh nghiệp 

chánh nhân của ba đời chư Phật), tám chữ này vô cùng quan trọng! Thế 

Tôn nói rõ cho chúng ta, mười phương ba đời hết thảy chư Phật từ lúc 

mới phát tâm tu hành đến khi chứng quả đều y theo cơ sở này. Bởi vậy 

mới biết mười một câu này chẳng phải chỉ là cơ sở của chúng ta tu hành 

Tịnh Tông mà thôi, tám vạn pháp tướng, bốn ngàn pháp môn, vô lượng 

pháp môn, bất cứ một pháp môn nào đều phải xây dựng trên cơ sở này. 

Cơ sở này chính là kinh Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện. Do đó nếu chẳng 

đặt  nền  móng,  cơ  sở  trên  bộ  kinh  này  thì  tu  học  pháp  môn  nào  cũng 

chẳng  thể  thành  tựu.  Cho  nên  tôi  nói  đây  là  pháp  căn  bản  trong  Hành 

Môn của chúng ta, vô cùng quan trọng! 

Pháp sư Thanh Liên trong chú giải nói với chúng ta về sáu ngày 

trai, về ngũ giới thập thiện, Ngài đặc biệt chỉ ra chuyện này, tức là  “Sự 

 lợi ích phước đức nhân thiên” . Trong cơ sở lại nhấn mạnh chỗ căn bản 

của cơ sở, nhất định phải tu ngũ giới, nhất định phải tu thập thiện. Không 

thể mỗi ngày tu hạnh thanh tịnh thì cũng phải tu sáu ngày mỗi tháng. Sáu 

ngày trai, hiện nay người dùng âm lịch rất ít, rất khó nhớ, sẽ gây phiền 

phức cho đời sống của bạn, vậy thì phải làm sao? Chúng ta dùng ngày 

Chủ  Nhật  hoặc  ngày  thứ  Bảy,  cũng  giống  nhau,  mỗi  tuần  tu  một  lần. 

Giống như chúng ta hiện nay đề xướng mỗi tuần cử hành một ngày niệm 

Phật suốt hai mươi bốn giờ, khi bước vào Niệm Phật Ðường niệm suốt 

hai mươi bốn giờ thì ngũ giới, thập thiện đều viên mãn. Trong ấy bạn 

chẳng  khởi  vọng  tưởng,  nhất  tâm  niệm  Phật.  Cho  nên  bước  vào  Niệm 

Phật Ðường thì Tịnh Nghiệp Tam Phước đều tu trọn vẹn, Giới Ðịnh Huệ 

Tam Học cũng tu trọn, chứng trọn, giống như kinh Hoa Nghiêm có nói 

 “một là tất cả, tất cả là một” . Chúng ta dùng pháp môn Niệm Phật này 

dung nhiếp rốt ráo hết thảy pháp môn, thế nên [mới nói] pháp môn Niệm 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 18 

 451

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Phật rất tốt! Ðáng được đề xướng. Chẳng câu nệ số người ít hay nhiều, 

tốt  nhất  là  mỗi  tuần niệm  một  lần,  niệm  suốt  hai  mươi  bốn giờ  không 

gián đoạn, chúng ta cực lực đề xướng pháp môn này. 

Tương lai Làng Di Ðà ở đây, Niệm Phật Ðường sẽ làm được mỗi 

ngày niệm Phật hai mươi bốn giờ, suốt năm cũng không gián đoạn. Nói 

cách  khác,  Niệm  Phật  Ðường  này  là  một  Niệm  Phật  Ðường  tinh  tấn, 

chẳng  phải  Niệm  Phật  Ðường  thông  thường.  Năm  xưa,  Niệm  Phật 

Ðường ở núi Linh Nham của đại sư Ấn Quang mỗi năm cử hành tinh tấn 

Phật thất. Chỗ này của chúng ta ngày nào cũng là tinh tấn Phật thất, vô 

cùng hiếm có! Hy vọng các bạn đồng tu, đồng tu ở nước ngoài, hiện nay 

giao thông tiện lợi, nhanh chóng, có thể thường đến tham gia niệm Phật 

ở đây. Nếu có đồng tham đạo hữu có thể tổ chức các nhóm nhỏ đến Tân 

Gia Ba, [chúng tôi] ở đây vô cùng hoan nghinh, hoan nghinh nhiệt liệt. 

Ðến  đây  bạn  niệm  một  tháng  cũng  được,  niệm  bảy  ngày  cũng  được, 

thường trú ở đây sẽ hoàn toàn cúng dường, tứ sự cúng dường, bạn chẳng 

cần mang theo một đồng xu, thành tựu cho mọi người làm Phật, đây là 

công đức thù thắng vô cùng. 

Thôi được rồi, hôm nay chúng tôi giảng đến đây. 

Tập 19 (Số 14-12-19) 

Xin mở cuốn Khoa Chú quyển trung, trang ba mươi, xin xem kinh 

văn hàng thứ nhất: 

 Phổ Quảng bạch ngôn: “Dụy nhiên Thế Tôn, nguyện nhạo dục 

 văn”. 

普廣白言。唯然世尊。願樂欲聞。

 (Ngài Phổ Quảng bạch rằng: “Vâng, bạch đức Thế Tôn, [chúng 

 con] vui mừng muốn được nghe”.) 

Đoạn này có thể khỏi nói, mọi người coi tới liền hiểu. Xem tiếp 

đoạn sau. 

 Phật cáo Phổ Quảng Bồ Tát: “Vị lai thế trung nhược hữu thiện 

 nam tử thiện nữ nhân, văn thị Địa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát danh giả, 

 hoặc hiệp chưởng giả, tán thán giả, tác lễ giả, luyến mộ giả, thị nhân 

 siêu việt tam thập kiếp tội”. 

佛告普廣菩薩。未來世中若有善男子善女人。聞是地 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 452

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

藏菩薩摩訶薩名者。或合掌者。讚歎者。作禮者。戀慕者

。是人超越三十劫罪。

 (Đức Phật bảo Bồ Tát Phổ Quảng: “Trong đời vị lai nếu có thiện 

 nam tử hay thiện nữ nhân nào nghe được danh hiệu của Địa Tạng Bồ 

 Tát Ma Ha Tát hoặc là chắp tay, hoặc là tán thán, hoặc là đảnh lễ, hoặc 

 là luyến mộ, người đó sẽ vượt qua khỏi tội khổ trong ba mươi kiếp”.) 

Đoạn kinh văn này, phần đông người ta xem xong đều rất khó tin, 

thật  chẳng  dễ  tiếp  nhận,  tại  sao?  Làm  gì  có  chuyện  dễ  dàng  như  vậy, 

chuyện tiện lợi như vậy. Một người nghe đến danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát 

hoặc  chắp  tay,  tán  thán,  đảnh  lễ,  ưa  thích  ngưỡng  mộ,  những  sự  việc 

bình thường như vậy bèn có thể siêu việt ba mươi kiếp tội báo, nói vậy 

hình như hơi quá đáng, làm gì có chuyện lợi ích to lớn như thế! Thật ra 

trong đoạn kinh văn này, chữ quan trọng mấu chốt là chữ  “Thiện” , đây 

chẳng phải đã nói rất rõ rồi sao?  “Thiện nam tử, thiện nữ nhân” , chẳng 

phải là một người nam, người nữ bình thường; bạn nghe danh, chắp tay 

bèn có công đức lớn như vậy, chúng ta đọc kinh thường chẳng để ý nên 

bỏ  sót  hết.  Tiêu  chuẩn  của  chữ  thiện  này  là  tiêu  chuẩn  của  kinh  Đại 

Thừa, chúng ta y theo kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật để nói, dùng tiêu 

chuẩn này để nói Tịnh Nghiệp Tam Phước làm được hoàn toàn mới gọi 

là thiện. Bạn chỉ làm được  “Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ 

 tâm chẳng giết hại, tu thập thiện nghiệp”  thì đây là thiện ở cõi trời, cõi 

người. Kinh này là kinh Đại Thừa, bạn còn chưa đạt đến tiêu chuẩn này. 

Nếu thêm  “Thọ trì Tam Quy, đầy đủ các giới, chẳng phạm oai nghi”  thì

đây là thiện của Nhị Thừa. Thanh Văn, Duyên Giác, so với thiện này còn 

thua  một  bậc.  Cái  thiện  này  nhất  định  phải   “Phát  Bồ  Đề  tâm,  tin  sâu 

 nhân quả, đọc tụng Đại Thừa, khuyến tấn hành giả” . Nói cách khác, cả 

mười một câu đều làm được hết, người này nghe đến danh hiệu của Địa 

Tạng  Bồ  Tát,  chắp  tay,  tán  thán,  thì  mới  siêu  việt  ba  mươi  kiếp  tội 

nghiệp, thế thì còn lời gì để nói nữa? Tự mình có gốc rễ này, thêm vào 

oai thần gia trì của Phật, Bồ Tát thì chúng ta mới tin tưởng được. Thế 

nên chữ thiện ở đây chẳng phải là tiểu thiện của phàm phu, đây là chữ 

mấu chốt. Rất nhiều người đọc kinh, nghe kinh xong bèn khởi nghi hoặc, 

chẳng tin là vì chẳng chú trọng đến chữ này, đây là một chữ quan trọng 

nhất trong đoạn này. 

Tiêu chuẩn này chẳng phải là Đại Tâm Phàm Phu nói trong kinh 

Hoa Nghiêm hay sao? Chúng ta là phàm phu, sao lại nói là đại tâm phàm 

phu? Phàm phu nghĩa là phiền não của bạn chưa đoạn dứt, chẳng phải 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 453

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Bồ Tát. Nếu là Bồ Tát thì đã đoạn dứt Kiến Tư phiền não và phá một 

phần vô minh, đó là thật chẳng giả. Họ thực sự đã làm được Tam Phước 

trong  Quán  Kinh,  đó  là  Pháp  Thân  Đại  Sĩ,  chẳng  phải  người  thường. 

Chúng  ta  chưa  đoạn  phiền  não  và  cũng  tu  pháp  của  Bồ  Tát,  chúng  ta 

cũng tu. Tuy tu nhưng chưa đoạn phiền não nên gọi là Đại Tâm Phàm 

Phu. Đại tâm nghĩa là pháp môn tu của bạn giống với Pháp Thân Đại Sĩ, 

nhưng Pháp Thân Đại Sĩ đã đoạn phiền não, chúng ta chưa đoạn phiền 

não, định nghĩa của thuật ngữ đại tâm phàm phu là như vậy. Chúng ta 

muốn đạt đến tiêu chuẩn của Bồ Tát chẳng dễ dàng, đừng nói Bồ Tát, 

ngay  cả  Nhị  Thừa  cho  đến  Tiểu  Thừa  sơ  quả  Tu  Đà  Hoàn,  chúng  ta 

trong đời này muốn nhập vào cảnh giới của họ cũng chẳng dễ, đều chẳng 

thể làm nổi. Cho nên chúng ta dùng thân phận phàm phu, tu pháp môn 

Tiểu  Thừa,  tu  pháp  môn  Bồ  Tát,  cho  đến  tu  Nhất  Thừa  đại  pháp,  đây 

chẳng  phải  là  không  thể.  Đặc  biệt  là  như  cách  nói  trong  kinh  Hoa 

Nghiêm  “một  là tất cả, tất  cả là  một” ,  sơ  phát  tâm  bèn  có thể  tu pháp 

môn của Đẳng Giác Bồ Tát. Giống như câu nói trong kinh  “Hành bố thí 

 nhưng  không  trở  ngại  viên  dung,  viên  dung  nhưng  không  trở  ngại  bố 

 thí”  101, hành bố là thứ đệ (cấp bậc, thứ lớp), viên dung là siêu việt thứ đệ, 

hiển rõ ra pháp giới vô chướng ngại. 

Và chính là nhắc nhở chúng ta có thể tu học pháp giới vô chướng 

ngại, chẳng phải là không thể tu, chẳng phải nói nhất định phải đến một 

vị thứ nào mới tu, Phật pháp chẳng giống như trường học trong thế gian. 

Trong  trường  học  thế  gian,  học  sinh  lớp  một  tuyệt  đối  chẳng  thể  học 

khóa trình của lớp bác sĩ. Nhưng trong Phật pháp thì được, người sơ học 

phát tâm bèn có thể tu pháp môn trên quả địa của Như Lai. Pháp trên quả 

địa Như Lai là pháp gì? Pháp bình đẳng. Thế nên cho dù Đẳng Giác Bồ 

Tát,  trên  quả  địa  Như  Lai,  Ngài  cũng  chẳng  chê  bỏ  pháp  môn  tu  của 

người sơ phát tâm. Người sơ phát tâm tu pháp môn gì? Hiếu dưỡng cha 

mẹ, phụng sự sư trưởng, Phật cũng chẳng bỏ. Đây gọi là một tức là tất 

101 “Hành Bố bất ngại viên dung, viên dung bất ngại hành bố”. 

Do bố thí là Ba La Mật đầu tiên của Lục Độ, hành giả Đại Thừa hành Bố Thí trước 

rồi tiến tu các Ba La Mật khác nên hòa thượng nói “hành bố” là “thứ đệ” (hành theo 

thứ lớp), còn viên dung là không còn thấy có thứ lớp, tự tại tu tập tất cả các Ba La 

Mật, đồng thời tu tập Ba La Mật, nhưng không thấy còn phải quán sát. Chẳng hạn 

như trong kinh Bát Nhã Ba La Mật dạy: Hành nhân tu Bố Thí Ba La Mật thấy người 

cho, kẻ nhận, vật thí đều không, đó là tu Bát Nhã Ba  La Mật. Cho mà  không  cầu 

phước báo đó là Thiền Định Ba La Mật v.v... Khi viên dung thì tuy tu bất cứ một Ba 

La Mật nào đều có thể trọn vẹn sáu Ba La Mật hay nói rộng hơn là trọn vẹn vô lượng 

Ba La Mật. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 454

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

cả,  chẳng  giống  như  giáo  học  trong  thế  pháp.  Do  đó  có  thể  biết  trong 

Phật pháp chẳng có thứ lớp sâu cạn. Bạn nói cạn thì cạn tức là sâu, khi 

nói sâu thì sâu tức là cạn. Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng rất 

cạn,  là  môn  người  mới  bước  vào  cửa  Phật  tu  học,  Đẳng  Giác  Bồ  Tát 

cũng tu [pháp này], Như Lai cũng tu, nhất định chẳng bỏ qua, do đó cạn 

tức là sâu. Pháp môn Như Lai thanh tịnh bình đẳng, đây là [pháp môn] 

rất sâu, người sơ học như chúng ta cũng có thể tu học theo, sâu tức là 

cạn, cạn sâu chẳng hai. Phật pháp được gọi là pháp môn bất nhị, đạo lý 

là ở chỗ này. Chúng ta coi bộ kinh này, hầu như những gì được nói đều 

thuộc về Sự tướng. Nhưng nếu từ trong những Sự này có thể thấu hiểu 

nghĩa thú, đạo lý sâu xa trong ấy, đó tức là điều được nói trong “Phóng 

Quang Bát Nhã”102, đạo lý thật sâu. Đây là chữ quan trọng mấu chốt, nói 

ra cho chư vị rồi. Nghe đến danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát, Danh là Danh 

của  Thật,  Thật  là  Thật  của  Danh,  có  Danh  là  có  Thật.  Nghe  đến  danh 

hiệu này,  bạn liền có  thể nghĩ đến  bộ kinh này.  Danh hiệu là  đề kinh, 

toàn bộ lý luận, phương pháp tu học, và công đức lợi ích nói trong kinh 

đều có thể từ trong tâm sanh khởi khi nghe đến Danh [hiệu này]. 

 “Chắp tay”  là cung kính,  “tán thán”  là hoằng dương,  “đảnh lễ, 

 ưa thích ngưỡng mộ”  là tu hành, noi gương theo Địa Tạng Bồ Tát, học 

tập theo Địa Tạng Bồ Tát, như vậy mới đạt được oai thần chẳng thể nghĩ 

bàn của Địa Tạng Bồ Tát gia trì, mới có thể diệt tội,  “vượt qua khỏi tội 

 khổ trong ba mươi kiếp”  tức là diệt tội. Chúng ta hiểu được ý tứ này sẽ 

chẳng hoài nghi, liền biết lời Phật nói là sự thật, tuyệt chẳng phải là lời 

nói dối, chẳng phải lời khoa trương, hoàn toàn là sự thật. Ở đây làm thế 

102 Phóng Quang Bát Nhã (Pañcavimśatisāhasrikā prajñāpāramitā), 20 quyển, do các 

vị Vô La Xoa, Trúc Thục Lan v.v… cùng dịch vào đời Tây Tấn, được xếp vào Đại 

Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh, quyển thứ 8.Tên gọi đầy đủ là Phóng Quang Bát Nhã 

Ba La Mật Kinh. Nội dung kinh này giảng về Bát Nhã và công đức của nó, khuyên 

đại chúng nên tu học. Theo Xuất Tam Tạng Thống Ký, vào năm Cam Lộ thứ năm 

(260) đời Tào Ngụy, ông Châu Sĩ Hành người xứ Dĩnh Châu qua Vu Điền sao chép 

được chín mươi sáu  chương kinh này  gồm hơn 60 vạn chữ, sai đệ tử là Phất Như 

Đàn đưa về Lạc Dương, nhưng mãi đến Nguyên Khang nguyên niên (291) đời Tấn 

Huệ Đế, các vị Vô  La  Xoa, Trúc Thục  Lan, Chúc Thái Huyền, Châu Huyền Minh 

mới vâng chiếu cùng tham gia dịch sang Hán văn. Hai ông Chúc và Châu làm nhiệm 

vụ bút thọ và nhuận văn. Kinh này chính là bản dịch khác của các kinh Quang Tán 

Bát Nhã (Trúc Pháp Hộ dịch) và kinh Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật Kinh (Đại Phẩm 

Bát Nhã) do Cưu Ma La Thập dịch, và tương ứng với hội thứ hai trong bộ Đại Bát 

Nhã Kinh do ngài Huyền Trang dịch. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 455

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nào mới có thể nâng cao chúng ta lên tới tiêu chuẩn  “Thiện” , điểm này 

rất  quan  trọng.  Trong  Quán  Kinh,  đức  Phật  nói  rất  hay,  kết  luận  của 

mười một câu trong Tam Phước tức là  “Tịnh Nghiệp Chánh Nhân của 

 ba đời chư Phật” , nói rất minh bạch, rõ ràng. Ba đời tức là đời quá khứ, 

đời hiện tại, đời vị lai, ba đời chư Phật tu hành chứng quả từ cơ sở nào? 

Tức là từ Tam Phước. Cho nên Tam Phước tức là  “Thiện nam tử, thiện 

 nữ nhân”  nói trong kinh, tiêu chuẩn của thiện. Thiện Tiểu Thừa là làm 

được hai điều, bảy câu đầu, là thiện nam tử, thiện nữ nhân nói trong kinh 

Tiểu Thừa. Tiêu chuẩn thiện của kinh Đại Thừa nhất định phải làm hết 

mười một câu. Tuy chẳng viên mãn, chẳng rốt ráo, nhưng chúng ta nhất 

định phải làm. Những ý tứ khác chư vị có thể tham khảo chú giải của 

pháp sư Thanh Liên, chú giải của Ngài rất hay. Chúng ta xem tiếp kinh 

văn phía sau: 

 Phổ Quảng, nhược hữu thiện nam tử thiện nữ nhân. 

普廣。若有善男子善女人。

 (Này Phổ Quảng, nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân.) 

Vẫn chú trọng chữ Thiện. 

 Hoặc  thái  họa  hình  tượng,  hoặc  thổ  thạch  giao  tất  kim  ngân 

 đồng thiết, tác thử Bồ Tát nhất chiêm nhất lễ giả, thị nhân bách phản 

 sanh  ư  tam  thập  tam  thiên,  vĩnh  bất  đọa  ư  ác  đạo.  Giả  như  thiên 

 phước tận cố hạ sanh nhân gian, do vi quốc vương bất thất đại lợi. 

或彩畫形像。或土石膠漆金銀銅鐵。作此菩薩一瞻一

禮者。是人百返生於三十三天。永不墮於惡道。假如天福

盡故下生人間。猶為國王不失大利。

 (Hoặc tô vẽ hình tượng, hoặc dùng đất, đá, keo, sơn, vàng, bạc, 

 đồng, sắt tạc tượng Bồ Tát, rồi cứ một lần chiêm ngưỡng một lần đảnh 

 lễ, thì người đó sẽ sanh lên cõi trời Ba Mươi Ba một trăm lần, vĩnh viễn 

 chẳng đọa ác đạo. Giả sử phước trời đã hết, phải sanh xuống nhân gian  

 cũng vẫn làm quốc vương, không mất sự lợi lớn.) 

Lợi ích nói ở đây thật ra còn thù thắng hơn phía trước. Phía trước 

nói diệt tội, chẳng nói bạn được phước, diệt tội thì đương nhiên sẽ được 

phước, Thế Tôn chẳng cụ thể nói rõ cho chúng ta, còn ở đây nói cụ thể 

rất rõ. Ở đó tu phước chỉ nêu ra một thí dụ, nói thật ra tu phước có quá 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 456

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nhiều phương thức, chẳng phải chỉ có một phương thức này thôi, chúng 

ta  từ  một  thí  dụ,  như  câu  nói  “nêu  một  thấy  được  ba,  nghe  một  hiểu 

mười”103 , việc này vô cùng quan trọng! Đây là nói nắn tạo hình tượng 

Bồ Tát, việc này có một số người chẳng hiểu lý rốt ráo, cứ cho rằng Phật 

Giáo tạo nhiều hình tượng khác nhau như vậy nên nói chúng ta cúng tế 

ngẫu tượng ? Vả lại cúng tế rất nhiều ngẫu tượng, và trở thành Đa Thần 

Giáo, Đa Thần Giáo thuộc về tôn giáo hạng thấp. Tôn giáo cao cấp chỉ 

có một Thần, duy nhất một Chân Thần, còn trong Phật Giáo cái gì cũng 

cúng lạy. Thật ra họ chẳng biết đạo lý này, đạo lý này quá sâu, quá sâu, 

chẳng có ai nói cho họ biết, chúng ta không thể trách họ được. Chẳng có 

người nói cho họ nghe thì họ làm sao biết được? 

Hồi trước ở Đài Loan tôi đã từng gặp một sĩ quan, vị sĩ quan này 

hình như trong quân đội làm ngành tuyên huấn (Tâm lý chiến). Ông đến 

chùa miếu của chúng tôi du ngoạn, rồi đề ra những câu hỏi liên quan đến 

tượng  Phật.  Ông  nói:  Có  ý  nghĩa  gì  ở  đây  chăng?  Tạo  ra  nhiều  tượng 

Phật như vậy, phí nhiều tiền như vậy [có ý nghĩa gì hay không?]. Vì tôi 

biết ông ta làm về ngành tuyên huấn nên tôi hỏi ông, tôi nói: Quý vị làm 

công việc tuyên huấn, tại sao đi khắp nơi dán biểu ngữ? Ông dán cái này 

có ý nghĩa gì? Ông nói:  Dán cái này là để nhắc nhở mọi người chú ý. 

Tôi nói: Nếu ông dán biểu ngữ này, thí dụ nói ở Đài Loan thường thấy 

“Tam Dân chủ nghĩa vạn tuế”, biểu ngữ này nhắc nhở mọi người. Nếu 

tạo một tượng Tôn Trung Sơn tiên sinh để ở đó, thì không phải còn thù 

thắng  hơn  biểu  ngữ  này  hay  sao?  Ông  nói:  Đúng!  Có  đạo  lý.  Tôi  nói: 

Tượng Phật của  chúng  tôi  cũng  có đạo lý như vậy,  chúng tôi  dán  một 

câu “Nam Mô A Di Đà Phật”, khi bạn nhìn thấy liền nhắc nhở bạn niệm 

Phật. Vậy thì tạo một tượng Phật A Di Đà có phải còn thù thắng hơn hay 

không!  Cùng  một  đạo  lý.  Bạn  nói  tại  sao  phải  tạo  ra  nhiều  tượng  như 

vậy? Tại sao lại dán biểu ngữ của các bạn nhiều như vậy? Dán mấy chục 

tấm, mấy trăm tấm, không phải một tấm đã đủ rồi sao. Từ chỗ này ông ta 

mới hiểu được ý nghĩa ấy. 

Trong Phật pháp, danh hiệu và hình tượng của Phật, Bồ Tát đều là 

để tượng trưng, tiêu biểu pháp, nói cách khác là để nhắc nhở chúng ta tu 

học. Phàm phu đích thật mê hoặc điên đảo, có ai luôn nhắc nhở cho bạn? 

Nếu thực sự có một người giờ phút nào cũng căn dặn, nhắc nhở bạn, thì 

bạn  sẽ  cảm  thấy  người  ấy  rất  đáng  ghét, nhiều  chuyện!  Cho  nên  dùng 

cách thức này, thực sự đã đạt đến mức thiện xảo phương tiện. Đem danh 

103 “cử nhất phản tam, văn nhất tri thập” 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 457

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

hiệu vẽ thành hình tượng, tạo hình tượng thành phẩm vật nghệ thuật cao 

độ, bạn có thể ngắm nhìn, thưởng thức, vĩnh viễn nhìn chẳng chán, bạn 

nhìn thấy liền sanh tâm hoan hỷ, lại còn hiểu được ý nghĩa của nó. Phàm 

là danh hiệu, hình tượng của Phật đều tiêu biểu Tánh Đức, trong tự tánh 

của chúng ta vốn sẵn đủ, tự tánh vốn như vậy. Phàm là danh hiệu, hình 

tượng của Bồ Tát đều tiêu biểu Tu Đức. Tánh đức của chúng ta đã mê 

mất, làm sao khôi phục lại? Nhất định phải tu hành, nương nhờ vào tu 

đức.  Tu  đức  phải  tương  ứng  với  tánh  đức  thì  đó  mới  là  tu  hành  chân 

chánh, gọi là tánh tu bất nhị, bạn mới có thể khôi phục tự tánh, đạo lý là 

như  vậy.  Tánh  đức  và  Tu  đức  đều  sâu  rộng  vô  lượng  vô  tận,  thế  nên 

dùng một danh hiệu, một hình tượng thì không cách chi biểu lộ, tỏ rõ, do 

đó danh hiệu của chư Phật, Bồ Tát rất nhiều, nhiều đến chẳng thể nghĩ 

bàn,  tỏ  rõ trí huệ,  đức  năng  của bổn  tánh  vô lượng, vô  biên, chẳng  có 

cùng tận. Tánh đức như vậy, Tu đức đương nhiên cũng như vậy, cho nên 

danh hiệu và hình tượng của Phật, Bồ Tát cũng vô lượng vô biên. 

Chư vị nên đọc kinh Hoa Nghiêm sẽ thấy được. Đại chúng tham 

dự pháp hội kinh Hoa Nghiêm, chẳng dùng từng cá nhân mà dùng đoàn 

thể để tính. Đoàn thể được quy nạp tổng cộng có đến một trăm bảy mươi 

mấy  đoàn  thể, hiển lộ  vô tận,  vô tận  đức  tướng tánh tu,  chúng  ta  phải 

thấu hiểu sâu xa ý tứ này. Trong kinh đức Phật thường nói pháp thế và 

pháp xuất thế, y báo chánh báo trang nghiêm của Nhất Chân pháp giới 

và thập pháp giới đều là  “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến” , đây là lời 

Phật nói trong kinh. Có người đọc đến kinh này, nghe kinh này sanh hoài 

nghi, hiện nay tâm tôi tưởng biến, tại sao biến không ra? Lời Phật nói 

chẳng linh nghiệm đối với sự thực nghiệm của tôi. Thật ra họ chẳng hiểu 

cái gì gọi là tâm, họ đã hiểu lầm. Tâm là gì? Thức là gì? Lấy vọng tưởng 

làm Tâm, đem chấp trước làm Thức, thế thì làm sao biến được? Vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước là Tác Dụng của Tâm Thức, chẳng phải là 

Lý Thể của Tâm Thức. Thí dụ chúng ta đi tìm người nào đó, bạn coi bác 

làm  công trong nhà người ấy  chính là người  ấy  vậy  thì  làm  sao được! 

Làm  sao  có thể  làm  xong  công  việc!  Người  làm  công  chỉ nghe  lời sai 

bảo của chủ nhân, bạn phải tìm cho ra chủ nhân thì mới giải quyết vấn 

đề được. Thiền Tông nói rất hay  “Nếu người biết được tâm, đại địa này 

 chẳng có một tấc đất”  104, nếu bạn có thể thấy được Tâm Tánh, bạn sẽ 

chẳng còn là phàm phu nữa, bạn sẽ là Phật, Bồ Tát rồi. 

Do đó nghiên cứu giáo lý, nghe kinh phải có tâm nhẫn nại, có nghi  

104 Nhược nhân thức đắc tâm, đại địa vô thốn thổ. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 458

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

vấn thì có thể tồn nghi, cổ đức có nói: “Tiểu nghi có tiểu ngộ, đại nghi 

có đại ngộ”, đó gọi là nghi tình, chẳng phải là hoài nghi. Nếu đối với lời 

trong kinh bạn chẳng thể lý giải, khởi hoài nghi thì là sai lầm. Hoài nghi 

là gì? Bạn chẳng tin tưởng, bạn chẳng thể tiếp nhận. Nghi là chướng ngại 

lớn nhất của Bồ Tát, Bồ Tát nói ở đây là Bồ Tát đạo, chướng ngại lớn 

nhất cho sự tu hành của Bồ Tát. Vậy thì phải làm sao? Có nghi vẫn phải 

tin, tôi vẫn kiền thành tin tưởng. Phật nói Lý này quá sâu, chẳng phải là 

cảnh  giới  của  tôi,  chẳng  phải  trí  huệ  nông  cạn  hiện  giờ  của  tôi  có  thể 

hiểu nổi. Tôi tin điều này, tin lời Phật dạy chẳng sai, hết lòng tiếp tục nỗ 

lực tu học chẳng gián đoạn, đợi đến một ngày nào đó khai trí huệ xong, 

vấn đề này sẽ được giải quyết. Nghi tình nhỏ, trí huệ mở mang được mấy 

phần thì vấn đề sẽ được giải đáp; nghi tình lớn, trí huệ cần phải mở đến 

một mức độ nào đó thì bạn mới có thể hiểu được. Đây tức là tiểu nghi có 

tiểu ngộ, đại nghi có đại ngộ. Nếu bạn hoài nghi, chẳng tin tưởng, chẳng 

tiếp nhận thì bạn vĩnh viễn sẽ chẳng có chỗ ngộ. Thế nên nghĩa thú sâu 

xa  và  cảnh  giới  chẳng  thể  nghĩ  bàn  nói  trong  kinh  thì  có  nghi  tình  là 

chính xác vậy, nhất định phải y chiếu lý luận, phương pháp của Phật dạy 

trong  kinh  mà  hết  lòng  tu  học.  Phật  pháp  từ  thỉ  đến  chung  đều  là  dạy 

người ta khai trí huệ, đó gọi là phá mê khai ngộ. Làm sao khai trí huệ? 

Trí huệ khai thông từ trong thiền định. Trong Tịnh Độ Tông chúng ta, 

tuy chẳng dùng danh từ thiền định này, Tịnh Tông dùng  “nhất tâm bất 

 loạn, tâm chẳng điên đảo” , tám chữ này chính là thiền định, mục đích 

của người niệm Phật tu tập là ở chỗ này. 

Hiểu  rõ  đạo  lý  rồi,  đây  chỉ  là  nêu  ra  một  thí  dụ  trong  vô  lượng 

phương pháp tu học: Tạo tượng, công đức của việc tạo tượng chẳng thể 

nghĩ bàn. Chủng loại tạo tượng rất nhiều, ở đây liệt kê ra  “thái họa” , tô

vẽ  đều được,  hoặc là  đúc nắn  bằng  đất  sét,  điêu khắc  trên đá,  giao  tất 

(mủ, sơn) hình tượng Phật, Bồ Tát loại này cũng rất nhiều. Hiện nay kỹ 

thuật khoa học phát đạt, tạo thành mô hình, tạo hình tượng Phật, Bồ Tát 

vừa đẹp vừa rẻ.  [Phần kinh văn ] phía sau [nói đến] tượng Phật đúc bằng 

kim loại, dùng vàng, bạc, đồng, sắt đúc thành, những tượng này có thể 

truyền lâu đời về sau. Đối với một người tu học thì hình tượng Phật, Bồ 

Tát là để nhắc nhở, giờ phút nào cũng luôn cảnh tỉnh. Chúng ta tạo một 

tượng Địa Tạng Bồ Tát, công đức rất lớn, giờ phút nào cũng nhắc chúng 

ta  phải  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  tôn  kính  sư  trưởng.  Địa  Tạng  Bồ  Tát  tiêu 

biểu cho hiếu đạo, giờ phút nào cũng nhắc nhở tâm địa chúng ta chứa 

đựng vô lượng bảo tàng, đây là hàm nghĩa của danh hiệu Địa Tạng Bồ 

Tát. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 459

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Trong  kinh  Đại  Thừa,  đức  Phật  thường  nói  trong  tâm  tánh  của 

chúng ta có vô lượng trí huệ, vô lượng đức năng, tài nghệ, hết thảy đều 

viên mãn, đầy đủ, cùng với những lời nói trong đại kinh, y chánh trang 

nghiêm của quả địa Như Lai chẳng hai chẳng khác, đây đều là tự tánh 

vốn có đầy đủ. Kinh Hoa Nghiêm nói về Hoa Tạng thế giới của đức Phật 

Tỳ Lô Giá Na, kinh Tịnh Độ nói về Cực Lạc thế giới của đức Phật A Di 

Đà, thế giới này xuất hiện như thế nào? Trong tự tánh vốn sẵn có đủ cho 

nên  mới  nói  “duy  tâm  tịnh  độ”.  Chúng  ta  mê  mất  tự  tánh,  ngày  nay 

chúng ta trụ trong thế giới này, tai nạn nhiều như vậy, ngũ trược ác thế, 

ngũ trược ác thế từ đâu đến? Cũng là duy tâm ngũ trược, chẳng lìa khỏi 

tâm tánh. Giác ngộ xong thì tâm tánh này biến thành tịnh độ, mê mất thì 

tâm  tánh này  liền biến thành uế độ, tướng  biến thành tuy  chẳng giống 

nhau, thể tánh của cái năng biến (chủ tể biến) chỉ là một, cho nên mới 

nói tịnh uế chẳng hai. Ai trụ trong “tịnh uế chẳng hai”? Người giác ngộ 

trụ. Còn [đối với] người mê, tịnh và uế sai biệt quá lớn. Việc này giải 

thích như thế nào? Người giác ngộ chẳng chấp tướng, họ trụ trong tịnh 

độ  nhưng  không  chấp  tướng  tịnh  độ,  trụ  trong  uế  độ  cũng  chẳng  chấp 

tướng  uế  độ,  cảm  thọ  của  họ  đều  giống  nhau.  Người  mê  chấp  tướng, 

trong tịnh độ thì chấp trước tướng tịnh, sanh tâm hoan hỷ; trong uế độ thì 

họ chấp trước tướng uế độ, họ sanh phiền não, là sự việc như vậy. Nếu 

bạn có thể thực sự không chấp tướng; vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

hoàn toàn buông bỏ hết thì tịnh uế chẳng hai, cảm thọ của bạn chẳng hai, 

thọ dụng chẳng hai. Chẳng có nói tịnh độ và uế độ biến thành một thứ, 

chẳng phải vậy. Tịnh độ vẫn có tướng tịnh độ, uế độ vẫn là tướng uế độ, 

cảm thọ của họ chẳng hai, bình đẳng thọ. 

Phật  nói  thọ  của  phàm  phu  có  năm  thứ  “khổ,  vui,  buồn,  mừng, 

xả”, năm thứ thọ, đây là phàm phu. Thánh nhân chẳng có năm thọ này, 

thọ của thánh nhân được gọi là chánh thọ. Trong kinh thường thấy chữ 

tam-muội,  tam-muội  dịch  nghĩa  là  chánh  thọ,  tam-muội  là  tiếng  Phạn 

dịch âm mà thành chánh thọ tức là năm thứ thọ “khổ, vui, buồn, mừng, 

xả” đều buông bỏ, hưởng thụ như vậy mới gọi là Chánh Thọ. Chánh thọ 

dựa trên trí huệ chân thật, còn thọ của phàm phu dựa trên vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước, do đó trong cảnh giới của họ có khổ - vui, có buồn 

- mừng. Tại sao cùng một tâm tánh lại biến hiện thành sắc tướng chẳng 

đồng? Chúng ta phải hiểu đạo lý này. Tuy tâm tánh là một, chân tâm bổn 

tánh thuần nhất, thanh tịnh, tướng được hiện ra gọi là Nhất Chân pháp 

giới.  Nhưng  trong  thuần  nhất,  thanh  tịnh,  đương  lúc  nó  khởi  tác  dụng 

hình  như  lại  có  tạp  nhiễm.  Pháp  Tướng  Duy  Thức  Học  đối  với  hiện 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 460

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tượng này  có  nghiên  cứu  rất  thâm  nhập, họ phân  tách rất tinh  tế,  kinh 

luận của Pháp Tướng Duy Thức vô cùng phong phú. Thuyết minh tâm 

tánh  khởi  tác  dụng,  hiện  tướng  trạng  các  thứ  chuyển  biến,  hư  không 

pháp giới vô lượng vô số chúng sanh đều là Tình Thức biến hiện mà ra, 

lý trong ấy quá sâu. Tại sao nó lại biến? Tại sao biến thành nhiều như 

vậy? Tại sao biến ra rồi chẳng chỉnh tề? Đây là một sự học vấn to lớn. 

Nếu nói vấn đề này bạn có nghi hoặc, bạn rất khó tiếp nhận, chúng 

tôi lại nói một thí dụ thô thiển để xem bạn có thể tiếp nhận được không? 

Ban đêm bạn ngủ có khi nào nằm mộng chăng? Mọi người đều đã từng 

nằm  mộng, tại sao trong mộng xuất hiện quá nhiều nhân vật như vậy? 

Nhiều chúng sanh như vậy? Cái có thể nằm mộng là tâm ý thức của bạn, 

tại sao tâm ý thức của bạn biến thành phức tạp như vậy? Trong mộng có 

người tốt, cũng có người xấu, có người bạn ưa thích, cũng có người bạn 

chán  ghét,  tại  sao  bạn  không  mộng  toàn  là  người  bạn  ưa  thích?  Một 

người bạn ghét cũng không có, tại sao không được? Đạo lý này rất gần 

với [vấn đề] trên, rất giống, bạn hãy từ từ nghiên cứu. Bạn suy nghĩ, bạn 

nghiên cứu tại sao trong mộng lại xuất hiện người tốt, người xấu, vừa ưa 

thích,  lại  có  chán  ghét?    Bạn  đi  nghiên  cứu,  thật  ra  nghiên  cứu  chẳng 

được, bạn hãy đọc thêm kinh sách của Pháp Tướng Tông. 

Đó chính là  “duy thức sở biến” , thức là A Lại Da thức, A Lại Da 

thức chứa đựng hạt giống nghiệp tập nên có thiện, có chẳng thiện. Lúc 

sức  mạnh  ý  chí  của  bạn  chẳng  thể  khống  chế  chính  mình,  những  hạt 

giống  này  sẽ  khởi  lên.  Khi  khởi  lên  thì  nó  sẽ  biến  ra  ảo  tưởng,  hiện 

tướng  trong  giấc  mộng  là  ảo  tưởng,  cảnh  giới  hiện  tiền  của  chúng  ta 

trong kinh không phải đức Phật đã gọi là  “mộng huyễn bọt bóng”  sao, 

cũng  chẳng  phải  thật.  Chúng  ta  trên  thế  gian  này  mấy  chục  năm  ngắn 

ngủi, hình như nhìn thấy được hiện tượng này, thật ra phải nói cái hiện 

tượng  này  đang  chuyển  biến  từng  sát-na,  từng  sát-na,  chẳng  phải  là 

không biến đổi. Chúng ta bị tướng nối tiếp liên tục từng sát-na [làm cho] 

mê  mất,  cứ  tưởng  nó  là  thật,  chẳng  biết  cái  tướng  này  là  giả.  “Phàm

 những  gì  có  tướng  đều  là  hư  vọng” ,  bị  liên  tục  hư  vọng  mê  mất,  cứ 

tưởng là thật. Thế nên ở trong đó lại khởi tâm động niệm, tạo ra những 

thứ nghiệp thiện và bất thiện. Nghiệp thiện và bất thiện có thể thay đổi 

hiện tượng này. Phật nói  hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh, sự thay đổi 

này là chẳng hay chẳng biết đang [âm thầm] thay đổi. Chẳng phải bạn 

nghĩ: “Tôi muốn biến một con trâu”, tại sao bạn chẳng biến ra một con 

trâu được? Đó là bạn đang khởi vọng tưởng. 

Một niệm thiện của bạn đích thật ảnh hưởng đến núi sông đại địa, 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 461

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

y báo chuyển biến tùy theo chánh báo, nói rõ thêm  một chút bạn khởi 

một niệm thiện thì dung mạo của bạn sẽ thiện, bạn khởi một niệm ác thì 

dung  mạo  của  bạn  sẽ  ác,  tướng  chuyển  theo  tâm.  Không  những  tướng 

chuyển theo tâm, mà thân thể, thể chất cũng chuyển theo tâm. Phóng lớn 

ra  đến  núi  sông  đại  địa  bên  ngoài  cũng  chuyển  biến  theo  tâm,  “y báo

 chuyển  tùy  theo  chánh  báo” ,  là  đạo  lý  như  vậy.  Thế  nên  chúng  ta  tạo 

hình  tượng  của  Phật,  Bồ  Tát,  đây  là  một  tăng  thượng  duyên  cho  tâm 

thiện, niệm thiện của chúng ta; chúng ta nhìn thấy tượng Phật, tượng Bồ 

Tát thì tâm thiện, niệm thiện sẽ khởi lên, công đức lợi ích là ở chỗ đó. 

 “Chiêm”  tức là “quán tượng niệm Phật”, pháp môn niệm Phật có 

bốn cách niệm Phật. Nhìn tượng Phật, trong tâm sanh khởi vị Phật này, 

vị Bồ Tát này, hành trạng cả đời của Ngài. Cho nên nhìn Địa Tạng Bồ 

Tát bèn nghĩ đến đại nguyện của Bồ Tát đã phát trong nhiều kiếp, chúng 

ta phải bắt chước. Nghĩ đến Bồ Tát trong đời trước làm cô Bà La Môn, 

cô  Quang  Mục,  nhìn  thấy  bà  con quyến  thuộc  của  mình tạo  những  tội 

nghiệp đọa vào ba đường ác, họ phát tâm như thế nào để cứu vớt người 

thân. Quay lại suy nghĩ thân quyến họ hàng của mình chẳng hiểu Phật 

pháp, cũng tạo rất nhiều tội nghiệp, cũng đọa ba đường ác, chúng ta có 

phát  tâm  cứu  vớt  họ  hay  không?  Trong  lúc  chiêm  lễ  khởi  tâm  phát 

nguyện, nếu chẳng nhìn thấy tượng Phật thì quên mất chuyện này, do đó 

tượng Phật nên để chỗ mà giờ phút nào cũng nhắc nhở mình. 

Nếu bạn thực sự hiểu được đạo lý, hiểu được chân tướng sự thật, 

chân tướng sự thật là gì? Hết thảy chúng sanh đều là cha mẹ, gia quyến 

họ hàng đời quá khứ. Chúng ta có đời quá khứ, quá khứ vô lượng kiếp, 

cha mẹ, gia quyến họ hàng trong vô lượng kiếp không biết là bao nhiêu, 

hiện  nay  rải  khắp  lục  đạo,  thập  pháp  giới.  Trong  tứ  thánh  pháp  giới, 

trong  cõi  trời  thì  còn  tốt,  chẳng  sao  cả.  Nếu  ở  khắp  lục  đạo,  trong  ba 

đường ác, khổ chẳng nói nổi. Chúng ta có sanh khởi cái tâm niệm muốn 

cứu độ họ hay không? Lời Phật nói trong kinh là thật, là sự thật. Phàm 

phu chúng ta chỉ nhận biết cha mẹ đời này, chẳng nhận ra cha mẹ đời 

trước.  Cho  nên  Phật  nói  hết  thảy  chúng  sanh  là  cha  mẹ  quá  khứ,  chư 

Phật vị lai. Chúng ta nhìn thấy hết thảy chúng sanh chịu khổ chịu nạn thì 

phải coi họ như cha mẹ mình, thân quyến của mình đang chịu khổ chịu 

nạn, thì tâm nguyện muốn cứu vớt họ sẽ tự nhiên sanh khởi. Người mê 

nhìn  thấy  người  ta  chịu  khổ  chịu  nạn  hình  như  chẳng  ăn  thua  gì  với 

mình, đó là vì họ chẳng biết thật tướng của chư pháp. Bồ Tát biết được, 

phàm phu chẳng biết, Địa Tạng Bồ Tát hiểu rõ ràng. Thế nên nhìn thấy 

những người chịu khổ chịu nạn thì cũng như chính mình đang chịu, tâm 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 462

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

từ  bi  mới  có  thể thực  sự sanh khởi,  nhất  định  chẳng  thể ngồi  nhìn  mà 

chẳng cứu, chẳng có đạo lý này. 

Trong các buổi giảng chúng tôi cũng đã báo cáo cùng chư vị, tâm 

nguyện chăm sóc, thương mến, cứu vớt nhất định là có. Nhưng sự thật 

thì  có  những  chỗ  chúng  ta  không  đạt  đến,  tức  là  có  chướng  duyên, 

chướng ngại. Ngày nay chúng ta nhìn thấy cả thế giới có rất nhiều thiên 

tai, có chỗ bị nạn lụt, có chỗ bị hạn hán, bị động đất, bị nước biển dâng 

trào; còn thêm chiến tranh do con người gây ra, tàn sát, [quá nhiều] thiên 

tai và nhân họa. Người bị giết rất đáng thương, kẻ giết người cũng đáng 

thương. Giết người tạo tội nghiệp cực nặng, tội nghiệp của họ tương lai 

phải đọa tam ác đạo. Không những tương lai phải đọa tam ác đạo, mà 

còn phải trả nợ mạng, chẳng phải giết rồi thì hết chuyện. Đời này bạn 

giết họ, đời sau họ làm người rồi giết bạn trở lại, nhiều đời nhiều kiếp 

giết hại lẫn nhau, dây dưa chẳng dứt, bạn nói đáng thương biết mấy, bi 

thảm biết mấy! Phật, Bồ Tát biết rõ chân tướng sự thật này, đạo lý bên 

trong cũng chỉ có Phật, Bồ Tát minh bạch. 

Chúng ta học  Phật, nghe  xong  lời  răn dạy  của  Phật, đọc qua lời 

giáo huấn của Phật nên chúng ta cũng dần dần tỉnh ngộ trở lại, dần dần 

cũng  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật,  bởi  vậy  cũng  có  thể  giống  như  chư 

Phật, Bồ Tát, xả mình vì người, phục vụ cho xã hội, phục vụ nhân dân, 

phục vụ chúng sanh, thực sự làm được đại công vô tư, tận tâm tận lực. 

Bi nguyện đại từ bi, hành trì đại từ bi này được đắc lực bởi lời răn dạy 

của  Phật.  Nhưng  chúng  ta  là  phàm  phu,  phiền  não  tập  khí  quá  nặng, 

thường quên mất lời dạy của Phật, trong tâm vẫn còn thị phi nhân ngã, 

tham, sân, si, mạn, bên ngoài có sự dụ dỗ của ngũ dục, lục trần, tiền tài, 

sắc đẹp, tiếng tăm, ăn uống, ngủ nghỉ, sức mạnh này quá lớn nên từng 

giờ,  từng  phút  chúng  ta  quên  mất  những  tâm  thiện,  nguyện  thiện  này. 

Tùy thuận ác duyên lại khởi ác niệm, khởi tâm niệm tham-sân-si, chạy 

theo dụ hoặc bên ngoài, lại tạo tội nghiệp. Ai nhắc nhở chúng ta? Chỉ có 

thể nương nhờ hình tượng của Phật, Bồ Tát. Cho nên tại sao tổ sư đại 

đức  khuyến  khích  người  học  Phật,  nhà  người  học  Phật  nhất  định  phải 

cúng dường tượng Phật, mục đích cúng tượng Phật là gì? Đó là nhắc nhở 

chính mình từng giờ, từng phút, dụng ý là ở chỗ này. Chẳng phải xem 

tượng Phật như thần minh để cúng lạy, cầu Ngài phò hộ cho mình thăng 

quan, phát tài, như vậy là mê tín. Cúng Địa Tạng Bồ Tát, từng giờ từng 

phút nhắc nhở bạn phải hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, luôn 

luôn răn nhắc bạn phải cứu vớt hết thảy những chúng sanh khổ nạn, là có 

ý như vậy. Thế nên cúng dường hình tượng ở nơi đó có vô lượng công  

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 463

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đức. Đây là [lợi ích của hình tượng] đối với một người học Phật. 

Lợi  ích  đối  với  một  người  chẳng  học  Phật  cũng  rất  lớn.  Trong 

Phật pháp thường nói khi nghe danh hiệu của Phật, Bồ Tát thì một khi 

lọt vào tai, vĩnh viễn là hạt giống đạo. Bất luận là bạn có tâm hay không 

tâm, có ý hay vô ý nghe đến danh hiệu Phật, Bồ Tát, hạt giống kim cang 

đều được vun trồng trong A Lại Da thức. Tai nghe có lợi ích như vậy, 

mắt thấy cũng có lợi ích tương tợ. Mắt bạn nhìn thấy hình tượng Phật, 

Bồ Tát, nhìn thấy sách ghi danh hiệu Phật, Bồ Tát, một khi lọt vào mắt 

cũng vĩnh viễn thành đạo chủng. Trong đời này chẳng được lợi ích ấy thì 

đời sau, hậu thế gặp lại duyên, hạt giống ấy sẽ khơi dậy, sẽ dùng được. 

Đối với người chẳng tin Phật pháp cũng có lợi ích thù thắng. 

Nếu  bạn 

nói ngày nay toàn thế giới có ai không học Phật? Tôi thấy mỗi người đều 

học Phật, tôi thấy rất hoan hỷ. Tôi thấy gì? Cơ Đốc Giáo, Thiên Chúa 

Giáo đều học  Phật cả;  Y  Tư  Lan  Giáo  (Islam),  Do  Thái  Giáo  đều  học 

Phật cả. Tại sao? Trong miệng của họ đều biết đến Phật. Đặc biệt là ngày 

nay Thiên Chúa Giáo dẫn đầu, hiện nay nghe nói mục sư Cơ Đốc Giáo 

cũng đọc Đại Tạng Kinh, bạn nói thiện căn này trồng xuống sâu dày biết 

mấy. Cho nên khi chúng tôi gặp những tín đồ tôn giáo này, Mục Sư, A 

Hoanh105, tôi đều chắp tay xưng họ là Bồ Tát thật, chẳng phải Bồ Tát giả. 

Một khi họ nhìn thấy hình dáng của chúng ta thì tâm niệm nghĩ đến Phật 

của họ sẽ sanh khởi. Thế nên chư vị phải biết công đức người xuất gia 

rất lớn, dù phá giới nhưng công đức [của hình tướng xuất gia ấy] cũng 

chẳng  lường  được,  bạn  chẳng  có  cách gì so sánh.  Hình tướng  này  của 

bạn [là người tại gia] ra đường, tâm niệm của Phật, Bồ Tát trong tâm  

người ta làm sao khởi lên được? Chẳng khởi lên được. Thế nhưng chúng  

tôi mặc chiếc áo này, cạo đầu trọc, khi đi đến đâu đều làm cho chúng 

sanh trong tâm khởi lên ý niệm về Phật, tâm niệm Bồ Tát, thế nên đi một 

vòng ở ngoài đường thì có bao nhiêu người trồng được thiện căn? Tại 

sao xưng người xuất gia là một trong Tam Bảo, quý là ở chỗ này, ai có 

105 Chữ A Hoanh (阿訇  ahong) nghĩa là thầy tế Hồi giáo cũng có nguồn gốc từ chữ 

Akhoond. Akhoond (akhund hay akond) trong tiếng Iran nghĩa là một thầy cúng đạo 

Hồi, thường dùng ở Iran và Azerbaijan. Akhoond có nhiệm vụ hướng dẫn các buổi cúng 

tế, cầu nguyện trong nhà thờ Hồi giáo. Tuy nhiên trong vài thập niên gần đây, danh 

từ này trong tiếng Iran lại được dùng như một danh từ có nghĩa giảm danh dự, phẩm 

giá của người ta, có khi được dùng trong chữ mang  ý nghĩa lăng mạ, sỉ nhục, chế 

nhạo (Theo Wikipedia). 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 464

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thể so sánh nổi? Hãy khoan bàn về trì giới hay phá giới, chỉ riêng nói về 

việc làm cho hết thảy chúng sanh khởi lên ý niệm của Phật, Bồ Tát, thì  

công đức ấy chẳng thể nghĩ bàn. 

Nếu bạn quả nhiên hiểu rõ đạo lý này, ở đây chú ý  “thiện nam tử, 

 thiện nữ nhân” . Tâm nguyện tạo hình tượng Bồ Tát rộng lớn vô lượng 

vô biên, một hình tượng này độ hết thảy chúng sanh. Họ tu được công 

đức thù thắng như vậy  “thị nhân bách phản sanh ư tam thập tam thiên, 

 vĩnh bất đọa  ư ác đạo”   .  Sanh  đến cõi trời  Ba  Mươi  Ba  một  trăm  lần 

chẳng đọa ác đạo, lợi ích này chẳng kể là lớn lắm, so sánh với công đức 

của người ấy tu thì đương nhiên sẽ đạt được, chúng ta còn hoài nghi gì 

nữa? Cho nên hiểu rõ Lý thì nhìn Sự sẽ chẳng hoài nghi nữa. Phía trước 

có nói siêu việt tội trong ba mươi kiếp, ở đây nói sanh lên trời Ba Mươi 

Ba một trăm lần, trời Ba Mươi Ba là cõi trời Đao Lợi, hưởng phước trời, 

chẳng đọa tam ác đạo, đây là phước tạo hình tượng của Bồ Tát.  Phía  sau 

nói họ còn phước dư,  “giả như thiên phước tận cố” , nếu như phước trời 

hưởng hết, phước một trăm lần hưởng hết, vẫn còn phước thừa. Phước 

thừa  “hạ sanh nhân gian, do vi quốc vương, bất thất đại lợi” , đến nhân 

gian  vẫn hưởng  nhân  thiên  phước báo,  thời  xưa  phước báo nhân  thiên 

lớn nhất là làm vua. Ngày nay một số người chẳng chịu tìm hiểu lý luận 

trong ấy, mê vào dân chủ, mọi người tán thán dân chủ, hiện nay trào lưu 

là như vậy, chúng ta phản đối dân chủ thì làm sao được! Thật ra người 

có học vấn chân chánh, khi so sánh kỹ chế độ vua chúa thời xưa với dân 

chủ ngày nay, [sẽ thấy] chế độ vua chúa có nhiều điểm tốt, lợi ích của 

dân chủ chẳng bằng chế độ vua chúa. Nếu chư vị đọc lịch sử kỹ càng, 

quan  sát  kỹ  lưỡng,  tuy  quân  chủ  có  tệ  đoan,  nhưng  dân  chủ  không  có 

khuyết điểm hay sao? Mỗi thứ đều có lợi và hại. 

Bạn phải dùng đầu óc rất bình tĩnh để suy nghĩ, quan sát, trên thế 

gian này muốn tìm một chế độ chỉ có lợi chẳng có hại thì không thể tìm 

được. Chế độ càng tốt, nhà Nho nói rất hay “Người còn thì triều chánh 

còn, người mất thì triều chánh mất”, đều do người tạo nên. Nhà Phật nói 

 “Người  có  thể  hoằng  đạo,  chẳng  phải  đạo  hoằng  người” ,  Phật  pháp 

đích thật là cứu cánh viên mãn, nhưng hoằng dương Phật đạo cũng phải 

nhờ con người. Nếu người này chẳng có đức hạnh, cái đạo mà họ hoằng 

này cũng biến chất rồi.  Bản chất của đạo vốn chẳng có lỗi lầm, đến tay 

của  họ  thì  biến  thành  lỗi lầm.  Những  đạo  lý  này  tuyệt  đối  không  phải 

người ta nói mình cũng nói, chúng ta nghe người ta nói thì phải suy nghĩ 

cặn kẽ. Vào thời cổ, tôi vô cùng hâm mộ chế độ thời cổ, điểm này cũng 

chịu ảnh hưởng của tiên sinh Phương Đông Mỹ. Phương tiên sinh khâm 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 465

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

phục chế độ Châu Lễ nhất, trước sau ông đã nói cho tôi nghe mười mấy 

lần, ông nói Châu Lễ là hiến pháp tốt nhất từ xưa đến nay, trong nước và 

ngoài nước, Châu Lễ là do Châu Công đính soạn. Nếu con cháu đời sau 

của nhà Châu vẫn y theo pháp này mà làm thì sẽ chẳng mất nước, chế độ 

này quá hoàn mỹ. Mục đích thầy Phương nói những lời này là hy vọng 

tôi đọc bộ sách này, nhưng tôi lật sách xong, lật mấy trang rồi không đọc 

nữa. Trong Tam Lễ, tôi chỉ đọc Lễ Ký, còn Châu Lễ và Nghi Lễ tôi chưa 

đọc.  Vì  sau  này  học  Phật,  chẳng  còn  hứng  thú  đối  với  chính  trị  nữa. 

Những gì nói trong Lễ Ký, có rất nhiều việc liên quan đến giới luật của 

chúng ta, đây là việc đáng tham khảo. 

Đến  năm  đầu  Dân  Quốc,  ông  Tôn  Trung  Sơn  nghĩ  ra  một  cách 

cũng  rất  tốt,  nhưng  đáng  tiếc  là  chẳng  có  người  tiếp  tục  hoằng  dương 

phát  triển  thêm,  điều  này  rất  đáng  tiếc.  Ông  Tôn  đọc  sách  nhiều,  đích 

thật là học rộng nghe nhiều, đối với Quốc Học Trung Quốc ông có trình 

độ rất sâu, tri thức Tây phương tương đối phong phú, nên ông nghĩ ra 

phương  pháp  này,  chọn  ra  ưu  điểm  của  quân  chủ  và  dân  chủ,  gạt  bớt 

khuyết điểm cả hai, đó là một lý tưởng như vậy. Phát minh ra Tam Dân 

chủ nghĩa106, hiến pháp Ngũ Quyền, một đảng chuyên chánh. Trong tâm 

ông chẳng phải chính trị đa đảng, là chuyên chánh một đảng. Một đảng 

này từ đâu tới? Thay thế cho một gia tộc của vua chúa thời xưa. Thời 

xưa vua chúa thống trị quốc gia là một gia tộc thống trị. Ngày nay chúng 

ta dùng một đảng, tập trung những người có trí huệ, có tài năng trên toàn 

quốc  vào  một  chỗ,  cùng  nhau  thống  trị  quốc  gia,  một  đảng  chuyên 

chánh. Đây là có ưu điểm của quân chủ, gạn lọc ra ưu điểm  của quân 

chủ. Cách nghĩ của ông ta rất tốt, đáng tiếc là sau khi ông mất đi, có ai 

hiểu được Tam Dân Chủ Nghĩa? Tôi thường than tiếc cho ông. Nguyên 

nhân căn bản nói thật ra là cả đời ông bôn ba khổ nhọc, sau khi lật đổ 

Mãn Thanh được mấy năm thì ông mất, thọ mạng quá ngắn. Nếu ông có  

thể sống thêm hai chục năm, sức ảnh hưởng ấy sẽ rất lớn. 

Vả nữa nguyên nhân quan trọng cũng ở tại Giáo Dục, khi cổ thánh 

tiên  hiền  Trung  Quốc  xây  dựng  một  chánh  quyền  có  thể  kéo  dài  mấy 

trăm  năm,  nhân  tố  thành  công  của  họ  ở  đâu?  Ở  tại  giáo  dục.  Chánh 

quyền triều Hán do Hán Cao Tổ thành lập, nhưng đến đời thứ hai là Hán 

Võ Đế thì lập nên chánh sách giáo dục của quốc gia. Sau khi chánh sách 

106 Tam  Dân  Chủ  Nghĩa  là  một  triết  lý  chính  trị  do  ông  Tôn  Trung  Sơn  đề  xướng. 

Tam Dân chủ nghĩa gồm có ba phần: Dân Tộc, Dân Quyền, và Dân Sanh. 

Hiến pháp ngũ quyền: Hiến pháp ghi trong Tam Dân chủ nghĩa gồm có năm ngành: 

Lập pháp, Hành pháp, Tư pháp, Điều Khiển, và Thẩm Tra. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 466

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

giáo dục được xây dựng, trong hai ngàn năm Trung Quốc thay triều đổi 

vua, chánh quyền thay đổi nhưng tông chỉ giáo dục chẳng thay đổi, đây 

là điểm rất tuyệt diệu! Sau khi [chánh sách giáo dục được] Hán Võ Đế 

đặt ra mãi cho đến đời Mãn Thanh cũng chẳng thay đổi, đây cũng là việc 

rất khó nghĩ bàn. Chư vị thử nghĩ xem nếu tông chỉ giáo dục này không 

tốt lắm thì tại sao vua chúa các đời sau không thay đổi? Giáo dục này 

chính là giáo dục luân lý đạo đức, đề cao Khổng Mạnh, lấy tư tưởng của 

Khổng Mạnh làm chủ lưu, phối hợp thêm Bá Gia Chư Tử107, dùng nhà

Nho làm chủ. Thế nên giáo dục này dạy những gì? Dạy luân thường. Nói  

cách  khác  dạy  bạn  hiểu  được  quan  hệ  giữa  người  và  người,  giữa  lãnh 

đạo và thuộc cấp tức là quan hệ quân thần, quan hệ bạn bè, được vậy bạn 

mới làm một người hoàn mỹ, mới biết cách làm người. Sau đó mới dạy 

bạn quan hệ giữa người và hết thảy vạn vật, dùng cách nói hiện nay bạn 

mới biết tôn trọng sinh thái tự nhiên, bảo vệ sinh thái tự nhiên, làm cho 

hoàn cảnh sinh sống của chúng ta càng thêm tốt đẹp. Cuối cùng dạy bạn 

quan hệ giữa người và thiên địa quỷ thần. Đây là tông chỉ, phương châm 

giáo dục của Trung Quốc suốt hai ngàn năm qua, thế nên giữa người với 

người có cảm tình sâu đậm, có đạo nghĩa. 

Nếu ngày nay không nói đến giáo dục này, buông bỏ mất, lấy chủ 

nghĩa công lợi của Tây phương, việc này làm sao được! Thiên hạ sẽ đại 

loạn, chẳng thể có hòa bình, yên ổn, tại sao? Ai nấy đều tranh lợi, như 

vậy thì làm sao được? Tranh danh đoạt lợi, chẳng tiếc bất cứ thủ đoạn gì, 

thế gian này còn ngày tháng thái bình nữa sao? Ngày nay Tây phương đã 

cảm nhận xung kích rất lớn, gặp khó khăn rất lớn. Hiện nay họ đang suy 

nghĩ, nghiên cứu [học vấn] của Trung Quốc. Hầu như mỗi đại học ở Mỹ 

đều có trung tâm Hán Học, họ hết lòng nghiên cứu học vấn truyền thống 

Trung Quốc cổ xưa, nghiên cứu học vấn của Ấn Độ cổ xưa, hy vọng tìm 

được trong ấy một số lý luận, nguyên tắc có thể cứu vãn xã hội hiện nay. 

107 Bá gia chư tử là những học thuyết nẩy sanh tại Trung Quốc từ sau thời Tây Châu 

cho đến trước khi Tần Thủy Hoàng thống nhất đất nước (sử thường gọi là thời đại 

Tiên Tần). Do trong thời ấy, chư hầu các nước đua nhau tranh giành thế lực, nên ra 

sức chiêu mộ nhân tài, mâu thuẫn xã hội và giai cấp rất cao nên rất nhiều triết gia 

(như Khổng Tử, Lão Tử, Tuân Tử, Mặc Tử, Hàn Phi Tử v.v…) đề xướng những học 

thuyết nhằm giải quyết những vấn nạn, khúc mắc trong xã hội. Chữ “bá gia” là một 

đại từ phiếm chỉ nhằm nói lên tư tưởng phong phú, phức tạp, chứ không có nghĩa là 

có đến một trăm học thuyết khác nhau. Dựa trên các bộ sử như Sử Ký của Tư Mã 

Thiên và Hán Thư của Ban Cố, thời Tiên Tần chỉ có các học phái như sau Nho Gia, 

Đạo Gia, Âm Dương Gia, Pháp Gia, Mặc Gia, Danh Gia, Tung Hoành Gia, Tạp Gia, 

Nông Gia, Binh Gia, Tiểu Thuyết Gia, Y Gia, Phương Kỹ Gia, và Số Thuật Gia. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 467

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Hiện nay nếu bạn đối với những vấn đề này hiểu sơ lược một chút, bạn 

đến những đại học ở ngoại quốc để diễn giảng thì sẽ được hoan nghinh. 

Tôi biết được rất thô thiển, một chút ngoài da, nhưng tôi ở những trường 

học  ngoại  quốc  này  nói  sơ  sơ  cũng  được  hoan  nghinh  phi  thường.  Họ 

nghe nói, [cảm thấy] rất hiếm có, kỳ lạ, chưa từng nghe qua, Trung Quốc 

có đồ tốt như vậy, tiếc rằng chẳng có người giới thiệu. 

Đoạn  kinh  văn  này,  trong  chú  giải  pháp  sư  Thanh  Liên  chỉ  cho 

chúng ta các tư liệu tham khảo rất quan trọng, trong ấy quan trọng nhất 

là nặn tạo tượng Phật phải dùng tâm cung kính, phải dùng tịnh tài, tịnh 

vật tiêu biểu cho lòng kiền thành, cung kính, thì mới khởi lên cảm ứng, 

đạo giao. Bạn xem người thời xưa tô vẽ, chứ người hiện nay rất hiếm [ai 

làm  như  vậy]  rồi,  trước  khi  vẽ  một  tượng  Phật,  nhất  định  phải  tịnh 

thân108,  rửa  tay,  rửa  sạch  sẽ,  mặc  y  phục  sạch  sẽ,  có  khả  năng  thì  nhất 

định thay quần áo mới, không có khả năng thì quần áo nhất định phải 

giặt sạch sẽ, tiêu biểu cung kính. Giấy và mực nhất định chẳng dùng cho 

việc  khác.  Bút  vẽ  tượng  Phật  thì  dành  riêng  để  vẽ  tượng  Phật,  tuyệt 

chẳng dùng để viết chuyện khác, chuyên dùng cũng là tượng trưng cho 

lòng cung kính. Những tài vật cần thiết đều là tịnh tài, là tiền của mình 

đáng có được, tuyệt chẳng dùng tiền tài chẳng tịnh. Bất tịnh là những gì 

tôi chẳng nên có [mà có], chẳng phải tiền của tôi, tôi dùng thủ đoạn để 

gạt lấy, hoặc uy hiếp, ép buộc người ta chẳng thể không tặng cho, tiền tài 

như vậy gọi là bất tịnh tài. Phải dùng tâm thanh tịnh, vật thanh tịnh để 

tạo tượng. Chư vị hiện nay có cuốn này, ở trang ba mươi hai trong cuốn 

chú giải, đếm ngược hàng thứ hai, câu sau chót, tôi đọc cho quý vị nghe: 

 Lại  không  cho  tạo  tượng  nửa  người,  thiện  tướng  chẳng  khởi,  đọa  lạc 

 sanh tử 109, hy vọng mọi người phải chú trọng câu này. Hiện nay có nhiều 

địa  phương  cúng  tượng  Phật,  Bồ  Tát  chỉ  có  nửa  người,  có  chỗ  cúng 

tượng Phật, Bổ Tát chỉ có cái đầu, cúng như vậy tạo tội nghiệp, quả báo 

này nhất định ở tại địa ngục. Cúng tượng Phật nửa người thì tội nghiệp 

đã chẳng nhẹ, đọa lạc sanh tử chẳng có công đức. Thế nên vẽ hình tượng 

Bồ  Tát  phải  vẽ  cho  hoàn  chỉnh,  phải  vẽ  tượng  toàn  thân  (cả  người), 

không thể  vẽ tượng nửa  người,  bất  luận là  tượng  ngồi, hoặc đứng  đều 

phải vẽ toàn thân, phải chú ý điểm này! Chúng ta tạo tượng người ta có 

108 Tịnh thân ngoài nghĩa là tắm rửa sạch sẽ, quần áo sạch sẽ, còn là thanh tịnh thân 

tâm, chẳng hạn không ăn uống rượu thịt, không ăn các thứ tỏi, hành, những chất cay 

nồng, không ăn nằm, không khởi lên ý niệm tà vạy, thậm chí có người còn thọ Bát 

Quan Trai Giới trong suốt thời gian tạc tượng. 

109 “Hựu bất hứa tạo bán thân tượng, thiện tướng bất khởi, đọa lạc sanh tử”. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 468

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thể tạo tượng nửa người, không thành vấn đề, còn tượng Phật, Bồ Tát thì 

tuyệt đối không thể. Tượng người có thể tạo nửa người, bạn nói có ai tạo 

tượng chỉ tạo cái đầu còn ngoài ra không có gì khác. Trong phong tục 

tập  quán  của  chúng  ta,  đây  là  điều  không  cát  tường,  đầu  bị  người  ta 

chém đứt rồi, sao lại làm như vậy? Không thể như vậy được. Ở đây Ngài 

có viết một câu như vậy, đặc biệt nhắc nhở chư vị đồng tu. 

Trong chú giải Ngài dùng một đoạn trong Kinh Tạo Tượng Công 

Đức,  trang  ba  mươi  ba  hàng  thứ  hai,  câu  cuối  cùng  Kinh  Tạo  Tượng 

Công Đức nói:  “Nếu ai lúc lâm chung, thốt lên lời nói [bảo người khác] 

 tạo tượng, thậm chí [tượng được tạo] chỉ nhỏ như hạt lúa mạch” , đây là 

đại mạch, tức là nói tạo tượng, tượng rất nhỏ, nhỏ như hạt lúa đại mạch, 

rất nhỏ,  “có thể trừ tội trong mười ức kiếp sanh tử suốt ba đời, có mười 

 một công đức” . Tạo tượng nhỏ như hạt lúa cũng có công đức to lớn như 

vậy, huống chi là tạo tượng Phật, Bồ Tát lớn? Chúng ta phải hiểu đạo lý 

này. Có lẽ ngày nay có một số người đọc thấy lời này nên tranh nhau tạo 

tượng Phật lớn, tạo tượng Bồ Tát lớn, họ tạo tượng như vậy có thể có 

công đức lớn như vậy không? Như đoạn trước có nói, nếu là bất tịnh tài 

thì sẽ chẳng có công đức này. Thế nên tạo tượng nhất định phải cân nhắc 

khả  năng  của  mình,  miễn  cưỡng  tích  tụ  rất  nhiều  tiền  tài  bất  tịnh  thì 

tượng này tạo không đúng như pháp. Do đó tạo tượng thì mọi người đều 

có  thể  tạo,  công  đức  có  được  lại  không  giống  nhau.  Là  cái  gì  không 

giống? Nơi phát tâm tạo tượng của bạn, chỗ khởi tâm, tại sao khởi tâm 

niệm muốn tạo tượng này, động cơ của bạn ở đâu. Nếu tượng này đích 

thật sẽ làm cho mọi người trồng thiện căn, khởi phát tâm Hiếu của mọi 

người thì công đức này rất lớn. Nếu động cơ là vì muốn trang nghiêm 

đạo tràng của mình, tỏ rõ đạo tràng này thù thắng hơn nơi khác, trong ấy 

có tâm cao thấp, nhà Phật gọi là tâm cao hạ, giống như tranh đua vậy, 

tâm như vậy không tốt, tâm đó là tâm háo thắng. Tâm háo thắng tuy có 

công đức rất lớn, tương lai sẽ sanh vào cõi nào? Cõi A Tu La, đường Tu 

La, kinh Lăng Nghiêm dạy chúng ta phước báo lớn nhất là A Tu La ở 

cõi trời, kế đó là A Tu La cõi người, kế đó là A Tu La cõi súc sanh, cõi 

ngạ quỷ, bốn cõi này đều có A Tu La, chỉ có địa ngục là chẳng có A Tu 

La. Do đó A Tu La đọa vào cõi nào thì dùng cõi đó để xưng tên. Trong 

kinh Phật thường gọi là năm cõi (ngũ thú), năm cõi chẳng kể A Tu La, A 

Tu La ở cõi nào thì tính là cõi đó. Nói sáu cõi thì chỉ A Tu La [riêng rẽ]. 

Có thể thấy trong kinh Phật thường nói  “Nhân địa chẳng thật sẽ chiêu 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 469

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 cảm được quả cong quẹo”  110, sơ phát tâm của chúng ta là gì? Vì sao lại 

làm  như  vậy?  Cho  nên  chân  chánh  tạo  tượng  là  vì  phát  triển  hoằng 

dương Phật pháp, đem lợi ích cho chúng sanh, công đức ấy sẽ lớn. 



Phía sau Ngài nói mười một thứ công đức đều liệt kê ra trong đó, 

mỗi công đức đều có nghiệp nhân của nó, đều có nhân duyên, nhất định 

phải tương ứng với nhân duyên, duyên tương ứng, có nhân ắt có duyên, 

sau đó mới có quả báo. 

- Thứ nhất là  “Thế thế nhãn mục thanh khiết” (Đời đời mắt trong 

sạch), tại sao mắt trong sạch? Thường thường nhìn hình tượng Phật, Bồ 

Tát nên có được quả báo này. Cho nên khi chúng ta hiểu được đạo lý này 

xong, trong nhà của các cư sĩ, quý vị sắp đặt phòng khách của quý vị, 

đừng  treo  đồ  vật  tùm  lum,  chẳng  có  ý  nghĩa  gì  hết;  cũng  đừng  treo 

những bức họa viết chữ của các người nổi danh, đều nhiễu loạn tâm tình. 

Nên treo gì? Treo hình tượng Phật, Bồ Tát. Bốn phía trong phòng khách 

đều  có thể treo,  bất  luận  ngồi  ở  đâu bạn  cũng  có  thể  thấy  tượng  Phật, 

nhất  tâm  niệm  Phật.  Nếu  chuyên  tu  Tịnh  Độ,  nói  thật  ra,  chọn  ra  một 

tượng Phật, bốn phía đều treo tượng giống nhau. Giống như Niệm Phật 

Đường trong Cư Sĩ Lâm hiện nay của chúng ta, toàn bộ đều treo tượng A 

Di Đà Phật, hình như đã treo hơn một trăm tấm, một trăm, hai trăm tấm 

bạn đều nhìn thấy. Bất luận đầu bạn xoay về hướng nào thì cũng đối diện 

A Di Đà Phật, ở nơi ấy tu hành, mắt nhất định đời đời thông minh, được 

quả  báo  mắt  được  thanh  khiết,  quý  vị  nghĩ  coi  phải  là  đạo  lý  này  hay 

không? 

- Thứ hai  “Sanh xứ vô ác” (Nơi sanh chẳng có việc ác), sự việc 

trong đời này đều do nhân ta tạo đời trước, chúng ta thọ nhận quả báo, 

nhân đời này chúng ta tu rất thù thắng, thì đời sau, đời sau nữa nhất định 

sanh đến hoàn cảnh rất tốt, chẳng thấy những hình tượng ác, cũng chẳng 

nghe âm thanh ác, đây là phước báo. 

- Thứ ba  “Thường sanh quý gia” (Thường sanh vào nhà tôn quý). 

Quý là tôn quý, nhà tôn quý không nhất định là phú quý, chẳng nhất định 

là  giàu  có,  có  đức  hạnh  là  tôn  quý.  Bạn  sanh  đến  nhà  này,  người  cha 

người mẹ, tổ tiên đều tích đức, háo thiện tích đức, bạn sanh vào nhà như 

vậy. Đây là gì? Cảm ứng đạo giao, tâm hạnh mình thiện thì nhất định là 

thiện cùng thiện cảm ứng. Tuy đức Phật trong kinh nói cha mẹ cùng con 

cái có bốn thứ duyên: Báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ, đây là một nguyên 

tắc. Trong đời quá khứ duyên đã kết quá nhiều quá nhiều, nói cách khác, 

110 Nhân địa bất chân, quả chiêu vu khúc. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 470

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

duyên có thể làm cha mẹ, làm con cái rất nhiều, rốt cuộc chọn duyên nào 

để làm cha mẹ?  [Việc này] liên quan đến tập tánh thiện ác. Nếu thường 

thường  ngắm  nhìn  tượng  Phật,  thường  thường  xưng  danh  hiệu  Phật, 

duyên người ấy lựa chọn nhất định sẽ là thiện duyên. 

- Thứ tư  “Thân như tử ma kim sắc” (Thân có màu vàng tía), đây 

là hình dung thân tướng đẹp, lục căn đầy đủ, chẳng khuyết, thân tướng 

tốt. 

-  Thứ  năm   “Phong  nhiêu  trân  ngoạn” (Nhiều  vật  đồ  chơi  quý 

báu) đây là nói phú quý, sinh hoạt của bạn giàu có, đầy đủ. Nếu đời sống 

chẳng giàu có thì không thể có những đồ chơi quý báu này. Trong các 

thứ đồ quý này, phạm vi được nói đến cũng rất rộng. Nhà háo thiện háo 

đức tuyệt chẳng sưu tập những thứ người thường xem, những thứ trân 

kỳ, hiếm có, những đồ quý này. Nhà người có đức hạnh, có học vấn sưu 

tập điển tịch, họ hưởng thụ những thứ này. Như hiện nay thì rất thuận 

tiện dễ dàng, hiện nay kỹ thuật ấn loát tiện lợi, thời xưa có nhà nào có 

thể có một bộ Đại Tạng Kinh?  Không thể nào. Kinh điển thời xưa, đầu 

thời Dân Quốc vẫn còn ấn loát bằng cách khắc ván, ấn loát chẳng dùng 

mực dầu mà dùng muội tùng111, có lẽ quý vị chưa từng thấy qua, muội 

của  trái  tùng.  Hiện  nay  Kim  Lăng  Khắc  Kinh  Xứ  đã  dùng  mực  dầu, 

chẳng dùng muội cây tùng. Thời xưa những cuốn sách ấy, dùng tay sờ 

thì tay dính chất đen giống như bột vậy, dùng muội cây tùng chà lên [bản 

khắc ván] rồi ép lên giấy, in một cuốn như cuốn kinh Địa Tạng này, sợ 

rằng mỗi người phải tốn thời gian cả một ngày vì phải in từng trang một. 

Sau  đó  đóng  thành  sách,  cắt  cho  ngay  ngắn,  thật  chẳng  dễ,  do  đó  giá 

thành của sách sẽ rất cao, chẳng phải là người giàu có thì chẳng mua nổi, 

số lượng lại rất ít. Hiện nay thuận tiện rồi, là chụp hình làm bản [kẽm để 

in] có thể ấn loát, lưu thông số nhiều. Năm đầu Dân Quốc, lúc đó tôi biết 

ở quê tôi, tỉnh An Huy này, nghe nói hình như chỉ có hai bộ Đại Tạng 

Kinh, và một bộ chẳng đầy đủ. Hai bộ đầy đủ, một bộ thiếu, thật chẳng 

dễ. Những người thường muốn đọc kinh phải vô chùa, vào lầu chứa kinh 

mượn đọc, không thể mượn ra khỏi chùa, chỉ đọc tại lầu chứa kinh. Lầu 

chứa  kinh  giống  như  thư  viện  vậy,  muốn  đem  về  nhà  đọc  bạn  phải  tự 

chép tay, chép xong rồi trả lại, tạng kinh này không được ra khỏi cửa. 

Hiện nay kỹ thuật ấn loát phát đạt, chữ thâu nhỏ nên một bộ Đại Tạng 

111 Muội tùng là chất muội (lọ nồi, lọ nghẹ) của quả thông, hay quả tùng (thậm chí 

không nhất thiết phải là quả, gỗ thông, tùng, bách v.v..) đốt lên, lấy muội đều chế 

biến  được.  Mực  Tàu  hiện  thời  vẫn  dùng  lối  này  để  chế.  Vì  có  nhiều  chất  dầu  nên 

mực in sẽ ăn sâu vào giấy, lâu phai mầu. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 471

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Kinh, như Long Tạng (Đại Tạng Kinh in thời vua Càn Long), hiện nay 

chúng ta in thành một trăm sáu mươi cuốn, giá rất thấp, trong nhà có thể 

thỉnh một bộ, đây là trân bảo! Tứ Khố Toàn Thư thì quá lớn, nhưng Tứ 

Khố  Tập  Yếu  rất  tiện  lợi, thời  xưa chỉ  có  nhà  vua  mới  có  thể  cất  giữ, 

hưởng thụ, hiện nay dân gian chúng ta cũng có thể. Đài Loan in lại bộ 

Tứ Khố Tập Yếu, một bộ giá năm mươi vạn đồng Đài Loan, giá tương 

đối rẻ, số lượng gồm có năm trăm cuốn sách bìa cứng đẹp, tương đương 

với hai, ba bộ Đại Tạng Kinh, đây là trân bảo! Đây là sách đáng để cất 

giữ, tự mình có thể thọ dụng, có thể dạy đời sau. Thế nên phong nhiêu 

trân ngoạn chẳng phải một số đồ cổ bằng ngọc, những thứ ấy chẳng có 

lợi ích thực sự gì cả. Thực sự có lợi ích là những kinh sách kể trên, là 

những lời dạy của cổ thánh tiền hiền. 

- Thứ sáu:  “Sanh hiền thiện gia” (sanh vào nhà lành, hiền). Phía 

trước  nói  thường  sanh  quý  gia,  chú  trọng  ở  chữ  thường,  quả  báo  này 

chẳng  phải  chỉ  một  đời,  công đức  lợi  ích  được kéo dài  nhiều đời,  như 

phía trước nói sanh một trăm lần lên trời Đao Lợi. [Công đức] thứ sáu 

sanh hiền thiện gia khác với phía trước là, phước báo đương nhiên từng 

đời thua kém đời trước một chút. Nếu mỗi đời họ đều chịu tu thì phước 

báo sẽ vĩnh viễn kéo dài không dứt, nhất định phải nhờ vào tu đức, sanh 

hiền thiện gia. 

-  Thứ  bảy   “Sanh  đắc  vi  vương” (sanh  được  làm  vua),  đây  là 

hưởng thụ phú quý nhân gian. 

- Thứ tám  “Tác Kim Luân Vương” (Làm Vua Kim Luân). 

- Thứ chín  “Sanh Phạm thiên” , tầng lớp này càng ngày càng cao, 

hoàn toàn coi bạn tu phước lớn hay nhỏ, tu phước lớn nhỏ chẳng ở chỗ 

tạo  tượng  lớn  hay  nhỏ,  phải  hiểu  đạo  lý  này.  [Lớn  nhỏ]  ở  nơi  tâm  tu 

phước của bạn lớn hay nhỏ, tâm lượng bạn lớn, tạo tượng nhỏ thì công 

đức cũng lớn; tâm lượng nhỏ, tạo tượng lớn thì phước cũng nhỏ. Do đó 

lớn nhỏ chẳng dựa trên tượng lớn hay nhỏ, mà ở tại tâm lớn hay nhỏ, ở 

tại  tâm  địa  nhiễm  hay  tịnh,  nhất  định  phải  hiểu  đạo  lý  này.  Phật  pháp 

thực sự là pháp bình đẳng, nếu nói tôi tạo tượng lớn thì phước sẽ lớn, 

tượng nhỏ thì phước nhỏ, vậy thì chỉ có người có tiền, có thế lực mới tu 

được phước lớn, người nghèo chẳng thể tu phước báo, như vậy thì chẳng 

bình đẳng. Trong Phật pháp [tất cả] đều bình đẳng, có khi người nghèo 

tu phước còn vượt trội phước của người giàu tu gấp nhiều lần, [lớn nhỏ]  

là ở tại tâm thanh tịnh, phải hiểu đạo lý này. 

- Thứ mười  “Bất đọa ác đạo” . 

- Thứ mười một  “Hậu sanh hoàn năng kính trọng Tam Bảo” (Đời  

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 472

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

sau còn có thể kính trọng Tam Bảo), điều này rất quan trọng! Mười điều 

trước đều nói về quả báo, điều này là nhân. Đây là việc Phật pháp nói 

quả  sẽ  chẳng  bỏ  sót  nhân,  nói  nhân  thì  nhất  định  sẽ  nói  đến  quả  báo, 

cách nói như vậy mới viên mãn. Đời sau vẫn còn kính trọng Tam Bảo, 

có thể thấy phước đức này của họ có thể kéo dài, chẳng phải một đời liền 

hưởng hết. Hiện nay chúng ta quan sát những người có phước báo trong 

thế gian này, bạn quan sát cặn kẽ, phước báo của họ hầu như rất mau hết, 

thọ mạng đời này còn chưa hết thì phước báo của họ đã hết rồi. Ở nước 

ngoài  chúng  ta  thấy  rất  nhiều  công  ty  sụp  đổ,  phá  sản,  tuổi  họ  cũng 

chẳng lớn lắm, đó là lúc hưởng phước chẳng biết tu phước. Người thế 

gian thực sự rất ít kẻ có thể kéo dài phước báo tới hai đời, ba đời. Hiện 

tại là một đời bản thân chính mình có thể hưởng phước một đời, người 

như  vậy  đã  là  rất  ít  rồi.  Thường  thường  là  thời  gian  hưởng  phước  rất 

ngắn, lúc hưởng phước chẳng biết tu phước, lúc hưởng phước chẳng biết 

làm lợi ích cho xã hội chúng sanh, cho nên thời gian họ hưởng phước rất 

ngắn ngủi. Điều này rất quan trọng, lúc hưởng phước nhất định phải biết 

tu phước, phải biết phước này từ đâu tới. 

Trong  kinh  đức  Phật  nói,  có  thể  nói  hoàn  toàn  là  cảnh  giới  của 

phàm phu. Tiền tài, có một ai không mong cầu tiền tài? Trong tâm cầu 

tiền tài, tham tiền tài, như vậy là sai, chẳng biết tiền tài có được là do bố 

thí tài vật. Chân chánh hiểu rõ đạo lý này, có tiền tài thì dốc toàn tâm 

toàn lực để bố thí, bố thí một cách vô điều kiện, thực sự chẳng phải cân 

nhắc hiệu quả của sự bố thí, chẳng cần suy nghĩ về việc này. Tôi bố thí 

là việc tốt, cứu giúp người ta, đương nhiên chúng ta chẳng phải trực tiếp 

đi  cứu  giúp,  nhất  định  là  có  một  số  người  giúp  đỡ,  chúng  ta  giao  cho 

người ta làm việc này. Nếu người ta đem tiền này đi làm việc khác, hoặc 

lấy đi hưởng thụ, thì đó là nhân quả của họ, chẳng liên quan gì với mình. 

Tâm tôi phát là thuần chánh, phước tôi được sẽ viên mãn. Nếu bạn còn 

cân nhắc, sợ tiền cứu trợ bị người ta lấy mất, chẳng dám làm, nói cách 

khác duyên để bạn tu phước đã bị đoạn dứt, trở thành người chẳng có 

phước.  Trong  tâm  cứ  thường  lo  âu,  cứ  nghĩ  đến  những  chuyện  được, 

chuyện mất, tương lai cảm quả báo ngu si, chẳng có trí huệ. 

Cho nên chúng ta dùng tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm từ bi 

để tu phước, đương nhiên chúng ta cũng phải xem xét người mình nhờ đi 

làm  chuyện  phước  thiện  này,  nếu  không  lựa  chọn,  không  xem  xét  thì 

mình không có tội, nhưng có lỗi lầm. Nếu người mình nhờ [làm phước  

này]  đáng  tin  cậy,  rất  ổn  thỏa  thì  phước  báo  sẽ  viên  mãn;  nếu  người 

mình nhờ chẳng ðáng tin cậy, bạn vẫn có phýớc báo, nhýng phýớc này 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 19 

 473

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

không viên mãn, chẳng phải là không có phước báo. Nhân quả trong ấy 

rất  phức  tạp,  chẳng  dễ  giảng  cho  rõ  được,  chư  vị  phải  học  nhiều,  đọc 

kinh  điển  nhiều,  suy  nghĩ  thêm,  dần  dần  bạn  sẽ  khai  ngộ,  bạn  sẽ  hiểu 

được,  biết  mình  nên  làm  thế  nào  để  tu  phước.  Làm  cho  mình  đời  nào 

kiếp nào cũng thực sự được hạnh phúc mỹ mãn, đời sống vật chất chẳng 

thiếu thốn, không thiếu tức là có phước báo, không cần nhiều quá; thông 

minh trí huệ, khỏe mạnh sống lâu, đời sau có thể có hoàn cảnh sinh sống 

tốt hơn. Tây Phương Cực Lạc thế giới thực sự là hoàn cảnh sinh hoạt rốt 

ráo viên mãn. Chúng ta hiểu rồi, biết rồi thì trong đời này nhất định phải 

dốc hết tâm, hết sức để làm việc này cho bằng được.  [Ngoài việc] cầu 

sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới ra, những việc khác đều có thể buông 

bỏ, trong đời này chúng ta tu học, nhân duyên quả báo mới có thể đạt 

đến viên mãn. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 20 (Số 14-12-20) 

Xin  mở  kinh,  quyển  trung,  trang  ba  mươi  ba,  xem  kinh  văn  bắt 

đầu từ hàng cuối: 

 Nhược  hữu  nữ  nhân  yếm  nữ  nhân  thân,  tận  tâm  cúng  dường 

 Địa  Tạng  Bồ  Tát  họa  tượng,  cập  thổ  thạch  giao  tất  đồng  thiết  đẳng 

 tượng. Như thị nhật nhật bất thoái, thường dĩ hoa hương, ẩm thực, y 

 phục, tăng thải, tràng phan, tiền, bảo vật đẳng cúng dường. 

若有女人厭女人身。盡心供養地藏菩薩畫像。及土石

膠漆銅鐵等像。如是日日不退。常以華香。飲食。衣服。

繒綵。幢旛。錢。寶物等供養。

 (Nếu có người nữ nào  nhàm  chán  thân  người nữ, hết lòng  cúng 

 dường tượng vẽ của Địa Tạng Bồ Tát, cùng những tượng bằng đất, đá, 

 keo,  sơn,  đồng,  sắt,  v.v..,  ngày  ngày  như  thế  không  thoái  chuyển;  lại 

 thường  đem  hoa,  hương,  đồ  ăn,  thức  uống,  quần  áo,  gấm  lụa,  tràng 

 phan, tiền bạc, báu vật, v.v.. cúng dường.) 

Chúng ta đọc tiếp cũng được. 

 Thị  thiện  nữ  nhân  tận  thử  nhất  báo  nữ  thân,  bách  thiên  vạn 

 kiếp cánh bất sanh hữu nữ nhân thế giới, hà huống phục thọ. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 474

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

是善女人盡此一報女身。百千萬劫更不生有女人世界

。何況復受。

 (Thì người thiện nữ đó sau khi mãn một báo thân nữ hiện tại, trải 

 qua  trăm  ngàn  muôn  kiếp  còn  không  sanh  vào  thế  giới  có  người  nữ, 

 huống chi là thọ lại [nữ thân].) 

Đoạn này nói về việc chuyển thân nữ. Việc này xã hội hiện nay 

khác với xã hội thời xưa, xã hội cổ xưa ở Trung Quốc, ở Ấn Độ, có thể ở 

những nước khác cũng giống  như vậy,  địa  vị  của  phụ  nữ trong  xã  hội 

tương đối thấp, đó gọi là nam nữ chẳng bình đẳng. Xã hội hiện nay khác 

với lúc trước. Thời quá khứ, trong kinh đức Phật nói thân người nữ có 

nhiều chướng ngại, phiền não nhiều hơn người nam, tình chấp nặng, thế 

nên  đức  Phật  trong  kinh  Ngọc  Da  Nữ112  nói  người  nữ  có  mười  việc 

thường âu lo. Thứ nhất là lúc sanh ra, cha mẹ chẳng hoan hỷ, người mẹ 

sanh con trai thì rất vui, lúc sanh con gái thì tâm hoan hỷ giảm bớt rất 

nhiều. Thứ hai, đây là nói trong xã hội thời xưa, cha mẹ chăm sóc dạy dỗ 

con gái rất nghiêm khắc113, dù đã trưởng thành cũng không thể gặp mặt 

khách  [đàn  ông]  bên  ngoài,  [tức là]  khách không  phải là họ hàng  thân 

thuộc, cô ta phải phân biệt người trong họ và người ngoài, đây là [việc] 

thường  tránh  gặp  người  ngoài.  Kế  đến  là  lúc  lấy  chồng,  cha  mẹ  lại  lo 

112 Kinh Ngọc Da Nữ do ngài Trúc Đàm Vô Lan (Dharmaraksa) dịch vào thời Đông 

Tấn,  tên  gọi  đầy  đủ  là Trưởng  Giả  Nghệ  Phật Thuyết Tử  Phụ Vô  Kính  Kinh.  Nội 

dung kinh là bài giảng của đức Phật dành cô Ngọc Da, con dâu của trưởng giả Cấp 

Cô Độc. Cô này ỷ nhà giàu có, bản thân thông minh, lấn hiếp chồng, hỗn hào với cha 

mẹ chồng, thậm chí khinh thường Tam Bảo. Một buổi nọ, đức Phật nhận lời thỉnh 

đến thọ trai tại nhà ông Tu Đạt Đa, cô này giả vờ bệnh nằm lỳ trong phòng không 

thèm ra tiếp đãi, nhưng đức Phật đã dùng thần thông rót vào tai cô những giáo huấn 

về đức hạnh cần có của người phụ nữ. Cô ta tỉnh ngộ, xin sám hối và phát nguyện 

thọ Thập Giới. Ngoài bản dịch này còn có các bản dịch khác như Ngọc Da Nữ Kinh 

(cũng dịch vào đời Tấn, nhưng đã mất tên người dịch), A Thốc Đạt Kinh (do Cầu Na 

Bạt Đà La dịch vào đời Lưu Tống), bản thứ ba là Phi Thường Phẩm Đệ Cửu Kinh 

trong Tăng Nhất A Hàm (tương đương với kinh Sattabhariyā của tạng Pali. 

113 Vấn đề tỵ hiềm trong xã hội Trung Hoa cổ xưa rất quan trọng. Do vậy, ngay cả bố 

ruột, anh em trai cũng không bước vào phòng con gái nếu không có người đi cùng. 

Trong họ hàng, ngay cả khi tiếp chuyện với anh em họ, cũng phải có người lớn tuổi 

như nhũ mẫu hay a hoàn đứng cạnh để tránh bị người khác đồn đại. Do lẽ này, trong 

Văn Sao, tổ Ấn Quang có khuyên: Khi làm đám, phụ nữ trong nhà không nên ngồi 

sau tăng chúng niệm Phật, mà nên ngồi sau bức mành, ra vào theo lối riêng để tránh 

hiềm nghi. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 475

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

lắng thêm, phải rời khỏi nhà cha mẹ, thân thuộc, trong Phật pháp gọi là 

ái biệt ly khổ. Gả đi lấy chồng hoàn toàn phải coi người chồng, coi sắc 

mặt của người ta, có rất nhiều chướng ngại, khó khăn. Lúc còn nhỏ thì bị 

cha mẹ quản thúc, gả đi rồi thì bị chồng quản thúc, đến già thì bị con 

cháu  quản  thúc,  rất  nhiều  khổ  sở,  thế  nên  người  ta  không  thích  làm 

người nữ. Quan niệm hiện nay khác với thời xưa, chúng ta biết rõ những 

việc này. Nhưng trong đây có một việc quan trọng, là nói cho chúng ta 

biết nghiệp lực có thể thay đổi, chúng ta phải hiểu đạo lý này. Ngay cả 

thân hình cũng có thể chuyển biến, huống chi là dung mạo, thể chất, thân 

thể đương nhiên càng dễ đạt được, phải hiểu đạo lý này. Trong ấy chỉ là 

một nguyên lý:  “Cảnh chuyển theo tâm, tâm có thể chuyển cảnh” , chúng

ta hiểu được đạo lý này thì rất tốt. 

Còn phương pháp chuyển biến, chỗ này nói:  “Nhược hữu nữ nhân 

 yếm nữ nhân thân”  (nếu có người nữ chán ghét thân nữ), trong đoạn sau 

có nói:  “Thị thiện nữ nhân” , do đó có thể biết người nữ nói phía trước 

phải là người nữ  thiện,  [đoạn trước]  đã lược  bớt  một  chữ  [thiện].  Chữ 

này  quan  trọng  phi  thường!  Chúng  ta  coi  đoạn  sau  sẽ  biết  đoạn  này, 

người nữ này phải là người thiện. Người nữ thiện nhất định phải phụng 

hành Tam Phước nói trong Quán Kinh, nhất định phải ghi nhớ điểm này. 

Kinh  này  là  kinh  Đại  Thừa,  có  thể  làm  trọn  hết  mười  một  điều  trong 

Tam Phước, làm được đến mức độ nào thì hãy khoan nói. Chỉ cần bạn 

làm được một phần, hai phần cũng được xưng là người nữ thiện, không 

làm thì không được, nhất định phải làm. Người ấy có cơ sở này, sau đó y 

theo phương pháp và lý luận này để tu học thì sẽ được quả báo.  “Tận 

 tâm” ,  chữ  này  là  mấu  chốt  trong  phương  pháp  tu  hành,  nhất  định  phải 

tận tâm. Tận tâm tức là dùng tâm thành kính cùng cực, chân thật cùng 

cực  để  tu  cúng  dường,  cúng  dường  hình  tượng  của  Địa  Tạng  Bồ  Tát. 

Chữ  hình  tượng  này  là  hình  vẽ  cũng  được,  hình  tượng  nặn  đắp  cũng 

được, đúc bằng vàng, bạc, đồng, sắt cũng được. Ở đây nói chỉ cần cúng 

dường  hình  tượng  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  kinh  văn  phía  sau  cũng  là  ý  này. 

Cúng dường là  “ngày ngày chẳng thoái” , có thể thấy đây là tâm [vững 

bền] lâu dài. 

Nêu  lên  các  thứ  cúng  cụ  (vật  dùng  để  cúng),  dùng  hoa  cúng 

dường, dùng hương cúng dường, dùng thức ăn, thức uống, quần áo, gấm 

lụa, tràng phan, và tiền tài, báu vật, v.v.. để cúng dường, đây là nói về 

vật cúng dường. Vật cúng dường nhiều hay ít, sang hay hèn là tùy theo 

khả năng của mình, tuyệt đối chẳng miễn cưỡng. Trong các cúng cụ này 

[chúng ta] phải hiểu ý nghĩa tiêu biểu pháp của nó, phải đặc biệt ghi nhớ 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 476

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

điểm này. Nếu không biết ý nghĩa tiêu biểu pháp, chỉ dùng hình thức để 

cúng dường thì được lợi ích rất nhỏ, chuyển nghiệp lực chẳng nổi, nhất 

định  phải  hiểu  ý  nghĩa  tiêu  biểu  pháp.  Nói  cách  khác,  hình  tượng  của 

Phật,  Bồ  Tát  và  hết  thảy  cúng  cụ  đều  nhằm  từng  giờ  từng  phút  nhắc 

mình,  đề  cao  cảnh  giác,  bạn  không  ngừng  nâng  cao  đức  hạnh,  bạn  sẽ 

được tự tại. Tự tại giống như Phật, Bồ Tát vậy, nên dùng thân gì để được 

độ  thì  Ngài  hiện  thân  ấy.  Nói  cách  khác,  chuyển  nghiệp  lực  của  mình 

thành nguyện lực, ý nghĩa quan trọng nhất trong đoạn kinh văn này là ở 

đây. Nguyện lực thọ thân sẽ tự tại, còn nghiệp lực thọ thân sẽ chẳng tự 

tại, cho nên phương pháp này là dạy chúng ta chuyển nghiệp lực thành 

nguyện lực. 

Cúng  Hoa,  chúng  ta  nhìn  thấy  Hoa  thì  tưởng  đến  phải  tu  nhân, 

nhân hoa của lục độ vạn hạnh. Đặc biệt là trong kinh Hoa Nghiêm hiển 

thị,  kinh  điển  nói  với  chúng  ta,  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  có  nói  bất  cứ 

người nào, bất luận sống cuộc sống như thế nào, thân phận gì, làm nghề 

gì đều chẳng có trở ngại, đều có thể tu Bồ Tát hạnh. Bồ Tát hạnh là gì? 

Tức là đời sống của họ, tức là công việc trong hành nghiệp của họ, thù 

tạc hằng ngày, làm sao đem những chuyện này biến thành Bồ Tát hạnh? 

Biến thành lục độ vạn hạnh? Mấu chốt ở tại Bồ Đề Tâm. Bồ Đề tâm là 

tâm giác ngộ, chân chánh giác ngộ. Giác ngộ cái gì? Giác ngộ chư pháp 

thật tướng. Kinh Bát Nhã nói  “tam tâm bất khả đắc” ,  “chư pháp vô sở 

 hữu” , đây là chân chánh giác ngộ, tâm hạnh của bạn tương ứng với tự 

tánh, và cũng là tương ứng với thật tướng của hết thảy pháp, được vậy 

thì bạn làm sao chẳng tự tại cho được? Sau khi chân chánh giác ngộ mới 

biết tận hư không, trọn khắp pháp giới đều là chính mình, bạn mới thực 

sự hiểu rõ, thế nên đối với hư không pháp giới hết thảy người, sự, vật sẽ 

tự nhiên sanh khởi tâm thương yêu chân chánh. Trong Phật pháp gọi tâm 

thương yêu này là đại từ, đại bi, vô duyên đại từ, đồng thể đại bi, tận hư 

không,  trọn  khắp  pháp  giới  và  mình  có  cùng  một  Thể.  Thể  này  là  gì? 

Thể là Chân Tâm, Chân Tâm tức là Chân Như, tức là Bổn Tánh, trong 

kinh Phật dùng rất nhiều danh tướng nhưng đều nói về một sự việc. Y 

báo, chánh báo trang nghiêm trong thập pháp giới đều do Chân Tâm này 

biến  hiện  ra,  thế  nên  tình và  vô  tình  cùng  một  thể.  Chư  Phật  Như  Lai 

nhìn thấy chúng sanh thọ khổ, thực sự như là chính mình thọ khổ, thấy 

chúng sanh được vui, thực sự như là chính mình được vui, chúng sanh 

và mình là một thể, đó mới là chân chánh giác ngộ. 

Chúng sanh, đặc biệt là chúng sanh trong lục đạo rất khổ, mê mất 

tự tánh, mê mất tự tánh nhưng tự tánh vẫn khởi tác dụng, chẳng phải là 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 477

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

không  khởi  tác  dụng,  nếu  không  khởi  tác  dụng  thì  chẳng  gọi  là  chân 

tánh, nó vẫn khởi tác dụng. Tuy khởi tác dụng, nhưng vì mê mất tự tánh, 

nên họ chẳng hay, chẳng biết bị nghiệp lực thao túng, đời sống của họ sẽ 

khổ.  Chúng  sanh  đã  giác  ngộ,  giác  ngộ  rồi  thì  xưng  là  Phật,  Bồ  Tát. 

Thanh Văn, Duyên Giác cũng giác ngộ, giác ngộ không rốt ráo, chẳng 

viên mãn, nhưng họ đã có thể thoát khỏi sự khống chế của nghiệp lực. 

Trong kinh Phật nói Thanh Văn, Duyên Giác trong Tam Đức chỉ được 

Giải Thoát, là phân nửa giải thoát, chẳng viên mãn. Tại sao? Pháp thân, 

Bát  Nhã  chẳng  chứng  được,  trong  Tam  Đức  Bí  Tạng  chỉ  chứng  được 

phân nửa Giải Thoát, họ xả thân và thọ thân cũng tương đối tự tại. Do đó 

có thể biết trong toàn bộ giáo học Phật pháp, mấu chốt ở tại Giác Ngộ, 

sau khi giác ngộ  thì chúng ta sẽ  được tự tại,  sẽ  có thể tùy  ý hóa thân, 

chẳng chỉ là chuyển thân nữ thành thân nam mà thôi. Ý nghĩa của việc 

dùng Hoa để cúng dường đem lại cho chúng ta khải thị lớn như vậy. 

Sự tiêu biểu pháp của Hương là tín tâm, Hương tiêu biểu cho Tín 

Hương, đối với lời giáo huấn của Phật, Bồ Tát tuyệt đối chẳng có nghi 

hoặc,  sanh  khởi  lòng  tinh  thanh tịnh,  kiên  định.  Hương  cũng tiêu  biểu 

Giới,  Định;  trong  bài  Hương  Tán  chúng  ta  thường  xướng  Giới  Định 

Chân Hương. Hương cũng tiêu biểu Ngũ Phần Pháp Thân Hương, biết 

được sự tiêu biểu của Hương thì chúng ta mới đạt được lợi ích chân thật, 

không thể không biết việc này. Cúng dường  “Ẩm thực, y phục”  tiêu biểu 

cho lòng cung kính của mình; chúng ta cần ăn uống, chúng ta dùng đồ ăn 

thức  uống  cúng  dường  Phật,  Bồ  Tát,  thật  ra  Phật,  Bồ  Tát  chẳng  cần. 

Chúng ta cần y phục, chúng ta dùng y phục cúng dường Phật, Bồ Tát. 

Dùng y phục cúng dường Phật, Bồ Tát trong chùa cũng có, chúng ta thấy 

có một số chùa, tượng Phật, Bồ Tát có người cúng dường y giống như 

cái  áo  khoác,  đắp  trên  thân  tượng,  đó  là  cúng  dường  y.  Cúng  dường 

những cúng cụ này đều y cứ theo kinh điển, cúng dường đồ ăn thức uống 

rất bình thường, cúng trước [tượng] Phật, đây là ẩm thực cúng dường. 

 “Gấm lụa, tràng phan”  là những đồ trang sức, tức là dùng những 

vật bằng tơ lụa để cúng dường Phật, Bồ Tát, làm trang nghiêm đạo tràng, 

ngày nay chúng ta gọi là treo đèn kết tụ. Quốc khánh Tân Gia Ba sắp 

đến, mỗi đường phố đều có treo đèn, là ý nghĩa như vậy. Tràng phan là 

cúng cụ thường thấy nhất. Trong chú giải trang ba mươi lăm, hàng thứ 

năm,  chư  vị  coi  từ  đó,  đây  là  pháp  sư  Thanh  Liên  cho  chúng  ta  tham 

khảo.  Phàm  cách  chế  tạo phan, tạo phan  cùng  nghĩa  với tạo tràng, nói 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 478

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

phan  bao  gồm  tràng  luôn114.  “[Trên  tràng  và  phan]  không  nên  để  (tức 

thêu hay vẽ) hình hay danh hiệu của Phật, Bồ Tát.. v..v.. vì phan là vật 

để  cúng,  [tức  là]  để  cúng  cho  đối  tượng  được  cúng  (tức  Phật  hay  Bồ 

Tát). [Đã là vật cúng cho Phật, Bồ Tát] sao lại còn dùng hình hay danh 

hiệu [của Phật, Bồ Tát] để cúng”. Hy vọng chúng ta ghi nhớ điểm này, 

hiện nay nhiều người không biết, cúng phan, trên phan lại ghi danh hiệu 

của Phật, Bồ Tát, làm sao lại dùng Phật, Bồ Tát đi cúng dường Phật, Bồ 

Tát. Chúng ta cúng A Di Đà Phật, trên phan lại ghi câu Nam mô A Di 

Đà Phật, dùng A Di Đà Phật đi cúng dường A Di Đà Phật, quý vị nghĩ 

xem  có  đúng  như  pháp  hay  không?  Lời ghi  trong  Khoa  Chú  rất  đúng. 

Trên tràng phan lại còn có gì nữa? Dùng tượng Phật, trên ấy thêu tượng 

Phật rồi đem cúng dường Phật, Bồ Tát, hoàn toàn sai lầm, đây là việc rất 

nhiều  người  chẳng  để  ý.  Ngày  nay  Phật  pháp  suy  thoái,  tuy  Phật  giáo 

dường như rất hưng vượng, chúng sanh vẫn tạo những nghiệp này, vẫn 

chịu những khổ báo này, chúng ta cúng dường như vậy là sai rồi. Có khi 

còn phạm sai lầm lớn hơn nữa, chúng ta thấy có pháp sư, đại pháp sư 

đắp tổ y màu đỏ, trên tổ y lại thêu tượng Phật, như vậy là không được. 

Hết thảy chư Phật đều biến thành y phục của bạn rồi. Đã mắc lỗi ở trên 

tràng phan rồi, còn lấy hình tượng Phật, Bồ Tát để trên [quần áo] nữa, 

như vậy là không được. 

Nói trở lại, ngày nay chúng ta in danh hiệu của Phật, Bồ Tát trên 

quần áo được không? Được. Tại sao lại được? Đây là chúng ta vì muốn 

độ hóa chúng sanh, hy vọng hết thảy chúng sanh một phen lọt vào tai thì 

vĩnh viễn trở thành hạt giống đạo, dụng ý của chúng ta ở chỗ này. Giả sử 

bạn thêu hình tượng của Phật, Bồ Tát trên y phục, mặc ra đường để độ 

114 Tràng (dhvaja) dịch âm là Đà Phược Nhạ, hoặc Thoát Xà, đôi khi còn được gọi là 

Kế Đô (ketu), dịch nghĩa là bảo tràng, thiên tràng hay pháp tràng, còn Phan có tên 

tiếng Phạn là patākā. Cả hai đều là những loại cờ hiệu, nhằm mục đích trang nghiêm 

đạo tràng nhà Phật. Tràng có hình tròn như cái ống, còn phan thì dài và hẹp, thường 

có hình chữ nhật, chung quanh có viền tua, hay có đuôi dài. Tràng và phan thường 

được  thêu  thùa  công  phu,  có  màu  sắc  rực  rỡ,  nhưng  không  ngoài  năm  sắc  chính 

tượng trưng cho Ngũ Bộ Phật (xanh dương, trắng, vàng, đỏ, xanh lá cây).  Theo Đại

Nhật Kinh Sớ, tác dụng tràng và phan  giống như quân kỳ, nhằm biểu thị sự trang 

nghiêm chiến thắng dũng mãnh của Phật pháp, đức Phật dùng trí huệ làm tràng để 

hướng dẫn chúng sanh chiến thắng hết thảy ma quân phiền não đánh thắng hết thảy. 

Do  vậy,  tràng  có  ý  nghĩa  đánh  dẹp,  chiến  thắng,  nên  tràng  thường  được  dùng  để 

trang nghiêm nhằm biểu thị ý tán dương Phật, Bồ Tát. Ngoài ra còn một loại tràng 

nữa là hình trụ tròn hoặc lục lăng, bát giác, chung quanh khắc kinh chú, thường gọi 

là kinh tràng. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 479

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chúng sanh, tốt lắm! Như vậy thì được. Vấn đề là coi bạn dụng tâm gì? 

Tâm của bạn là thiện, là thuần, thì có vô lượng công đức. Nếu tâm bạn 

chẳng  phải  để  đem  lại  lợi  ích  cho  chúng  sanh,  chẳng  phải  để  tuyên 

truyền  Phật  pháp,  vậy  thì  bạn  đã  tạo  nghiệp.  Nhưng  tràng  phan  được 

dùng trong đạo tràng, trong đạo tràng có cúng dường tượng Phật, [thêu 

tượng Phật trên tràng phan] thì không được. Nếu tràng phan được treo 

trên  cột  cờ  thì  được!  Tại  sao?  Để  cho  đại  chúng  nhìn  thấy,  rất  nhiều 

người  chẳng  tin  Phật,  để  họ  nhìn  thấy  danh  hiệu  của  Phật  trên  tràng 

phan, hoặc là ghi tên của kinh điển, đều tốt cả. Đây là gì? Mục đích của 

chúng ta chẳng ngoài việc làm cho chúng sanh có dịp tiếp xúc đến Tam 

Bảo, đều cốt ý làm như vậy, do đó quan hệ của sự dụng tâm rất lớn. Hiện 

nay chúng ta thấy quan tòa phán xử, trước hết phải hỏi động cơ (sự thúc 

đẩy) của bạn là gì. Nếu động cơ là thiện lành thì việc làm sai trái cũng có 

thể tha thứ, nếu động cơ là chẳng thiện thì làm việc tốt lành cũng có tội, 

do đó tầm quan trọng của động cơ rất lớn. Ở đây nói  “tận tâm” , tận tâm 

tức là nói động cơ. 

Lúc trước một số lão hòa thượng kể chuyện cho chúng tôi nghe, 

có lẽ những chuyện này đều là sự thật. Nói có một người xuất gia thấy 

có một tượng Phật cúng ở bên đường, lúc đó nắng rất gắt, ông ấy nhìn 

thấy rất bức rức, [tượng] Phật ở đó phơi nắng chẳng có gì che, tự mình 

ông cũng chẳng có cách gì, không có gì cả. Ông nghĩ trên chân còn một 

đôi giầy bện bằng cỏ, nghĩ vậy bèn đem đôi giầy đó cúng Phật, để đôi 

giầy cỏ ở trên đảnh đầu Phật để cho tượng Phật khỏi bị phơi nắng, còn 

mình đi chân không; đó là tâm tốt, ông ấy sẽ được quả báo thiện. Sau khi 

ông đi khỏi chẳng lâu lại có một người xuất gia đi ngang chỗ đó, nhìn 

thấy trên đầu Phật có một chiếc giầy bện bằng cỏ, [tự hỏi] ai mà tạo ra 

tội nghiệp như vậy? Mau mau lấy chiếc giầy xuống, chùi đảnh đầu tượng 

Phật sạch sẽ, cả hai người đều có tâm tốt, cả hai đều có tâm cung kính, 

đều được phước báo, tại sao? Động cơ đều rất tốt. Do đó chúng ta phải 

hiểu rõ, làm việc thiện là một tâm thiện, một niệm chân thành, việc làm 

của cả hai người kể trên đều chẳng có lỗi, phải hiểu ý tứ này. 

Tràng  phan  trong  chánh  điện  ở  chùa  tốt  nhất  là  đừng  có  hình 

tượng  Phật,  Bồ  Tát,  chẳng  ghi  danh  hiệu  Phật.  Dùng  cái  gì  tốt  nhất? 

Hiện nay chúng ta dùng câu “Học vi nhân sư, hành vi thế phạm”, dùng 

câu này ghi trên phan để cúng dường, tốt lắm! Hiện nay những gì chúng 

ta tu học, thực sự là tông chỉ, phương hướng, mục tiêu của chúng ta, ghi 

[hai mươi chữ] “Chân Thành, Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Chánh Giác, Từ 

Bi;  Nhìn  Thấu,  Buông  Xuống,  Tự  Tại,  Tùy  Duyên,  Niệm  Phật”  trên 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 480

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tràng phan rất tốt! Chúng ta dùng tràng phan như vậy cúng Phật. Trong 

Phật  pháp  gọi  đó  là  pháp  cúng  dường,  điều  thứ  nhất  trong  pháp  cúng 

dường là  “y giáo tu hành cúng dường” . Trong vật cúng dường này của 

chúng ta, từng giờ từng phút nhắc nhở chúng ta y theo lời dạy tu hành 

cúng  dường,  như  vậy  là  đúng,  đáng  được  chúng  ta  đề  xướng.  Nhưng 

hiện nay phần đông đều dùng danh hiệu Phật, Bồ Tát, ai nghĩ ra đạo lý 

này? Đây là đặc biệt nêu ra, hy vọng mọi người chú ý đến vấn đề này. 

Tiền tài, vật báu, đây là xả tài, xả tài là gì? Xả tham, tiêu biểu cho 

 “Xả tham cúng dường” , vì phần đông người ta rất coi trọng tiền tài, báu 

vật.  Phần sau cùng của chú giải ghi  “Có thể xả mạng tài, tâm chẳng tiếc 

 nuối,  bên  trong  dập  tắt  xan  tham,  được  phước  vô  lượng” .  Những  lời 

này, tứ chúng đồng tu chúng ta thấy trong kinh điển rất nhiều, cũng nghe 

đến rất nhiều, nhưng chẳng ai tin tưởng. Tại sao không tin? Chẳng thấy 

qua, chẳng có chứng cớ. Cho nên tuy đọc kinh, nghe kinh hiểu được việc 

này, tự mình cũng tu phước, khi buông xả tiền tài đều xả một chút, tôi có 

một vạn đồng thì xả một đồng là được rồi, làm việc tốt, cho nên phước 

báo người ấy có hạn, người ấy chẳng thể xả hoàn toàn. Trong thế gian 

này người giàu buông xả chẳng bằng người nghèo, người nghèo có thì 

cũng bao nhiêu đó, không có thì cũng bao nhiêu đó, ngày tháng cực khổ 

từ sáng đến tối cũng ráng chịu đựng, vượt qua nên họ dám buông xả, xả 

một phần lớn tiền tài của họ. 

Trong kinh điển đức Phật có kể câu chuyện người ăn xin, người ở 

ngoài đường ăn xin, người ta cho ông ta một xu. [Có một vị] La Hán, 

Bích Chi Phật nhìn thấy: “Ông không có phước! Chịu quả báo bần cùng, 

nhiều  đời  quá  khứ  chẳng  tu  phước  [nên Ngài  giúp]  ông  trồng  phước”. 

Làm sao trồng phước? Xin tiền ông ăn xin: “Người ta cho ông đồng xu 

đó,  ông  lấy  ra  cúng  dường  tôi,  thì  ông  sẽ  được  phước”.  Người  ăn  xin 

nghe xong thì sao? Ông nghĩ: “[Mình] khổ quá [rồi, bây giờ có dịp] cúng 

dường A La Hán, cúng dường Bích Chi Phật phước báo rất lớn” nên ông 

bèn lấy đồng xu ấy ra cúng dường A La Hán, Bích Chi Phật. Một đồng 

xu là toàn thể gia tài của ông, ông chỉ có bấy nhiêu thôi, đem ra cúng 

hết.  Ông được  quả  báo chẳng thể nghĩ bàn,  mấy  mươi  kiếp  đều  chẳng 

chịu khổ báo nghèo hèn. Bố thí nói ở đây là tận tâm bố thí, tận lực bố 

thí,  phước  báo  đó  rốt  ráo  viên  mãn.  Những  chuyện  đức  Phật  độ  các 

người nghèo hèn, hạ tiện, ăn xin rất nhiều. Những người này chẳng bao 

lâu sau khi mạng chung đều sanh lên trời, người thế gian chúng ta chẳng 

thấy họ sanh lên trời, chẳng thấy họ hưởng phước trên trời. Sau khi bố 

thí chẳng lâu thì họ chết đi, người thế gian nhìn thấy là hiện tượng như 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 481

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

vậy, cho nên chẳng thể khởi lên lòng tin. Chúng ta tuy chẳng nhìn thấy, 

nhưng  chúng  ta  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  khẳng  định  sanh  mạng  nhất  định 

chẳng phải chỉ có đời này mà thôi, chúng ta có đời quá khứ, còn có đời 

tương lai. Thực sự tin có đời sau, bạn có thể tin được những Lý Sự nói 

trong kinh, [đích thật] có đời sau. Đời này khổ một chút không sao cả, 

đây  là  vì  đời quá khứ  chẳng có tu  nhân  thiện nên  đời này  phải  tu cho 

đàng hoàng, đời sau mới có quả báo thù thắng, quả báo của sự tận tâm 

bố thí chẳng thể nghĩ bàn! 

Chúng ta cúng dường một vị Phật, một vị Bồ Tát, khó lắm! Tìm 

chẳng ra, chỉ có thể cúng dường hình tượng Phật, Bồ Tát. Nếu thế gian 

có  Phật thật,  Bồ  Tát  thật,  cúng  dường  các  Ngài sẽ  có  phước lớn.  Phật 

thật,  Bồ  Tát  thật  ở  đâu?  Người  tu hành  chân  chánh.  Nhưng  vấn  đề  lại 

khởi lên, người chân tu đời sống sinh hoạt đều vô cùng thanh bần khổ 

cực, bạn cúng dường họ, họ chẳng tiếp nhận, họ chẳng muốn. Do đó có 

thể biết ruộng phước rất khó kiếm; bạn muốn trồng phước, ruộng phước 

ở  đâu?  Đích  thật  tương  đối  chẳng  dễ.  Phước  điền  chân  chánh  là  đạo 

tràng  tu  hành  chân  chánh,  chúng  ta  đến  đạo  tràng  này  để  trồng  phước 

điền.  Đạo  tràng  này  thiếu  cái  gì,  chúng  ta  cúng  dường  cái  đó.  Thí  dụ 

người trụ ở đó quá đông, cần mở rộng thiết bị thì chúng ta cúng dường 

cho họ. Bạn ở đó hết lòng quan sát, cúng dường nhiều nhưng họ tu hành 

chẳng thoái chuyển một chút nào, đó mới là phước điền chân chánh. Sự 

cúng dường này [mới được] phước vô lượng vô biên, cúng dường một 

ngày  được  phước  báo  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  huống  chi  là  [cúng  dường] 

hằng ngày chẳng suy thoái, phước báo đó bao lớn! Ngày nay đạo tràng 

Cư Sĩ Lâm ở Tân Gia Ba là một đạo tràng do cư sĩ xây dựng, những cư 

sĩ này thông Tông thông Giáo, hộ trì chánh pháp. Không những hộ trì, 

chủ trì chánh pháp, xây dựng Niệm Phật Đường, cung ứng cho đồng tu 

niệm  Phật  trên  toàn  thế  giới  đến  đó  tinh  tấn  niệm  Phật,  mỗi  ngày  hai 

mươi bốn giờ không gián đoạn. Người chân chánh niệm Phật phát tâm 

đến đó niệm Phật một ngày một đêm, đều là thiện nhân cho bạn tương 

lai thành Phật, là điều kiện quan trọng cho bạn tương lai thành Phật. Bạn 

có thể phát tâm mỗi ngày ở nơi đó niệm Phật, công đức ấy rất to lớn! Do 

đó đạo tràng này chẳng phải là một đạo tràng thông thường, mọi người 

đến đó là để làm Phật. Cúng dường đạo tràng này thì phước đức ấy trừ 

đức Phật ra chẳng ai có thể nói hết, đây là công đức chân thật. Chúng ta 

đều phải hiểu Lý Sự này, phải thấu hiểu triệt để, hy vọng những quốc 

gia,  địa  phương  khác  cũng  có  thể  xây  dựng  đạo  tràng  giống  như  vậy. 

Xây dựng đạo tràng như vậy nhất định sẽ được chư Phật hộ niệm, long 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 482

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thiên thiện thần thủ hộ, hộ trì, công đức lợi ích hiện tiền đã chẳng thể 

nghĩ bàn, người cúng dường được phước báo to lớn, người tu hành được 

đại  thiện  lợi.  Thế  nên  cúng  dường  phải  đúng  như  pháp,  bố  thí  cúng 

dường đều phải đúng như pháp. 

Đoạn phía dưới là nói về quả báo, chuyển quả báo (thay đổi quả 

báo). Quả chuyển báo ở đây chúng ta có thể coi đó như là có cầu ắt ứng, 

nghiệp báo không phải là không thể chuyển biến. Trong chú giải hai câu 

phía trước vô cùng quan trọng!  “Sự chuyển báo khó, duy tại tinh thành” , 

tám  chữ  này  rất  quan  trọng!  Nếu  bạn  thực  sự  làm  được  đến  mức  tinh 

thành,  chuyển  báo  sẽ  chẳng  khó.  Cô  này,  “người  thiện  nữ  đó  sau  khi 

 mãn một báo thân nữ hiện tại, trải qua trăm ngàn muôn kiếp còn không 

 sanh vào thế giới có người nữ, huống chi là thọ lại nữ thân” , thế giới 

chẳng có người nữ, trong chú giải còn nói tức là chỉ Tây Phương Cực 

Lạc,  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  chẳng  có  người  nữ,  sanh  đến  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, thân tướng hoàn toàn giống như A Di Đà Phật. 

Cho nên hiện nay chúng ta thờ Tây Phương Tam Thánh, chúng ta thờ ba 

tượng A Di Đà Phật, ở chính giữa là A Di Đà Phật, còn một bên là Quán 

Thế Âm Bồ Tát, một bên là Đại Thế Chí Bồ Tát. Tại sao lại giống nhau? 

[Người ở] Tây Phương thế giới đích thật đều giống nhau, cách cúng của 

đạo  tràng  chúng  ta  hoàn  toàn  phù  hợp  với  cách  nói  trong  kinh,  giống 

hoàn  toàn.  Chúng  ta  vãng  sanh  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  thì 

thân  tướng  giống  y  hệt  như  A  Di  Đà  Phật,  “thân  có  vô  lượng  tướng, 

 tướng có vô lượng vẻ đẹp” , không phải chỉ là ba mươi hai tướng, tám 

mươi vẻ đẹp mà thôi. Hết thảy tượng thờ trong Niệm Phật Đường chúng 

ta đều giống nhau, đó là gì? Liên Trì hải hội. Những tượng đó chỉ có một 

vị là A Di Đà Phật, ngoài ra đều là tượng của mọi người chúng ta, tượng 

của mọi người đều giống như A Di Đà Phật, làm cho chúng ta ở trong 

Niệm  Phật  Đường  có  cảm  xúc  sâu  đậm  này.  Đây  tức  là  chuyển  thân 

nghiệp  báo  của  chính  mình  thành  thân  tướng  thù  thắng  nhất  của  Như 

Lai. Xem tiếp kinh văn: 

 Trừ phi từ nguyện lực cố yếu thọ nữ thân độ thoát chúng sanh. 

除非慈願力故要受女身度脫眾生。

 (Trừ phi vì nguyện lực từ bi muốn thọ nữ thân để độ thoát chúng 

 sanh.)

Đây là nói chịu dùng nữ thân để độ thoát chúng sanh thì cũng có 

thể tùy ý mãn nguyện. Trong chú giải có ghi Ma Gia phu nhân, mẹ của 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 483

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đức  Phật  Thích  Ca  cũng  là  chư  Phật  tái  lai,  chẳng  phải  người  thường. 

Nên dùng thân nữ để độ thì Ngài hiện thân người nữ. Nguyện của Ngài 

chẳng giống với kẻ khác, nguyện của Ma Gia phu nhân là vĩnh viễn làm 

mẹ  của  ngàn  vị  Phật,  Ngài  phát  nguyện  này,  phát  nguyện  làm  mẹ  của 

Phật. Phía sau chú rất hay:  “Đó là pháp môn Thuận Ái độ chúng sanh” , 

tình ái của chúng sanh rất sâu, thuận theo tình ái của bạn để độ bạn. Đây 

là  “nhiếp đồng sự”  trong Tứ Nhiếp Pháp, Phật và Pháp Thân Đại Sĩ có 

khả  năng  này,  thực  sự  làm  được  hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công 

đức. Phía dưới lại nêu một thí dụ, trong kinh Hoa Nghiêm, Bà Tu Mật 

Đa Nữ 115, trong Tứ Thập Hoa Nghiêm gọi là Phạt Tô Mật Đa Nữ, đây là 

vì dịch âm chẳng giống nhau. Bà Tu Mật Đa thị hiện thân phận gì? Ngài 

thị  hiện  thân  phận  ngày  nay  xã  hội  chúng  ta  gọi  là  kỹ  nữ,  quảng  độ 

chúng sanh, phàm những kẻ tiếp xúc với Ngài đều được Ngài độ thoát. 

Thế nên bạn nói có pháp nào chẳng phải là Phật pháp? Có thân phận nào 

chẳng phải là Bồ Tát? Bồ Tát trong ngành nghề nào cũng có hóa thân, 

nam nữ già trẻ, các ngành các nghề đều có Bồ Tát, Phật ở trong ấy, phàm 

phu như chúng ta chẳng nhận ra. 

Sau  cùng  Ngài  kết  luận   “lại  dùng  Từ  Ái  Tam  Muội” ,  lúc  hiện 

tướng, tác dụng là từ ái. Trong tâm thanh tịnh vô nhiễm, giống như Tông 

Môn  có  nói:  Trăm  hoa  dẫu  có  xuyên  qua,  lá  kia  một  chiếc  chẳng  hề 

vướng thân116. Tâm địa của Ngài thanh tịnh, bình đẳng, giác, bên ngoài 

thị hiện từ ái, đây gọi là Từ Ái Tam Muội, Ngài dùng nguyện lực này thị 

hiện  nữ  thân.  Phía  sau  nói:   “Trước  dùng  Dục  lôi  kéo,  sau  dẫn  vào  trí 

 Phật”  117,  trong  ấy  có  tham  ái  hay  không?  Không  có.  Ngài  độ  những 

chúng sanh có tình chấp sâu nặng này, giúp họ thành Phật, lìa khỏi tham- 

sân-si,  giúp  họ  giác  ngộ,  Ngài  có  công  phu  định  lực,  có  trí  huệ,  có 

phương tiện khéo léo. Nếu công phu định lực, trí huệ, phương tiện chưa 

đến  mức  độ  ấy  mà  học  theo họ, vậy  thì  thôi  rồi,  chắc  chắn sẽ  vào  địa 

ngục, tức là công phu chưa đến thì nhất định không thể học theo. Thế 

115 Vasumitra

116 “Bá hoa tùng trung quá, phiến diệp bất triêm thân”. 

117 Kinh  điển  nhà  Phật  nói  rõ  nhân  quả  cúng  dường  Phật,  Bồ  Tát  sẽ  được  những 

phước báo thù thắng, hoặc tụng chú, niệm danh hiệu Bồ Tát sẽ được quả báo tốt đẹp 

trong hiện thời, cũng như trong phẩm 12 của kinh Địa Tạng có nói thờ tượng Địa 

Tạng sẽ được 23 điều lợi như đất cát tốt mầu, những chuyện bất như ý chẳng lọt vào 

tai v.v.. Đấy là dùng những quả báo, ích lợi trước mắt để khơi gợi lòng ham muốn 

cầu lợi của chúng sanh, nhằm hướng dẫn họ tu hành thiện nghiệp, qua quá trình tu 

tập thiện nghiệp, Bồ Tát sẽ dùng phương tiện khéo léo dẫn dắt họ thâm nhập trí huệ 

của Phật. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 484

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nên Tứ Nhiếp Pháp của Bồ Tát, tôi thường khuyên các vị đồng tu, ba thứ 

đầu có thể học, còn điều thứ tư này thì phải coi khả năng của mình. Điều 

thứ tư là “đồng sự”, ba điều đầu là “bố thí, ái ngữ, lợi hành” thì chẳng có 

vấn đề, sẽ chẳng gây ra tác dụng phụ gì hết. Điều sau cùng này nhất định 

phải coi trí huệ, công phu định lực của mình tới đâu mới được, không thể 

tùy tiện học theo. 

 Thừa tư cúng dường Địa Tạng lực cố cập công đức lực, bách 

 thiên vạn kiếp bất thọ nữ thân. 

承斯供養地藏力故及功德力。百千萬劫不受女身。

 (Còn thì nương nơi sức cúng dường Ngài Địa Tạng cùng sức công 

 đức, trong trăm ngàn vạn kiếp chẳng thọ thân nữ nữa.) 

Trong việc cúng dường tuy là nói về Sự, nói Sự bạn nhất định phải 

hiểu Lý, nói Lý bạn nhất định phải hiểu Sự mới đạt được lợi ích chân 

thật, tuyệt đối chẳng thể lệch về một bên, nghiên về một bên là sai lầm, 

bạn sẽ hoàn toàn vặn cong ý tứ của Phật hết. Lúc trước lão cư sĩ Lý Bỉnh 

Nam dạy chúng tôi giảng kinh, thầy thường nói, những kinh nói về Sự 

rất khó giảng, thí dụ như kinh nào? Kinh Địa Tạng, Kinh A Di Đà, đều 

nói  về  Sự,  có  thể  giảng  những  Sự  này  đến  mức  làm  cho  người  ta  tin 

không?  Thế  nên  giảng  những  kinh  này  rất  khó,  rất  khó.  Kinh  nào  dễ 

giảng? Kinh Kim Cang dễ giảng, giảng Lý giảng đến bạn gật đầu, bạn 

chẳng thể không tin. Kinh nói về Lý thì dễ giảng hơn, kinh Lăng Nghiêm 

dễ giảng, kinh nói về Sự thì khó giảng. Cho nên giảng về Sự nhất định 

phải giảng Lý cho thật thấu triệt, vậy thì nói Sự người ta mới có thể tin 

tưởng. Giảng kinh nói về Lý thì nhất định phải giảng Sự rõ ràng, thế thì 

Lý mới có thể thực hiện trên Sự, mới có thể được thọ dụng, nếu không 

thì sẽ biến thành nói viễn vông, tuy nói Lý rất hay nhưng trên Sự chẳng 

làm nổi. Cúng dường Địa Tạng nhất định phải hiểu lý luận của sự cúng 

dường, pháp tu cúng dường chân chánh, từ trong Sự mà hiển Lý, chúng 

ta biết sự tướng đều dùng để tiêu biểu pháp. Nếu hoàn toàn hiểu rõ Lý, 

Sự  trong  ấy,  đến  lúc  nào  cúng  dường  cái  gì?  Phía  trước  nói   “tận  tâm 

 cúng dường” . Tận tâm đến mức độ nào? Thân tâm đều cúng dường hết, 

công đức ấy đương nhiên sẽ chẳng thể nghĩ bàn. Cả thân tâm đều cúng 

dường hết, lời này là như thế nào? Tức là như Phật trong kinh thường 

nói  “thọ trì đọc tụng, vì người diễn nói” . Thân thể này của chúng ta, đời 

này kiếp này dùng để biểu diễn cho xã hội đại chúng coi. Làm cho xã hội 

đại chúng nhìn thấy rồi giác ngộ, vậy thì không phải bạn đã dùng toàn 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 485

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thân cúng dường hay sao? Trong đời sống từng ly từng tí đều làm tấm 

gương tốt cho hết thảy chúng sanh, viên mãn rốt ráo hiển thị chân thành, 

thanh tịnh, bình đẳng, từ bi giáo hóa chúng sanh. Trên Sự thì dạy người 

nhìn thấu, buông xuống, tự tại, tùy duyên, đây tức là cúng dường. 

Địa Tạng tiêu biểu cho cái gì? Địa Tạng tiêu biểu hiếu dưỡng cha 

mẹ, tôn kính sư trưởng, thực hiện trên cơ sở của hiếu đạo, thực hiện trên 

sư đạo, thì bạn thực sự tận tâm cúng dường Địa Tạng Bồ Tát. Thế nên 

chư vị phải biết nếu chỉ có những hình thức cúng dường hương, hoa, đồ 

ăn thức uống, y phục mà chẳng hiểu ý tứ, trong tâm chính mình vẫn còn 

tham-sân-si-mạn, vẫn còn thị phi, nhân ngã, thì sự cúng dường này là mê 

tín, làm gì có công đức mà nói? Cho nên từ cúng dường trên Sự đạt đến 

tận  tâm  cúng  dường,  thì  Sự  ấy  là  tiêu  biểu  cho  tâm,  đó  mới  là  cúng 

dường  chân  thật.Trong  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  nói  đến  Pháp  Cúng 

Dường, Pháp Cúng Dường nói đến bảy câu118, quan trọng nhất là Y Giáo 

Tu  Hành  Cúng  Dường,  nói  cách  khác  những  gì  trong  kinh  Phật  dạy 

chúng  ta  làm,  chúng  ta  đều  làm  được  hết.  Phật  dạy  chúng  ta  làm  thì 

chúng ta làm, Phật dạy chúng ta không thể làm thì chúng ta nhất định 

không làm. Kinh điển ví như kịch bản, tứ chúng đệ tử chúng ta ví như 

diễn viên, nhất định phải noi theo kịch bản này mà biểu diễn, làm cho 

chúng sanh mê hoặc trong lục đạo có thể giác ngộ. Mục đích chúng ta 

biểu  diễn  là  giúp  cho  họ  giác  ngộ,  cho  nên  phải  diễn  giống  như  thật, 

hoàn toàn biểu diễn y theo kịch bản. Nói cách khác hết thảy kinh điển 

tức  là  đời  sống  của  chúng  ta,  tư  tưởng  của  chúng  ta,  tức  là  kiến  giải, 

hành vi của chúng ta, đây tức là tận tâm cúng dường. Nếu bạn làm được 

thì nói thật ra bạn đã thành Phật rồi, bạn hoàn toàn làm được [như lời 

dạy trong] Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện kinh thì bạn chính là Địa Tạng 

Bồ Tát. Bạn hoàn toàn làm được [như lời dạy trong kinh] Vô Lượng Thọ 

thì bạn là Vô Lượng Thọ Phật. Nếu chưa làm được thì phải hết lòng nỗ 

lực mà làm, như vậy mới gọi là  “sức cúng dường Ngài Địa Tạng, cùng 

 sức  công  đức” ,  sức  công  đức  tức  là  thiện  tâm,  nguyện  tâm  vĩnh  viễn 

118 Bảy câu này là: 

Cúng dường bằng cách tu hành đúng theo lời dạy, 

Cúng dường bằng cách làm lợi chúng sanh, 

Cúng dường bằng cách nhiếp thọ chúng sanh, 

Cúng dường bằng cách chịu khổ thế cho chúng sanh, 

Cúng dường bằng cách siêng tu thiện căn, 

Cúng dường bằng cách chẳng xả nghiệp Bồ Tát, 

Cúng dường bằng cách chẳng lìa Bồ Đề tâm. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 486

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chẳng  đoạn  dứt,  như  vậy  mới  có  thể  thành  tựu  quả  đức  viên  mãn  thù 

thắng. Xin xem đoạn kế tiếp: Đây là đoạn thứ nhì  “Chán xấu bệnh, lễ 

 tượng được phước” , đây cũng là lẽ thường tình của con người. 

 Phục thứ Phổ Quảng, nhược hữu nữ nhân yếm thị xú lậu đa tật 

 bệnh giả. 

復次普廣。若有女人厭是醜陋多疾病者。

 (Lại  nữa  này  Phổ  Quảng,  nếu  có  người  nữ  chán  thân  xấu  xí  và 

 nhiều bệnh tật.) 

Đây là nói thân tướng của mình chẳng tốt, nhiều bệnh tật. 

 Đản ư Địa Tạng tượng tiền chí tâm chiêm lễ, thực khoảnh chi 

 gian, thị nhân thiên vạn kiếp trung sở thọ sanh thân tướng mạo viên 

 mãn. 

但於地藏像前志心瞻禮。食頃之間。是人千萬劫中所 

受生身相貌圓滿。

 (Đến  trước  tượng  của  Ngài  Địa  Tạng  chí  tâm  chiêm  lễ,  trong 

 chừng một bữa ăn, người đó trong ngàn muôn kiếp thọ sanh được thân 

 hình, tướng mạo viên mãn.) 

Chúng ta coi trước đoạn này. Dung mạo là do nghiệp lực biến hiện 

thành, nghiệp lực tức là tâm, người thế gian coi tướng, đoán mạng đều 

nói  tướng  tùy  tâm  chuyển,  chúng  tôi  cũng  thường  nhắc  nhở  đồng  tu, 

tướng  tùy  tâm  chuyển,  thể  chất  thân  thể  cũng  tùy  tâm  chuyển.  Không 

những  thân  tướng  tùy  tâm  chuyển,  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  của  chúng  ta 

cũng  tùy  tâm  chuyển.  Đức  Phật  trong  các  kinh  luận  giáo  huấn  chúng 

sanh, đây là một khóa trình quan trọng, và cũng thiết yếu phi thường. Có 

ai  không  muốn  lìa  khổ  được  vui?  Ai  không  muốn  đời  sống  của  mình 

hạnh phúc mỹ mãn? Cổ kim trung ngoại hết thảy chúng sanh đều ở chỗ 

này mong cầu, đều có nguyện vọng này, tại sao sự việc [xảy ra thường] 

trái nghịch với nguyện vọng? Sự thật cứ trái nghịch với nguyện vọng của 

mình. Vì hết thảy chúng sanh không biết sự thật này hình thành như thế 

nào, làm sao mà có. Đây là nói đến thiện và ác, căn nguyên của quả báo. 

Những gì chúng ta ngày nay cảm nhận từ trên sự tướng mà nói là quả 

báo, có quả thì nhất định phải có nhân, nhân thiện thì quả sẽ thiện, nhân 

chẳng thiện thì quả chẳng thiện, thế nên trồng thiện nhân sẽ được thiện 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 487

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

quả, tạo ác nhân nhất định bị ác báo. Đức Phật trong Kinh Nghiệp Báo 

Sai Biệt nói rõ mười thứ nghiệp chẳng thiện sẽ có quả báo xấu xí, nếu 

ngày nay chúng ta có quả báo này, hãy nghĩ coi mình còn tập khí này 

không? Vì đời quá khứ tạo những ác nghiệp ấy mới có quả báo hiện nay, 

vẫn còn tập khí sót lại, nếu tập khí còn dư này vẫn còn, không sửa đổi thì 

chuyển  nghiệp  sẽ  khó  khăn.  Mười nghiệp chẳng  thiện,  pháp  sư  Thanh 

Liên trích ra và ghi trong chú giải ở trang ba mươi bảy, hàng thứ nhì:    

 -Thứ nhất là hay tức giận. Hay tức giận nhất định chẳng phải là 

chuyện tốt, không những lúc bạn tức giận tướng mạo chẳng đẹp, tức giận 

còn làm tổn hại thân thể và đem đến bệnh tật, thân thể bạn nhiều bệnh, 

bạn  nghĩ  xem  tướng  mạo  lúc  tức  giận  đẹp  hay  không?  Thế  mới  biết 

nguyên do của xấu xí, bệnh tật. 

 -Thứ nhì là hiềm hận (hiềm nghi và ghét hận).  Trong tâm thường 

hiềm ghét người khác, oán hận, oán trời trách người, tâm tình như vậy 

cũng tổn thương thân thể. Cho nên nếu bạn muốn thân thể khỏe mạnh, 

mười thứ này dùng cách nói hiện nay tức là bệnh độc, bệnh độc trong 

tâm lý. Tại sao có người tướng mạo đẹp đẽ? Vì thường sanh tâm hoan 

hỷ, lúc hoan hỷ thì tướng mạo đẹp, dễ coi, tức giận thì tướng mạo xấu xí. 

Chuyển nghiệp là chuyển từ chỗ này, lời Phật nói thật là hợp tình hợp lý. 

Chúng ta bình tĩnh suy nghĩ kỹ càng, đức Phật nói rất có đạo lý. 

 -Thứ ba là lừa gạt người khác, mê hoặc kẻ khác.  Đây là nghiệp 

chẳng thiện. 

 -Thứ tư là thích làm cho chúng sanh khởi phiền não.  Nhiễu loạn 

kẻ khác, làm cho người ta thân tâm chẳng yên. 

 -Thứ năm là không hiếu thuận cha mẹ. 

 -Thứ sáu là chẳng tôn kính thánh hiền.  Thánh hiền đối với xã hội 

có lợi ích to lớn; đạo đức, học vấn, hành trì của những người này trong 

xã hội đều là gương tốt cho đại chúng ở địa phương đó, đích thật họ có 

thể giáo hóa cả vùng ấy, có tác dụng âm thầm thay đổi phong tục nhân 

tình của vùng đó. Thánh hiền tuyệt chẳng yêu cầu người khác tôn kính 

họ, không bao giờ. Nếu có hy vọng kẻ khác tôn kính, cúng dường thì đó 

là  tà  đạo,  tuyệt  chẳng  phải  thánh  hiền,  đó  là  lừa  gạt  người  ta.  Tại  sao 

chúng ta phải tôn kính họ? Mục đích tôn kính họ là để khuyên xã hội đại 

chúng học theo họ, là ý nghĩa như vậy. Chúng ta học Phật tại sao phải 

tôn kính đức Phật? Phật tuyệt chẳng có nói: “Quý vị nhất định phải tôn 


kính Ta”, bạn tìm ở kinh nào thấy có cách nói nhý vậy chãng? Chúng ta 

kính ðức Phật là giúp ðỡ Phật hoằng pháp lợi sanh, giúp ðức Phật tiếp 

dẫn  ðại  chúng.  Xã  hội đại  chúng  chẳng biết  ích  lợi  của  [sự  học]  Phật, 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 488

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

công đức của Phật, nhưng họ thấy chúng ta tôn kính Phật. Trong xã hội 

bản thân chúng ta biểu hiện làm người thiện, tâm thiện; người thiện, tâm 

thiện tôn kính người nào thì người đó nhất định là người tốt; mọi người 

thích thân cận người tốt, học theo người tốt, mục đích chúng ta tôn kính 

là như vậy. Thế nên khi gặp tượng Phật chúng ta đảnh lễ, người chẳng 

biết Phật pháp nhất định sẽ hỏi tại sao bạn đối với tượng Phật cung kính 

như vậy? Tại sao phải lễ bái tượng Phật? Thì bạn đem những đạo lý này 

nói cho họ nghe, như vậy họ mới hiểu được. Do đó mới biết [làm vậy] là 

biểu diễn, biểu diễn cho những chúng sanh chưa giác ngộ này coi, làm 

cho họ giác ngộ. 

Phật  pháp  là  sư  đạo,  sư  đạo  được  xây  dựng  trên  cơ  sở  của  chữ 

Kính,  cho  nên  Ấn  Quang  pháp  sư  dạy  rất  hay:   “Một  phần  thành  kính 

 được một phần lợi ích, mười phần thành kính được mười phần lợi ích” . 

Chúng  ta  học  Phật  đạt  được  lợi  ích  ít  ỏi,  nói  thật  ra  chẳng  ở  tại  bên 

ngoài, mà ở tại lòng thành kính của mình. Bạn có mấy phần thành kính 

thì sẽ được bấy  nhiêu phần lợi  ích; bạn  chẳng có tâm  thành  kính,  mỗi 

ngày ở kế bên Phật cũng chẳng được lợi ích, đây là thật. Năm xưa lúc 

đức  Phật  còn  tại  thế,  Đề  Bà  Đạt  Đa  thường  ở bên  Phật,  Lục Quần  Tỳ 

Kheo cũng thường ở bên Phật, tại sao chẳng được lợi ích? Vì chẳng có 

tâm  tôn  kính.  Trong  mắt  họ  thấy  Phật  cũng  như  người  thường,  chẳng 

khác gì mình cho lắm, nên ở bên mình Phật mà chẳng được lợi ích. Nếu 

có tâm chân thành, chẳng ở bên mình Phật cũng được lợi ích, tại sao? Y 

giáo phụng hành, những gì Phật dạy, họ đều làm được hết. Sự thì quá 

vụn  vặt,  quá  phức  tạp,  [chỉ  cần]  nắm  vững  cương  lãnh,  Sự  không  trái 

nghịch cương lãnh thì nhập được cảnh giới Phật. Tổng cương lãnh tức là 

Tâm Bồ Đề, chư vị phải ghi nhớ Bồ Đề Tâm y theo cách nói trong kinh 

Quán Vô Lượng Thọ Phật là: Chí Thành Tâm, Thâm Tâm, Hồi Hướng 

Phát Nguyện Tâm. Trên sự tướng càng phiền, càng nhiều hơn nữa, chỉ 

cần  tương  ứng  với  tâm  này,  thì  hết  thảy  sự  tướng  đều  gọi  là  Bồ  Tát 

Hạnh, đều quy  nạp trong lục độ  vạn hạnh.  Cho nên kinh  Hoa  Nghiêm 

nói  “Quên  mất  tâm  Bồ  Đề,  hết  thảy  tạo  tác  đều  là  nghiệp  ma”  119. Ma

nghiệp là gì? Hết thảy những nghiệp bạn đã tạo ra, thiện nghiệp thì sanh 

ba cõi thiện, ác nghiệp thì sanh ba đường ác, chẳng ra khỏi lục đạo luân 

hồi thì gọi là ma nghiệp. Tương ứng với Bồ Đề Tâm thì những gì bạn tạo 

đều là Bồ Đề nghiệp, Bồ Đề nghiệp gọi là tịnh nghiệp, nhất định có thể 

liễu sanh tử, xuất tam giới, như vậy thì khác. Thế nên chúng ta phải thực 

119 Vong thất Bồ Đề tâm, nhất thiết tạo tác giai thị ma nghiệp. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 489

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

sự hiểu rõ cả đời này trên thế gian hoàn toàn là biểu diễn, được vậy thì 

bạn là đệ tử Phật. Phật biểu diễn, Bồ Tát biểu diễn, hết thảy chúng ta là 

đệ tử Phật đều tham gia gánh hát này, chúng ta đến biểu diễn. Biểu diễn 

cái gì? Chẳng có tự kỷ (chính mình), vô ngã, hoàn toàn vì người khác, 

hoàn toàn y theo kịch bản mà diễn kịch, như vậy thì người ấy làm sao 

không tự tại? Là tự tại tùy duyên. Ngày tháng như vậy sinh sống rất vui 

vẻ, rất hạnh phúc. Đừng cho là thật, vừa cho là thật thì là phàm phu, thì 

bạn sẽ rơi vào lục đạo, chỉ là biểu diễn mà thôi. Thế nên đối với thánh 

giáo phải sanh tâm cung kính. 

 -Thứ  bảy  là xâm  đoạt  hiền  thánh  tư  sanh  điền  nghiệp.   Nói  đơn 

giản là xâm phạm, cướp giựt đồ cần dùng cho đời sống của những người 

thánh,  người  hiền,  tội  nghiệp  này  rất  nặng.  Không  những  không  cúng 

dường mà còn cướp giựt, còn chiếm đoạt, gây chướng ngại cho họ hoằng 

pháp lợi sanh. 

 -Thứ tám là dập tắt đèn đuốc trong tháp miếu Phật.  Ý này rất dài. 

Trên Sự thì tháp miếu đều có thắp đèn, bạn tắt đèn này, đây là nói trên 

Sự.  Trên  Lý  thì tháp  miếu  là đạo  tràng, đạo  tràng  này  làm  việc  hoằng 

pháp  lợi  sanh,  đó  là  phóng  quang  minh.  Mỗi  ngày  giảng  kinh,  phóng 

quang  minh;  mỗi  ngày  niệm  Phật,  phóng  quang  minh;  mỗi  ngày  tham 

thiền, phóng quang minh. Chỉ cần có người ở nơi đó chân chánh tu hành 

thì  là  phóng  đại  quang  minh.  Chúng  ta  nhất  định  phải  ghi  nhớ  nếu  có 

người thấy được thì người ấy được lợi ích, không có người nhìn thấy thì 

quỷ thần nhìn thấy. Thế nên nhà Nho nói “thận độc”120, tức là khi bạn có 

một  mình  cũng  không  được  phóng  dật,  không  thể  nói  không  có  người 

nhìn thấy thì có thể tùy tiện một chút, không thể được. Chẳng có người 

hữu hình nhìn thấy thì cũng có người vô hình nhìn thấy, [chúng sanh] vô 

hình còn nhiều hơn hữu hình chẳng biết là gấp bao nhiêu lần. Chúng ta 

độ người và cũng độ quỷ thần, chúng ta làm gương cho người, và cũng 

làm gương cho quỷ thần, làm sao có thể phóng dật được? Tu như vậy thì 

lòng thành kính của chúng ta mới khơi dậy nổi; lúc ở trước mặt người ta 

thì như vậy, khi người ta quay lưng thì làm cách khác, chẳng có thành 

kính. Đây là [nguyên nhân] rất nhiều đồng tu, tu hành chẳng có cảm ứng, 

tu hành chẳng đạt được quả đức thù thắng, mấu chốt là ở chỗ này, chẳng 

dùng tâm chân thành. Do đó có thể biết đạo phong (đường lối tu hành) 

và học phong (phong cách học tập) của đạo tràng vô cùng quan trọng, 

nếu chẳng có đạo phong, chẳng có học phong cũng giống như đèn nến 

120 “thận độc” nghĩa là: Phải răn cấm, cẩn thận lúc một mình. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 490

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

trong chùa tháp bị thổi tắt, dập tắt. Cùng một đạo lý, nếu đạo tràng này 

đích thật có đạo phong, có học phong, trên sự tướng người đến đạo tràng 

này đốt đèn cũng nhiều, người thắp hương cũng nhiều, đây là nói người 

đến đó tu học nhiều. Nghiệp nhân chẳng thiện. 

 -Thứ chín là khinh thường những người bần cùng, hạ tiện.  Đối với 

họ sanh khởi lòng ngạo mạn, còn hủy nhục thêm, đây là sai lầm quá đỗi. 

Người học Phật chúng ta khi gặp những người nghèo hèn, hạ tiện này, 

trong tâm  chúng ta cũng phải  coi họ  như  Phật,  Bồ  Tát  thị  hiện,  họ thị 

hiện cho chúng ta coi, nói nếu không tu phước huệ thì sẽ có quả báo như 

vậy, cũng là biểu diễn trên sân khấu. Thế nên đối với những người này 

chúng ta phải  khởi tâm  tôn kính,  thương  xót, tự  mình  phải biết tu  học 

như vậy. 

 -Thứ mười là làm các hạnh ác.  Phạm vi rất rộng, tạo ra các hành 

vi bất thiện. 

Đức Phật nói mười thứ nghiệp này sẽ bị quả báo xấu xí, đời trước 

làm những nghiệp bất thiện trên, đời này bị quả báo. Quả báo đời này có 

thể thay đổi hay không? Nói cho chư vị biết: Có thể thay đổi. Chỉ cần 

bạn thay đổi những tập khí, tật xấu này trở thành tốt thì tướng mạo dần 

dần sẽ thay đổi, [đó là vì] tướng tùy tâm chuyển. Chân chánh có quyết 

tâm, có nghị lực sửa sai đổi mới, nói thật ra ba tháng đến nửa năm thì sẽ 

có  hiệu  quả.  Nếu  ba  tháng,  nửa  năm  chưa  gặp  mặt  thì  khi  bạn  bè  gặp 

mặt, sự thay đổi của bạn so với lúc trước sẽ rất rõ ràng. Mỗi ngày đều 

gặp gỡ thì sẽ chẳng nhận thấy, nếu không thường gặp mặt, vừa gặp mặt 

thì  [sẽ  thấy]  tướng  mạo  thay  đổi  hẳn.  Có  thể  làm  trong  ba  năm  thì  sự 

thay  đổi  sẽ  rất  rõ  ràng,  gia  đình  thân  quyến  của  bạn  mỗi  ngày  đều  ở 

chung cũng sẽ cảm thấy bạn thay đổi, bạn chẳng giống lúc trước. Tướng 

mạo thay đổi rồi thì thể chất đương nhiên cũng thay đổi. Trong kinh này 

đức Phật cũng nói mười thứ nghiệp sẽ bị quả báo nhiều bệnh, chúng ta 

phải ghi nhớ hai chục điều chép trong chú giải này, bạn có thể giúp đỡ 

rất nhiều người, thay đổi những tập quán xấu của họ, thay đổi quả báo ác 

này của họ. 

- Thứ nhất là thích đánh đập chúng sanh  “ưa thích đánh đập hết 

 thảy chúng sanh” , đặc biệt là những động vật nhỏ, khi nhìn thấy cũng 

chẳng đến nỗi là thấy ghét, nhưng thích đập cho nó chết: Nhìn thấy muỗi 

mòng, kiến, ruồi thì liền đánh cho nó chết, phải biết tương lai sẽ bị quả 

báo nhiều bệnh.  Ấn Quang đại sư rất đáng cho chúng ta học hỏi, Ngài 

làm ra gương mẫu cho chúng ta coi. Trong Phật pháp khi gặp những con 

vật này thì không được đánh chúng nó chết, chỉ đuổi chúng đi. Nhưng 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 491

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ấn Quang đại sư chẳng đuổi chúng đi, truyện ký của lão pháp sư có chép 

khi thị giả của Ngài [nói] có người thấy trong phòng lão pháp sư có bọ 

chét,  muỗi,  có  người  giúp  Ngài  đuổi  chúng  đi,  lão  pháp  sư  chẳng  cho 

phép, lão pháp sư nói đừng đuổi chúng đi. Người ta hỏi tại sao? Lão hòa 

thượng đáp:  “Đức hạnh của tôi chẳng đủ, có chúng nó ở đây, tốt lắm! 

 Thường thường cảnh tỉnh chính mình, đức hạnh của tôi còn chưa cảm 

 hóa được chúng, chúng đang cảnh tỉnh tôi, cảnh sách tôi” . Lão pháp sư 

chẳng đuổi chúng đi. Nghe nói sau khi Ấn Quang đại sư bảy mươi tuổi, 

những con vật này chẳng còn [trong phòng Ngài] nữa. Lúc trước trong 

phòng  có  muỗi,  bọ  chét,  ruồi,  có  những  con  vật  này,  [nhưng]  khi  lão 

pháp sư vào phòng đó ở, những con vật này đều dọn nhà đi khỏi hết. Từ 

đây có thể biết tu dưỡng đức hạnh của mình rất quan trọng, có chúng nó 

nhiễu loạn thì là đạo đức của mình chẳng đủ, chẳng có đạo đức thì chúng 

nó mới nhiễu loạn. Chân thật tu hành, dũng mãnh tinh tấn, đạo đức của 

bạn  có  thành  tựu  không?  Hãy  coi  những  con  vật  nhỏ  này  còn  ở  đó 

không?  Nếu  chẳng  còn thì  chứng  minh  bạn  tu hành  có  công phu.  Nếu 

vẫn còn những con vật này ở đó nhiễu loạn thì công phu của bạn chưa 

đủ. Bạn xem người chân chánh tu hành chẳng trách móc ngoại cảnh, hết 

thảy đều quy về nội tâm, trở về chính mình. Mình bất thiện thì chúng nó 

dám khuấy nhiễu, xâm phạm là đúng rồi, chẳng đáng phiền trách. Cho 

nên đây là việc phải nên giới trừ. 

-  Ác  nghiệp  thứ  hai   “khuyên  người  khác  đánh” ,  tự  mình  tuy 

không đánh đập nhưng xúi giục người khác đánh. 

- Thứ ba  “tán thán cách đánh” , khen ngợi cách đánh [những sinh 

vật] của kẻ khác, [thí dụ như nói] “Hay quá! Đánh hay quá”, nhìn người 

ta đánh mà vui. Trong mười điều này có bốn điều nói về việc đánh đập 

chúng sanh, chúng ta ai cũng có tập khí này. 

- Thứ tư “thấy sự đánh đập mà vui mừng” , nhìn thấy con nít đập 

ruồi, “Hay quá! Đập hay quá”, đều khen như vậy. Nào biết được làm vậy 

sẽ bị quả báo nhiều bệnh tật, tạo nghiệp nhân này phải bị quả báo này. 

-  Thứ  năm   “não  loạn  cha  mẹ” ,  làm  cho  cha  mẹ  phiền  não,  làm 

cho cha mẹ thân tâm chẳng yên ổn. 

-  Thứ  sáu   “đối  với  thánh  hiền,  làm  người  hiền  sanh  khởi  phiền 

 não”  làm cho họ chẳng yên ổn. 

- Thứ bảy  “nhìn thấy kẻ oán bệnh khổ, tâm vui mừng” , nhìn thấy 

người có xích mích với mình, người  mình ghét bị bệnh bèn sanh tâm vui 

mừng. 

- Thứ tám   “thấy kẻ oán hết bệnh,  sanh tâm chẳng vui” , kẻ thù, 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 492

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

người mình ghét hết bệnh rồi, trong tâm mình lại không vui. Ở đây chú 

trọng kẻ oán thù, người mình ghét, mình không ưa thích. 

- Thứ chín  “đối với bệnh của kẻ thù, cho thuốc không đúng bệnh” , 

kẻ thù sanh bệnh, bạn đem thuốc cho họ uống, thuốc này không phải là 

để trị bệnh của người ấy, mà làm cho bệnh của họ nặng thêm. Nói cách 

khác, bạn hại người ấy, chẳng phải giúp họ [chữa lành bệnh, bạn] làm sự 

việc này. 

- Thứ mười  “vừa mới ăn xong chưa tiêu, liền ăn thêm nữa” , bạn 

ăn no lắm rồi, còn chưa tiêu hóa, nhìn thấy đồ ăn ngon liền muốn ăn nữa, 

đây là bệnh từ miệng vào. Trong mười điều, chín điều đầu là ác nghiệp 

của  bạn  tạo,  điều  chót  này  là  chuyện  ăn  uống,  chẳng  hiểu  ăn  uống  vệ 

sinh nên chiêu cảm quả báo bệnh tật. Mười điều gây ra quả báo xấu xí, 

mười điều gây ra quả báo nhiều bệnh, chúng ta nhất định phải biết. 

Phương pháp sám hối của Ngài:  “đối trước tượng Ngài Địa Tạng, 

 chí tâm chiêm lễ, trong chừng một bữa ăn” . Trong chừng một bữa ăn là 

một thời gian ngắn, thời gian ngắn tạm, thì nghiệp báo này có thể chuyển 

trở lại.  “Chí tâm chiêm lễ”  là phương pháp tu học, mấu chốt quan trọng 

ở hai chữ chí tâm, chí tâm là chân tâm. Trong lúc chiêm lễ sửa sai đổi 

mới, tu học pháp môn Địa Tạng. Địa Tạng Bồ Tát trong hết thảy Bồ Tát 

từ bi cùng cực, tuyệt đối chẳng thua kém đại từ đại bi Quán Thế Âm Bồ 

Tát, phải biết điều này. Địa Tạng tiêu biểu cho từ bi căn bản, Quán Âm 

[tiêu  biểu]  từ  bi  phát  triển  rộng  ra.  Ở  đây  nói  chí  tâm  chiêm  lễ  chẳng 

phải rất cung kính đến mức nào đó, mỗi ngày lễ bái nghiệp chướng bèn 

tiêu trừ. Lễ bái đương nhiên là sự tu học trên sự tướng, hình tượng. Quan 

trọng nhất là phải học theo Địa Tạng Bồ Tát phát nguyện, học theo cái 

tâm của Địa Tạng Bồ Tát, học cách làm người của Địa Tạng Bồ Tát, học 

cách  xử  sự,  đãi  người,  tiếp  vật  của  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  đó  mới  là  chân 

chánh chí tâm chiêm lễ. Nếu bạn có thể phát tâm nguyện to lớn này, tâm 

nguyện này thanh tịnh, khẩn thiết, có quyết tâm, có nghị lực để làm, thì 

bạn sẽ chuyển nghiệp lực rất nhanh. 

 “Người đó trong ngàn muôn kiếp thọ sanh được thân hình tướng 

 mạo viên mãn” . Tuy chú giải chẳng nhiều, nhưng hai câu phía trước rất 

quan  trọng  đó  hiển  lộ  tạm  thời,  tạm  thời  phát  tâm   “công  đức  của  sự 

 chiêm lễ chẳng thể nghĩ bàn” . Sau khi phát tâm tạm thời, có phải cái tâm 

ấy đã mất đi ? Ở đây có hai tầng ý nghĩa. Tạm thời phát tâm  “trong ngàn

 muôn kiếp thọ sanh được thân hình, tướng mạo viên mãn” , chúng ta có

thể tin tưởng, đích thật trong khoảng chừng một bữa ăn. Nhưng nghiệp 

báo hiện tiền chẳng thể thay đổi, quả báo của ác nghiệp hiện tại hết thì 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 493

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

quả báo của sự chí tâm chiêm lễ sẽ hiện ra, không biết là đời nào, kiếp 

nào nữa. Cũng như kinh Pháp Hoa nói:  “Một lần xưng Nam Mô Phật thì 

 đều đã thành Phật đạo” , tức là ý nghĩa này. Đây là [chuyện] lúc Phật 

còn tại thế thâu nhận một người xuất gia, những người xuất gia theo Phật 

đều có đại thiện căn, nếu chẳng có thiện căn làm sao xuất gia được? Phật 

thấy người này đến cầu xin xuất gia bèn để Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên, 

các vị A La Hán coi người này có thiện căn hay không? Những vị này 

đều có thần thông, thần thông của A La Hán có [thể thấy] năm trăm đời, 

thiên nhãn thông, túc mạng thông, những vị này thấy trong năm trăm đời 

trước  người  này  chẳng  có  thiện  căn,  nên  thưa  với  Phật  rằng  ông  này 

không thể xuất gia, ông làm sao có thể xuất gia được? 

Phật nhận cho ông ấy [xuất gia], và nói với các đệ tử rằng người 

này vô lượng kiếp về trước, đương nhiên A La Hán chẳng có khả năng 

này. Vô lượng kiếp trước ông là một tiều phu đốn củi, gặp một con cọp 

trên núi, cọp muốn ăn thịt ông, ông [sợ quá, leo] lên cây và kêu một câu 

Nam Mô Phật, nhờ thiện căn này, ngày nay đã chín muồi, nên đến đây 

được Phật cho ông cạo đầu xuất gia, ý nghĩa cũng giống như câu chuyện 

ở trên. Một câu xưng niệm Nam Mô Phật, thời gian nói một tiếng Nam 

Mô Phật rất ngắn. Khoảng chừng một bữa ăn, thời gian một bữa ăn, chí 

tâm chiêm lễ Địa Tạng Bồ Tát đương nhiên có thể được quả báo này. 

Nếu  ông  ta  có  thể  niệm  niệm  tương  tục,  lúc  nảy  nói  noi  theo  hạnh 

nguyện của Địa Tạng Bồ Tát, thì hiện tại đời này sẽ thay đổi, không cần 

đến đời sau, đời này liền chuyển, chuyển nhanh vô cùng. Sửa đổi hoàn 

toàn hai mươi ác hạnh nói trong kinh, thay đổi triệt để thì sẽ chuyển đổi 

rất nhanh. Xem tiếp đoạn kế: 

 Thị xú lậu nữ nhân như bất yếm nữ thân, tức bách thiên vạn ức 

 sanh trung, thường vi vương nữ. Nãi cập vương phi, tể phụ đại tánh, 

 đại trưởng giả nữ, đoan chánh thọ sanh, chư tướng viên mãn. 

是醜陋女人如不厭女身。即百千萬億生中。常為王女

。乃及王妃。宰輔大姓。大長者女。端正受生。諸相圓滿 

 (Người nữ xấu xí đó nếu không nhàm chán thân nữ thì trong trăm 

 ngàn vạn ức đời thường là vương nữ, đến vương phi, con gái dòng dõi, 

 tể phụ, đại quan, đại trưởng giả, đoan chánh thọ sanh, các tướng viên 

 mãn.)

Đây  là  nói  nếu  người  ấy  chẳng  chán  thân  nữ,  thân  tướng  của 

người ấy sẽ vô cùng viên mãn. Vả lại sanh vào nhà tôn quý, tức là như 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 494

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ngày nay chúng ta nói, sanh trong quý tộc, kỳ tộc, được phước báo nhân 

thiên, sau cùng kết luận: 

 Do chí tâm cố chiêm lễ Địa Tạng Bồ Tát hoạch phước như thị. 

由志心故瞻禮地藏菩薩獲福如是。

 (Do chí tâm chiêm lễ Địa Tạng Bồ Tát mà được phước như vậy.) 

Trong  chú  giải  của  pháp  sư  Thanh  Liên  cũng  đặc  biệt  nói  với 

chúng ta  “Hai chữ chí tâm, nghĩa sâu ý nặng, thông suốt trước sau, chớ 

 nên  coi  thường.Để  chuyển  được  quả  báo  của  con  người,  lòng  thành 

 chẳng  phải  là  chuyện  dễ  [thực  hiện  được]” ,  chuyển  nghiệp  báo  của 

mình chẳng phải việc dễ dàng.  “Nay được phước ấy là do chí tâm, chí 

 tâm  là  tâm  [thành]  đến  mức  cùng  cực  vậy” ,  những  câu  này  vô  cùng 

quan trọng. Lễ Phật cũng phải Lý Sự viên dung, thì chúng ta mới có thể 

đạt đến lợi ích chân thật. Mấu chốt quan trọng ở chỗ chí tâm, chí tâm là 

chân tâm, dùng tâm chân thành để học tập. Do đó cái tâm này triệt tiền 

triệt hậu, 

tiền hậu chẳng phải nói đoạn này, cách nói sâu xa quán triệt toàn kinh. 

Ở phía trước chúng ta thấy Địa Tạng Bồ Tát lúc còn tu nhân là vị 

đại  trưởng  giả,  làm  cô  gái  Bà  La  Môn,  làm  cô  Quang  Mục,  nhiều  đời 

nhiều  kiếp  chẳng  buông  bỏ  bổn  nguyện.  Không  những  là  không  xả, 

thường phát lại cái nguyện ấy, phát nguyện thực sự. Chúng ta cũng đang 

học theo, đáng tiếc là không hết lòng, mỗi buổi tụng sáng tối hằng ngày 

đều phát nguyện. Nguyện đã phát rồi, chỉ phát trong miệng, thực sự thì 

chẳng thực hiện, sau khi niệm xong liền quên mất, nên nguyện ấy chẳng 

khởi tác dụng. Vì nguyên nhân gì? Chẳng phải chí tâm. Mấu chốt quan 

trọng ở tại chí tâm, chẳng phải chân tâm phát nguyện, giống như chúng 

ta  lúc  bình  thường  có  miệng  chẳng  có  tâm,  như  vậy  không  được.  Tự 

mình chúng ta phải phản tỉnh, phải sửa đổi, giúp đỡ người khác giảng Lý 

Sự này rõ ràng, minh bạch, nhắc nhở họ. Họ có thể quay đầu thì họ được 

phước; họ chẳng quay đầu, trong A Lại Da thức cũng đã trồng thiện căn. 

Chúng  ta  tự  mình  phát  nguyện   “Tiếp  nối  huệ  mạng  của  Phật,  hoằng 

 pháp lợi sanh” , đời này chúng ta chọn nghề nghiệp này, nhất định phải 

làm tròn bổn phận, công việc của mình, đó tức là niệm niệm chẳng xả 

chúng sanh, niệm niệm giúp đỡ hết thảy chúng sanh có được chánh tín, 

chánh giải, chánh hạnh, [được vậy khi] chúng ta chọn nghề này thì mới 

chẳng  cô  phụ  [đức  Phật].  Hạnh  nghiệp  này  là  sự  nghiệp  của  Phật,  gia 

nghiệp của Như Lai, chúng ta chọn ngành này, trong hết thảy thế gian và 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 495

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

xuất thế gian, hạnh nghiệp này thù thắng vô cùng. Nếu chẳng dùng chí 

tâm thì làm sao có thể làm được? Chúng ta có thể tin tưởng quả đức nói 

trong kinh, tại sao? Nhân thù thắng, thì sẽ chẳng hoài nghi quả báo này. 

Đoạn thứ tư tiếp theo là  “Kỹ nhạc tán cúng phước” , xin xem kinh văn: 

 Phục thứ Phổ Quảng, nhược hữu thiện nam tử thiện nữ nhân, 

 năng  đối  Bồ  Tát  tượng  tiền,  tác  chư  kỹ  nhạc,  cập  ca  vịnh  tán  thán, 

 hương hoa cúng dường, nãi chí khuyến ư nhất nhân, đa nhân. Như 

 thị đẳng bối, hiện tại thế trung. Cập vị lai thế, thường đắc bách thiên 

 quỷ thần nhật dạ vệ hộ, bất lịnh ác sự triếp văn kỳ nhĩ, hà huống thân 

 thọ chư hoạnh. 

復次普廣。若有善男子善女人。能對菩薩像前。作諸

伎樂。及歌詠讚歎。香華供養。乃至勸於一人。多人。如

是等輩。現在世中。及未來世。常得百千鬼神日夜衛護。

不令惡事輒聞其耳。何況親受諸橫。

 (Lại nữa này Phổ Quảng, nếu có thiện nam tử thiện nữ nhân có  

 thể đối trước tượng Bồ Tát mà trổi các thứ kỹ nhạc, cùng ca vịnh, tán 

 thán, cúng dường hương hoa, cho đến khuyên được một người hay nhiều 

 người. Những người đó trong đời hiện tại cùng vị lai thường được trăm 

 ngàn quỷ thần ngày đêm hộ vệ, không để những việc ác đến tai, huống 

 chi đích thân chịu các tai vạ bất ngờ.) 

Đoạn này trong chú giải nói: Văn chia thành hai tiết, trước hết nói 

về  người  năng  cúng,  sau  đó  mới  nói  phước  báo  người  ấy  được.  Cúng 

dường này là gì? Là kỹ nhạc, ca vũ. Trong Phật pháp chúng ta biết trong 

pháp Đại Thừa có, còn Tiểu Thừa thì không có. Phật nói pháp Đại Thừa, 

chư thiên cúng dường, thiên nữ rải hoa, thiên nhân ca vũ, âm nhạc cúng 

dường. Đặc biệt rõ ràng như trên những bích họa (tranh vẽ trên tường) 

tại  động  Đôn  Hoàng  hay  động  Vân  Cương121,  những  biến  tướng  đồ122

121 Vân Cương gọi đủ là Vân Cương Thạch Quật,  tức một loại chùa hang, tức chùa 

được đục vào vách núi Vũ Châu thuộc thành phố Thủy Đồng, tỉnh Sơn Tây theo lệnh 

của Ngụy Hiếu Văn Đế vào năm 450. 

122 Biến Tuớng Đồ còn gọi là Biến Tượng, Biến Hội hay chỉ gọi tắt là Biến, chính là 

những tranh ảnh hay phù điêu mô tả những sự kiện trong cuộc đời đức Phật, sự trang 

nghiêm của các Tịnh Độ, hay cảnh tượng trong địa ngục, được vẽ theo sự ghi chép 

trong  kinh  điển  với  mục  đích  chuyển  tải  giáo  nghĩa.  Biến  có  nghĩa  là  biến  động, 

chuyển biến, tức là những trạng thái thay đổi của chân tướng. Như vậy, Biến Tướng 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 496

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

này, Thế Tôn giảng kinh thuyết pháp có những thứ cúng dường như vậy. 

Trong  dân  gian  diễn  biến  thành  cái  gì?  Diễn  biến  thành  ca  kịch  cúng 

dường  Phật,  Bồ  Tát,  ở  trước  chùa  miếu  Phật,  Bồ  Tát.  Rất  nhiều  chùa 

trước đại điện cúng Phật, Bồ Tát có sân khấu, đó là chuyên để cho một 

số người phát tâm, làm các kỹ nhạc, ca vũ, tán thán cúng dường Phật, Bồ 

Tát, [hoặc là] diễn kịch, nói thật ra đây là hiểu sai ý tứ. Diễn kịch chẳng 

cần phải diễn cho Phật, Bồ Tát coi, diễn kịch là diễn cho đại chúng coi, 

chẳng cần phải diễn trước Phật, Bồ Tát. Nói thật ra trong đạo tràng có 

thể dùng phương pháp này để tiếp dẫn hết thảy chúng sanh. Nhưng hiện 

nay có những hý kịch, ca vũ không thể cúng dường Phật, Bồ Tát, cúng 

dường như vậy là có tội. Trong những vở kịch hồi xưa có một số có thể 

cúng dường Phật, Bồ Tát, tại sao? Ca kịch hồi xưa ở Trung Quốc đều là 

dạy người, nội dung là bốn chữ “trung, hiếu, tiết, nghĩa”, đều là khuyên 

chúng sanh. Thời cổ giáo dục chẳng phổ cập, dùng phương pháp gì để 

giáo  hóa  xã  hội  đại  chúng?  Dùng  ca  kịch.  Thời  trước  là  xã  hội  nông 

nghiệp, sau khi bận rộn công việc trồng trọt xong, thời gian rảnh rỗi rất 

nhiều,  dùng  những  phương  thức  biểu  diễn  nghệ  thuật  này  để  khuyên 

người  trung,  hiếu,  tiết,  nghĩa,  biểu  diễn  toàn  là  nhân  duyên  quả  báo. 

Người thiện sau cùng được quả báo thiện, người ác nhất định bị ác báo, 

biểu diễn những thứ này. Cho nên quảng đại quần chúng chẳng từng đọc 

sách, chẳng được thọ nhận giáo dục tốt đẹp, nhưng họ hiểu được những 

nguyên lý, nguyên tắc làm người, làm việc. Họ học từ đâu? Hơn phân 

nửa là nghe người ta đọc sách, coi hát, học từ chỗ này. Do đó lúc trước, 

những trò giải trí (ca kịch) là giáo dục, chẳng đơn thuần chỉ là giải trí, 

trọng điểm ở tại giáo dục. 

Trong  Phật  pháp  cũng  dùng  phương  thức  này,  đạt  đến  mục  tiêu 

giáo dục của đức Phật, cho nên trong Phật pháp chú trọng sự tiêu biểu 

pháp của nghệ thuật. Hiện nay Phật pháp suy thoái, chẳng phải là không 

có nguyên nhân.  Lúc  trước  Phật pháp  hưng  thịnh, nói  thật  ra,  nhân tài 

hạng nhất trong thế gian đều ở trong Phật pháp, đều xuất gia, làm pháp 

sư. Pháp sư là nhân tài hạng nhất trong thế gian, cho nên người xuất gia 

làm thầy của vua, không phải là ai cũng có thể xuất gia. Thời nhà Tùy, 

Đường người xuất gia phải trải qua các kỳ thi cử, hạng mục thi cử là thi 

về thế gian pháp trước, tiêu chuẩn của thế gian pháp tương đương với 

tiến sĩ. Nói cách khác, học vấn thế gian bạn phải đạt đến tiêu chuẩn này, 

Đồ là hình vẽ về những trạng thái thay đổi của chân tướng. Thường gặp nhất là Địa 

Ngục  Biến  Tướng  Đồ,  Đâu  Suất  Thiên  Di  Lặc  Tịnh  Độ,  Liên  Trì  Hải  Hội  Biến 

Tướng Đồ v.v… (theo Từ điển Phật Quang Sơn). 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 20 

 497

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

sau đó mới thi về Phật pháp. Thi đậu xong hoàng đế mới phát chứng chỉ 

123 cho bạn, chứng chỉ đó gọi là “độ điệp”. Bạn lấy được chứng chỉ này, 

bạn đi  tìm  đạo tràng  có  duyên, pháp  sư có duyên  với  bạn  để  xuất gia. 

Nếu không có chứng chỉ ấy, họ chấp thuận cho bạn xuất gia thì họ phạm 

pháp. [Muốn được] họ nhận, bạn nhất định phải có độ điệp do hoàng đế 

cấp. Độ điệp của hoàng đế cấp là thừa nhận bạn có học vấn, đức hạnh, 

trong pháp thế gian và xuất thế gian có thể làm thầy cho vua, bạn nói 

thân phận của người xuất gia cao biết mấy? Một khi họ cạo đầu xuất gia, 

quan viên địa phương phải đặc biệt cung kính họ, [vì họ là] thầy của vua. 

Cho  nên  nội  dung  của  sự  giáo  hóa  vô  cùng  sôi  nổi,  hấp  dẫn.  Bạn  coi 

những văn tự, kệ tụng này hay đẹp biết mấy, chẳng phải người thường 

có thể làm được. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây. 

Tập 21 (Số 14-12-21) 

Xin mở cuốn Khoa Chú quyển trung, trang ba mươi chín, xem  

kinh văn: 

 Phục thứ Phổ Quảng, nhược hữu thiện nam tử thiện nữ nhân, 

 năng  đối  Bồ  Tát  tượng  tiền,  tác  chư  kỹ  nhạc,  cập  ca  vịnh  tán  thán, 

 hương hoa cúng dường, nãi chí khuyến ư nhất nhân, đa nhân. Như 

 thị đẳng bối, hiện tại thế trung. Cập vị lai thế, thường đắc bách thiên 

 quỷ thần nhật dạ vệ hộ, bất lịnh ác sự triếp văn kỳ nhĩ, hà huống thân 

 thọ chư hoạnh. 

復次普廣。若有善男子善女人。能對菩薩像前。作諸

伎樂。及歌詠讚歎。香華供養。乃至勸於一人。多人。如

是等輩。現在世中。及未來世。常得百千鬼神日夜衛護。

不令惡事輒聞其耳。何況親受諸橫。

 (Lại nữa này Phổ Quảng, nếu có thiện nam tử thiện nữ nhân có 

 thể đối trước tượng Bồ Tát mà trỗi các thứ kỹ nhạc, cùng ca vịnh, tán 

 thán, cúng dường hương hoa, cho đến khuyên được một người hay nhiều 

 người.  Những người đó trong đời hiện tại cùng vị lai thường được trăm 

 ngàn quỷ thần ngày đêm hộ vệ, không để những việc ác đến tai, huống 

 chi đích thân chịu các tai vạ bất ngờ.) 

123 hoặc chứng từ, giấy chứng nhận, certificate

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 21 

 498

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Coi  đoạn  này  của  kinh  Địa  Tạng,  chúng  ta  thấy  có  rất  nhiều 

phương thức cúng Phật, ở đây là dùng  “kỹ nhạc” ,  “kỹ”  tức là ngày nay 

chúng ta gọi là ca vũ, âm nhạc. Trong Phật pháp Đại Thừa, từ rất nhiều 

bức  Hoằng  Pháp  Biến  Tướng  Đồ  (tranh  vẽ  cảnh  hoằng  pháp)  thời  cổ, 

chúng ta thấy lúc Thế Tôn giảng kinh thuyết pháp, chư thiên ca hát, múa 

vũ để cúng dường. Những thứ này tuyệt đối chẳng có trong Phật pháp 

Tiểu  Thừa.  Như  trong  Bát  Quan  Trai  Giới,  Sa  Di  Giới,  Tỳ  Kheo  Giới 

tuyệt  đối  cấm  [đi  đến]  những  chỗ  ca  vũ.  Nhưng  Đại  Thừa  Bồ  Tát  thì 

khác, có thể thấy rất rõ ràng, pháp Tiểu Thừa là phương tiện khéo léo 

của Phật lập ra cho xã hội bảo thủ, người bảo thủ; Đại Thừa Phật pháp là 

cho xã hội phóng khoáng, một số chúng sanh phóng khoáng. Như vậy 

nói  rõ  Phật  đích  thật  chẳng  có  định  pháp,  [tức  là]  chẳng  có  pháp  nhất 

định124, Phật giáo hóa chúng sanh đều là  “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ 

 công  đức” .  [Khi  giảng]  kinh  Hoa  Nghiêm  chúng  tôi  đặc  biệt  nói  rõ 

những chỗ này, đích thật là ứng cơ. 

Đương  nhiên  đức  Phật  có  trí  huệ,  có  đức  năng,  nhìn  một  chúng 

sanh  có  thể  nhìn  thấy  nhân  duyên  vô  lượng  kiếp  về  trước,  chúng  ta 

chẳng có khả năng này, do đó đức Phật nhiếp thọ chúng sanh dùng Tứ 

Nhiếp Pháp rất viên mãn. Pháp cuối cùng trong Tứ Nhiếp Pháp là Lợi 

Hành,  Đồng  Sự,  đồng  sự  thì  phải  phóng  khoáng,  nếu  chẳng  phóng 

khoáng thì làm sao đồng sự với chúng sanh? Đây là trí huệ cao độ, thiền 

định thâm sâu. Ngài có thể thuận theo chúng sanh, từ trong đó dẫn dắt 

chúng sanh, làm cho họ giác ngộ, quay về, bỏ tà quy chánh, đoạn ác tu 

thiện, đức Phật có khả năng này. Nếu tự mình chẳng có trí huệ, chẳng có 

công phu mà muốn học làm theo như vậy thì rất khó chống chọi sự dụ 

hoặc của cảnh giới bên ngoài. Định Huệ của rất nhiều người chẳng đủ, bị 

cảnh  giới  bên  ngoài  dụ  hoặc  nên  thoái  chuyển,  đến  nỗi  đánh  mất  đạo 

tâm, đều là như vậy. Từ thời đức Phật Thích Ca đến nay, mỗi thời đại 

đều có. Người xuất gia đọa lạc, hoàn tục, thật ra hoàn tục còn tốt hơn là 

đọa lạc, họ xả bỏ hình tướng của người xuất gia, hoàn tục làm người tu 

hành tại gia cũng tốt, cũng có thể thành tựu. Do đó, trong cửa Phật, xuất 

gia hoàn tục là một hiện tượng rất bình thường. Đấy cũng là một hiện 

tượng tốt, chúng ta chớ nên nhìn bằng ánh mắt khác lạ. [Nếu nhìn bằng 

ánh  mắt  khác  lạ]  như  vậy,  chúng  ta  sẽ  có  tội.  Nhưng  ngày  nay  những 

quốc gia Tiểu Thừa có cho xuất gia trong thời gian ngắn, ở Thái ngay cả 

124 Nói chẳng có pháp nhất định không có nghĩa là nói ba phải, nói sao cũng đúng mà 

là không chấp chết cứng vào một khuôn khổ nhất định, tùy duyên uyển chuyển sao 

cho thích nghi. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 21 

 499

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

vua cũng phải xuất gia ba tháng, sau ba tháng thì hoàn tục, đây là tiếp 

nhận sự giáo dục của Phật giáo, sống đời sống Phật giáo, tuyệt đối hữu 

ích, giúp cho xã hội [được tốt đẹp hơn]. 

Đoạn  này  thuyết  minh  phước  báo  có  được  khi  dùng  ca  vũ,  âm 

nhạc để cúng dường Bồ Tát. Đoạn trước nói về cúng dường, đoạn sau 

nói về kẻ ấy được phước. Từ đoạn kinh này chúng ta cũng có thể thấu 

hiểu cách dùng phương thức nghệ thuật để hoằng pháp lợi sanh. Tôi thấy 

trong trong Đại Tạng Kinh, bản Gia Hưng Tạng125. Gia Hưng Tạng được 

biên tập dưới triều Minh, mỗi cuốn trong tạng kinh rất dày. Hiện nay in  

bìa  cứng,  đẹp  đẽ,  đại  khái  là  trong  đó  có  hai  tập  dầy  như  vầy,  có  nội 

dung là gì? Toàn là lời ca (ca từ), những khúc nhạc ghi trong ấy có thể 

diễn xướng. Do đó có thể biết, thời xưa thường dùng cách này để khuyến 

hóa chúng sanh vì chúng sanh thích tiếp nhận theo cách thức như vậy. 

Biên tập thành kịch bản để biểu diễn thì còn ít, tại sao? Điều kiện ấy phải 

cần nhiều người, chẳng phải một người, hai người có thể làm nổi. Một, 

hai  người  dùng  ca  hát,  dùng  cách  biểu  diễn  như  vậy  rất  thường  thấy 

trong nghệ thuật dân gian thời xưa. 

Đặc biệt là biểu diễn trong pháp hội, vì có nhiều người trong pháp 

hội  dùng  cách  này  để  tuyên  dương  Phật  pháp,  để  khuyến  hóa  chúng 

sanh, đây là một cách thuyết pháp tốt vô cùng. Nếu chúng ta đem chuyện 

của  cô  Quang  Mục,  cô  Bà  La  Môn  trong  kinh  Địa  Tạng  và  biểu  diễn 

dưới  hình  thức  ca  vũ,  kịch  thì  hiệu  quả  lớn  hơn  chúng  tôi  giảng  trên 

giảng  đài  rất  nhiều.  Hy  vọng  chư  vị  đồng  tu  ghi  nhớ  quan  niệm  này, 

ngày nay chúng ta tâm có thừa nhưng sức lực chẳng đủ. Nếu có đầy đủ 

điều kiện, nên đem  Đại Thừa Phật pháp lên sân khấu; nếu có thể diễn 

thành phim bộ chiếu trên truyền hình, bạn nghĩ xem có thể dạy được bao 

nhiêu chúng sanh? Phổ biến tiếp nhận được đại chúng hoan nghinh. Đây  

125 Gọi là Tạng này hay tạng kia là dựa theo thời gian hay nơi ấn hành, chẳng hạn Càn 

Long Đại Tạng là vì được hoàn tất dưới thời Càn Long, Tần Già Tạng vì do Tần Già 

Tinh  Xá  ấn  hành.  Đại  Tạng  Kinh  được  các  triều  đại  khắc  rất  nhiều,  cách  sắp  xếp 

phân loại hơi khác biệt, cũng như mỗi lần in đều được giảo chánh kỹ hơn những lần 

trước. Những tạng được in càng về sau càng hoàn chỉnh hơn. Gia Hưng Tạng còn có 

tên là Kính Sơn Tạng, được khởi công san định từ cuối thời Gia Tĩnh nhà Minh, mãi 

cho đến năm Vạn Lịch thứ bảy mới hoàn tất bản thảo, mãi đến năm Vạn Lịch thứ 

bảy mới hoàn tất mọi bước giảo duyệt. Khởi đầu bản này được in tại Ngũ Đài, nhưng 

do khí hậu quá khắc nghiệt, mỗi năm chỉ in được 500 cuốn, nên đưa về Kính Sơn, 

thuộc Hàng Châu để tiếp tục in. Do được chia làm nhiều nơi để in cho dễ nên Tạng 

này có hai tên là Kính Sơn Tạng hoặc Gia Hưng Tạng (gọi theo xưởng in ở huyện 

Gia Hưng). Mãi đến năm Khang Hy 15 (1676) mới hoàn tất việc ấn loát. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 21 

 500

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

là việc chúng ta phải nên nghĩ đến. 

Trong các kịch bản thời cổ, cổ đức cũng có biên tập, tôi đã xem 

một  kịch  bản  hát  bội126  gọi  là  Quy  Nguyên  Kính.  Trong  đó  có  ba  câu 

chuyện của Tịnh Độ Tông chúng ta, đoạn thứ nhất là chuyện của đại sư 

Huệ Viễn, đoạn thứ hai là chuyện của đại sư Vĩnh Minh Diên Thọ, thứ 

ba là chuyện của đại sư Liên Trì, biên tập rất hay! Dùng cách hát tuồng 

biểu diễn trên sân khấu. Các diễn viên chính là Bồ Tát, đều giảng kinh 

thuyết pháp. Lần trước cư sĩ Du Bổn Xương đến thăm Tân Gia Ba, đến 

thăm tôi, có nói rằng ông muốn dùng phương pháp nghệ thuật để giúp 

Phật  giáo.  Tôi  nói  sai  rồi,  chẳng  phải  giúp  Phật  giáo,  chẳng  phải  giúp 

pháp  sư,  ông  chính  là  đại  pháp  sư,  ông  hãy  dùng  phương  thức  này  để 

hoằng pháp lợi sanh, như vậy mới đúng. Ông ta thảo kế hoạch lần này, 

sau  khi  làm  xong  tập  thứ  hai,  tập  thứ  ba  ông  sẽ  diễn  Tế  Công  thuyết 

pháp,  chính  thức  làm  đại  pháp  sư.  Chúng  tôi  rất  hy  vọng  những  điều 

mong ước của ông có thể biến thành sự thật, cũng hoan nghinh ông đóng 

vai Địa Tạng Bồ Tát. Lúc trước tôi nghe có người đóng Quán Âm Bồ 

Tát, Địa Tạng Bồ Tát trong phim điện ảnh, nhưng chẳng biểu diễn chiếu 

theo ý nghĩa trong kinh, đóng theo ý nghĩa trong kinh mới đem lại lợi ích 

cho đại chúng. 

Chữ quan trọng mấu chốt trong đoạn kinh này vẫn là chữ thiện, 

 “thiện nam tử, thiện nữ nhân” , vẫn ở chữ thiện. Do đó có thể thấy mục 

đích của sự biểu diễn ca vũ là để khuyến hóa chúng sanh chứ chẳng phải 

để kiếm lời, hiện tại mọi thứ ca nhạc giúp vui đều nhằm mục đích kiếm 

lời.  Nếu  lợi  nhuận  không  lý  tưởng  thì  họ  sẽ  chẳng làm  nữa,  biểu  diễn 

nhất định phải bán hết vé. Còn cách dụng tâm của thiện nam tử, thiện nữ 

nhân sẽ chẳng giống vậy, mục đích của họ là để giáo hóa xã hội, là tuyên 

dương Phật pháp, đem lại lợi ích cho chúng sanh. Quan trọng là ở chỗ 

này.  “Có thể đối trước tượng Bồ Tát mà trỗi các thứ kỹ nhạc, cùng ca 

 vịnh, tán thán, cúng dường hương hoa” , phía sau  “cho đến khuyên được 

 một người hay nhiều người” , tốt nhất là lợi dụng những dịp có pháp hội, 

thời cổ thường dùng, những ngày lễ Phật, Bồ Tát đều có diễn kịch. Diễn 

kịch là có căn cứ, trong kinh này đều có. Nhưng phải coi bạn diễn kịch 

gì? Phải dựa trên nội dung, mục đích của tuồng kịch này. Nếu mục đích 

của tuồng kịch là để thu hút tín đồ thì đó là sai lầm. Mục đích nhất định 

phải dùng cách thức này để giảng kinh, thuyết pháp, phổ độ chúng sanh, 

như vậy mới là thiện. Mấu chốt quan trọng ở chỗ này. 

126 Nguyên văn là Bình kịch: một loại hát tuồng ở Trung Quốc giống hát bội. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 21 

 501

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Chúng ta hãy thảo luận xem họ rốt ráo đạt được công đức gì? Ích 

lợi của họ đạt được từ đâu tới? Hiện nay một số người trong thế gian cho 

rằng những hành vi trong Phật pháp là mê tín, do đó trong quan niệm của 

họ tu phước phải tu ở đâu? Phải làm sự nghiệp từ thiện, giúp đỡ những 

người  nghèo  khổ, già  cả,  tàn tật,  nhiều  bệnh  trong  xã  hội.  Làm  những 

việc từ thiện này, chánh phủ quốc gia khích lệ, xã hội đại chúng tán thán, 

pháp hội Phật giáo chúng ta ở đó diễn một vở kịch chẳng có ai coi trọng. 

Trong  ánh  mắt  của họ,  vở kịch đó  làm  sao  sánh bằng  việc  từ thiện xã 

hội? [Họ nghĩ] chúng ta làm như vậy là mê tín, chúng ta đang thâu góp 

tiền tài, đem lại ấn tượng không tốt cho xã hội. Những chuyện này chúng 

ta không dám nói là không có, nhưng hết thảy những thiết bị trưng bày 

trong  Phật  pháp  chân  chánh  đều  có  mục  tiêu  giáo  học,  kết  hợp  nghệ 

thuật và giáo học thành giáo học nghệ thuật, đây là một cách giáo huấn 

cao minh nhất, đạt đến đỉnh cao tột cùng. Thế Tôn luôn luôn đề xướng, 

trong  hết thảy  kinh điển, bộ kinh  nào  cũng lập  lại nhiều  lần, đức  Phật 

dạy chúng ta  “thọ trì, đọc tụng, vì người diễn nói” , diễn tức là biểu diễn, 

chúng ta phải hiểu ý nghĩa của Thế Tôn. 

Hôm  qua  chúng  ta  trong  hội  [giảng  kinh]  Hoa  Nghiêm  nói  đến 

Chủ Dược Thần, luôn tiện nói đến việc tu phước, vì Chủ Dược Thần trị 

bệnh  cho  người  ta.  Thế  gian  có  ba  hạng  người  không  sanh  bệnh,  phải 

biết thầy thuốc cao minh nhất có thể làm cho người ta không sanh bệnh, 

thầy thuốc như vậy mới tài giỏi; khi có bệnh [đi tìm thầy thuốc] trị bệnh, 

[thầy thuốc ấy] chẳng kể là cao minh. Làm thế nào có thể làm cho hết 

thảy chúng sanh không sanh bệnh? Đức Phật là đại y vương, Ngài có khả 

năng này. Ba hạng người này là: Thứ nhất là người có phước, cho nên 

bạn phải biết tu phước, người có phước sẽ không sanh bệnh; thứ hai là 

người có công phu định lực sẽ không sanh bệnh; thứ ba là người có trí 

huệ sẽ không sanh bệnh. Huệ này không phải là thông minh trí huệ của 

thế gian chúng ta, đó là  “minh tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ”  trong

nhà  Phật.  Tại  sao  nói ba hạng người này  không sanh  bệnh? Họ  có thể 

ngăn chận nhân tố sanh bệnh. Người có phước báo thì ít nhân tố sanh 

bệnh; người có công phu thiền định có thể khống chế, chận đứng nhân tố 

sanh bệnh, làm cho những nhân tố này không sanh khởi tác dụng, nên họ 

không sanh bệnh; người khai ngộ, minh tâm kiến tánh thì khỏi nói nữa, 

[họ có thể] tìm hết những nhân tố bệnh tật, như ngành hóa học hiện nay 

vậy, [họ có thể] hóa giải nó thành trí huệ, biến thành công đức, do đó họ 

sẽ không sanh bệnh. Chỉ có đức Phật hiểu được đạo lý, chân tướng sự 

thật này, đức Phật dạy chúng ta, chúng ta phải tin. Thế nên Phật pháp là 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 21 

 502

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nền giáo dục viên mãn, chí thiện của chín pháp giới chúng sanh, lý luận 

viên mãn, phương pháp khéo léo, nói trong kinh Phật khéo léo đến mức 

cùng cực. 

Tiếc rằng đồng tu học Phật chúng ta ngu muội, vô tri, chẳng thấu 

hiểu được tâm  ý  của  Phật,  chẳng hiểu rõ  phương thức giáo  hóa  chúng 

sanh của Phật, tuy là học Phật, vẫn chẳng đạt được lợi ích của Phật pháp 

y như cũ. Nói không được lợi ích của Phật pháp là nói hiện nay, nhưng 

lợi ích chân thật, lợi ích sâu xa đều đã đạt được. Quả báo chẳng ở đời 

này, cõi này, nên người thế gian cũng chẳng thể tin tưởng, đối với việc 

cúng Phật này họ cũng coi thường, bỏ bê hết. Đồng tu học Phật chúng ta 

thường nghe, cổ đức thường nói:  Một phen lọt vào tai, vĩnh viễn là hạt 

 giống đạo, một phen lọt vào nhãn căn cũng vĩnh viễn là hạt giống đạo. 

Căn là lục căn, dùng nhãn căn trong lục căn để tượng trưng, nói nhãn căn 

thì gồm hết sáu căn, chúng ta phải hiểu ý nghĩa này. Nếu nói một căn, 

bạn bèn chấp trước vào căn đó thì bạn rất khó được dạy, giáo học thế 

pháp còn yêu cầu “nêu một thấy được ba, nghe một hiểu mười”127. Trong

hội kinh Lăng Nghiêm nói đến lục căn, Phật cũng giảng một căn, giảng 

về  tánh  Thấy,  mười  phen hiển thị  về  tánh  thấy  (thập  phiên hiển  kiến). 

Bạn hiểu được  “thập phiên hiển kiến” , cùng đạo lý ấy cũng  “hiển văn, 

 hiển giác,  hiển  tri”  tất  cả  đều được.  Do đó  nói   “một phen lọt  vào  tai, 

 vĩnh viễn thành hạt giống đạo” , chúng ta đều hiểu rõ hết, mắt thấy cũng 

là hạt giống đạo, thân đụng chạm cũng là hạt giống đạo, lưỡi liếm cũng 

là hạt giống đạo, mũi ngửi cũng là hạt giống đạo. Như vậy bạn mới biết 

sự tạo tượng trong Phật pháp, công đức tạo tượng Phật rất lớn, trong Đại 

Tạng Kinh có kinh Tạo Tượng Công Đức, quả báo chẳng thể nghĩ bàn. 

Bạn sẽ hỏi tại sao? Tượng đúc có thể tồn tại lâu dài, tượng vẽ làm cho 

người ta nhìn thấy  bèn gieo  hạt giống  thành  Phật.  Họ nhìn thấy  tượng 

Phật, Bồ Tát, đem những hạt giống của thập pháp giới chứa trong A Lại 

Da thức của họ, khởi lên hạt giống của Phật pháp giới, của Bồ Tát pháp 

giới.  Công đức, phước đức thế gian và xuất thế gian có thứ nào lớn hơn 

công  đức,  phước  đức  này?  Trong  A  Lại  Da  thức  của  mỗi  chúng  sanh 

chứa đầy hạt giống của mười pháp giới, trong mười pháp giới ấy chúng 

ta thọ sanh pháp giới nào, sinh sống trong pháp giới nào thì phải coi một 

niệm (niệm đầu) cuối cùng lúc lâm chung là niệm gì. Nếu một niệm lúc 

lâm chung là niệm Phật thì họ sẽ sanh vào pháp giới Phật, một niệm cuối 

cùng lúc lâm chung là niệm Bồ Tát thì họ sẽ sanh vào pháp giới Bồ Tát, 

127 cử nhất phản tam, văn nhất tri thập. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 21 

 503

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

hiểu  rõ  được  đạo  lý  này  thì  mới  biết  việc  tu  phước  trong  nhà  Phật  là 

chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Công  đức  tạo  tượng  đâu  phải  là  mê  tín!  Không 

những không mê tín, đó còn là trí huệ chân thật, phước báo vô lượng. 

Bức  tượng  này  không  những  làm  cho  mình  được  phước,  phàm  những 

người  có  duyên  nhìn  thấy,  đều  khơi  dậy  hạt  giống  Phật,  Bồ  Tát  trong 

tám  thức  điền  của  họ,  nhìn  một  lần  cũng  giống  như  xẹt  điện  một  lần, 

phóng quang một lần. Phải biết lần phóng quang này vô cùng hy hữu, 

khó  gặp,  vì  nếu  họ  không  được  thân  người,  chẳng  gặp  Phật  pháp,  họ 

chẳng có duyên này, cơ hội này; tuy trong tám thức điền có hạt giống 

Phật nhưng chẳng có duyên dẫn dắt hạt giống ấy ra. 

Người tạo phước, phía trước có nói nặn đúc, tạo tượng Phật, Bồ 

Tát, vẽ hình tượng Phật, Bồ Tát, có thể dẫn dắt rất nhiều chúng sanh, ánh 

quang minh quý báu nhất trong A Lại Da thức, phải thường dẫn khởi ánh 

quang minh này, khoảng cách tu hành chứng quả của kẻ ấy sẽ rút ngắn. 

Họ  thành  Phật,  thành  Bồ  Tát,  chư  vị  nghĩ  coi  họ  sẽ  độ  biết  bao  nhiêu 

chúng  sanh?  Những  chúng  sanh  được  họ  độ,  trong  nhân  địa  chúng  ta 

giúp  họ  tu  một  chút  phước  này,  thì  chúng  ta  cũng  được  thơm  lây,  có 

duyên với Phật, Bồ Tát. Huống chi tự mình tu hành, tự mình trước hình 

tượng Phật, Bồ Tát cung kính hành lễ, cúng dường hương hoa, biểu diễn 

cho  kẻ  khác  coi.  Đặc  biệt  là  những  người  không  tin  tưởng,  họ  nhìn 

chúng ta, chúng ta chẳng mê tín, chẳng ngu si, cũng chẳng ngờ nghệch, 

tại sao khi gặp hình tượng của Phật, Bồ Tát lại kính lạy như vậy? Khi họ 

nhìn  thấy,  đôi  khi  họ  cũng  sẽ  thắc  mắc,  hỏi  tại  sao  mình  lại  làm  vậy? 

Đây tức là cơ hội giáo dục, bạn có thể giải thích công đức lợi ích của 

việc này, đó chính là cơ hội giáo dục. Phật giáo ở Trung Quốc, những 

chùa chiền ở các huyện, các thị trấn, thậm chí những đạo tràng ở trong 

hương trấn có  lịch sử,  những  đạo  tràng có giá trị  nghệ thuật, hiện  nay 

được  chánh  phủ  mở  rộng  cho  khách  du  lịch  tham  quan,  bạn  phải  biết 

công đức này bao lớn! Rất nhiều khách du lịch ngoại quốc, cả đời chưa 

từng tiếp xúc đến Phật pháp, chưa từng thấy hình tượng Phật, Bồ Tát, họ 

du  lịch  đến  nơi  đó  thấy  được,  trong  A  Lại  Da  thức  đã  được  trồng  hạt 

giống Phật, Bồ Tát, được lợi ích thù thắng, chúng ta chẳng có cách chi 

nói  hết,  nhưng  người  thế  gian  chẳng  biết.  Trên  đây  là  nói  về   “nhìn

 tượng, nghe danh” . 

Nếu có Phật tử thông hiểu Phật pháp, bất luận là tại gia, xuất gia, 

có  thể  mượn  cơ  hội  này  giới  thiệu  rõ  ràng  sự  tiêu  biểu  pháp  của  hình 

tượng Phật, Bồ Tát thì họ được lợi ích ngay trong hiện tại, chẳng phải 

đời sau, đời sau nữa, hiện tại liền được lợi ích. Cũng như nói đến đó du 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 21 

 504

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

lịch tham quan là đến đó đi học, bạn lên lớp giảng cho họ. Họ trả tiền đi 

du lịch cũng như trả học phí, học phí này chẳng lãng phí, chúng ta nhận 

học  phí  rất  thấp,  họ  đạt  được  lợi  ích  thật  to  lớn.  Đây  là  tại  sao  trong 

những trường hợp này chúng ta phải làm thật đúng như pháp, chúng ta 

đang diễn kịch, biểu diễn cho những người chưa học Phật coi, làm cho 

họ sanh tâm cung kính, cho họ khởi lên nghi vấn, sau đó chúng ta giải 

đáp cho họ. Chúng ta giải đáp cho một người, rất nhiều khách du lịch ở 

đó có thể sẽ xúm lại nghe. Trong trường hợp này phải biết biểu diễn, nếu 

chẳng có người hỏi thì tìm một người biết rành [về Phật pháp] hẹn trước 

ở đó, [nói với người ấy] tôi biểu diễn, bạn lại đó nêu câu hỏi; hát tuồng 

cho người ta coi, cho người ta nghe. Cách hỏi này trong kinh gọi là  “Hỏi 

 làm lợi ích hữu tình” ; họ không hiểu, họ có thể hỏi thì tốt! Nếu không có 

người hỏi thì một người trong nhóm chúng ta nêu câu hỏi, hỏi để đem lại 

lợi ích cho kẻ khác. Cho nên những chùa chiền, đạo tràng này ở Trung 

Quốc là lớp học cho toàn thế giới, đây là sự cống hiến của Phật pháp Đại 

Thừa cho nhân dân trên toàn thế giới. Chúng ta phải hiểu ý nghĩa này, 

sau đó bạn mới hiểu được công đức lợi ích thù thắng, những nhà từ thiện 

thế gian tuyệt chẳng thể sánh nổi, nhà từ thiện giúp đỡ người ta chỉ trong 

một đời, Phật pháp giúp cho người ta nhiều đời, nhiều kiếp, lợi ích ấy  

làm sao sánh nổi, do đó quả báo đương nhiên cũng chẳng giống nhau. 

Phần  sau  nói  về  phước  báo  của  họ.  “Như  thị  đẳng  bối”   tức  là 

những người tu phước này.  “Trong đời hiện tại và đời vị lai” , câu sau

này  rất  quan  trọng,  chẳng  phải  một  đời,  họ  còn  phước  báo  đời  sau. 

 “Thường được trăm ngàn quỷ thần, ngày đêm hộ vệ” , thần hộ pháp bảo 

hựu bạn, tại sao họ lại bảo hựu bạn? Vì bạn hoằng pháp lợi sanh, vì bạn 

hoằng  dương  Phật  pháp,  những  thần  hộ  pháp  này  đều  là  đệ  tử  Phật. 

Thậm chí trong những quỷ thần này đích thật cũng có chư Phật Như Lai, 

Pháp Thân Đại Sĩ thị hiện trong ấy,  mặc dù quỷ thần ngu muội chẳng 

biết, họ ở trong đó dẫn dắt dạy dỗ, ở đó biểu diễn, đây là khuyến thiện. 

Làm  một  chút  thiện  này,  được  lợi  ích  lớn  lao  thì  ai  chẳng  chịu  làm 

chuyện thiện? Ai không chịu làm việc tốt? Đây là một phương thức để 

khuyến  thiện.  “Không  để  những  việc  ác  đến  tai,  huống  chi  đích  thân 

 chịu các tai vạ bất ngờ” , đây tức là việc ngày nay chúng ta gọi là tiêu tai 

miễn nạn, hết thảy tất cả tai nạn không những bạn chẳng gặp, âm thanh 

của tai nạn bạn cũng chẳng nghe, tin tức cũng chẳng nghe đến, có thể 

được phước báo lớn như vậy. Chúng ta phải khẳng định, tin tưởng, câu 

nào đức Phật nói trong kinh đều là chân thật, chẳng có một chữ nào dối 

trá, Như Lai đích thật là người nói lời chân, lời thật, lời đúng như vậy, 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 21 

 505

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chẳng lừa dối, câu nào cũng thành thật. Hy vọng đồng tu coi chú giải kỹ 

lưỡng, đoạn chú giải này của pháp sư Thanh Liên rất rõ ràng, dùng điển 

tích thời xưa để thuyết minh  “nhạc giáo” , [tức là] công năng của sự giáo 

hóa bằng âm nhạc. Chúng ta xem tiếp kinh văn: 

 Phục thứ Phổ Quảng, vị lai thế trung nhược hữu ác nhân cập 

 ác thần ác quỷ, kiến hữu thiện nam tử thiện nữ nhân, quy kính cúng 

 dường,  tán  thán  chiêm  lễ  Địa  Tạng  Bồ  Tát  hình  tượng,  hoặc  vọng 

 sanh cơ hủy, báng vô công đức cập lợi ích sự. 

復次普廣。未來世中若有惡人及惡神惡鬼。見有善男

子善女人。歸敬供養。讚歎瞻禮地藏菩薩形像。或妄生譏

毀。謗無功德及利益事。

 (Lại nữa này Phổ Quảng, trong đời sau nếu có ác nhân cùng ác 

 thần, ác quỷ thấy kẻ thiện nam, thiện nữ quy kính cúng dường, tán thán, 

 chiêm lễ hình tượng của Địa Tạng Bồ Tát mà vọng sanh khinh chê cho 

 là không có công đức cùng sự lợi ích.) 

Cũng tức là nói chẳng có công đức, chẳng có lợi ích, nói bạn mê  

tín. 

 Hoặc lộ xỉ tiếu, hoặc diện bối phi. 

或露齒笑。或面背非。

 (Hoặc nhe răng ra cười, hoặc chê sau lưng.) 

Diện là đối diện, bối là sau lưng. 

 Hoặc khuyến nhân cộng phi, hoặc nhất nhân phi, hoặc đa nhân 

 phi, nãi chí nhất niệm sanh cơ hủy giả. 

或勸人共非。或一人非。或多人非。乃至一念生譏毀

者。 

 (Hoặc  khuyên  người  khác  cùng  chê,  hoặc  một  người  chê,  hoặc 

 nhiều người chê, cho đến sanh lòng chê bai trong chừng một niệm.) 

Đây  là  nói  việc  tạo  nghiệp.  Hiện  nay  đích  thật  có  người  tạo  ác 

nghiệp này, chúng ta thường nghe nói đến, có khi cũng nhìn thấy. Đặc 

biệt  là  thời  đại  chúng  ta,  kinh  Lăng  Nghiêm  nói  thời  đại  này   “tà  sư 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 21 

 506

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 thuyết pháp như cát sông Hằng” . Tà sư đó là ai? Là yêu ma quỷ quái. 

Trong quyển bốn kinh Lăng Nghiêm, đức Phật dạy  “Bốn điều răn thanh 

 tịnh” , đoạn kinh này trọng yếu phi thường! Giảng rõ cho chúng ta biết 

trong thế gian này loại nào là yêu, loại nào là ma, loại nào là quỷ, loại 

nào là quái. Chúng ta thấy đều là người, mặt mũi là người, tâm của họ 

chẳng phải là tâm người, mà là tâm của yêu ma quỷ quái. Cho nên trong 

kinh  Diệt  Pháp,  đức  Phật  nói  trước,  người  ngày  nay  gọi  là  tiên  đoán, 

tương lai kinh bị tiêu diệt đầu tiên là kinh Lăng Nghiêm, kinh cuối cùng 

bị  tiêu  diệt  là  kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Tại  sao  kinh  Lăng  Nghiêm  bị  diệt 

trước hết? Tôi đọc đoạn kinh ấy tôi bèn biết kinh này nhất định sẽ bị tiêu 

diệt trước hết. Khi kinh này chẳng còn nữa, yêu ma quỷ quái trong thế 

gian sẽ chẳng có ai nhận biết, bạn không những không nhận biết họ là 

yêu ma quỷ quái, bạn còn coi họ như Phật, Bồ Tát, họ giả dạng rất giống, 

rất giống Phật, Bồ Tát, họ chẳng phải là Phật, Bồ Tát thiệt. Lúc trước tôi 

giảng  kinh  Lăng  Nghiêm,  đoạn  kinh   “Lời  răn  thanh  tịnh” ,  đoạn  này 

được gọi là kính chiếu yêu, yêu ma quỷ quái rất nhức đầu với kinh này, 

luôn tìm cách tiêu hủy, chẳng cho bạn lưu thông, để cho nó phá rối. 

Trong Tả Truyện của nhà Nho có một câu danh ngôn dạy chúng ta 

làm  cách  nào  để  phân  biệt  yêu  quái  là  gì,  Tả  Khưu  Minh  nói:  “Con 

người vứt bỏ luân thường thì yêu quái hưng vượng”128, câu này khải thị 

chúng  ta  rất  lớn.  Thường  là  gì?  Nhà  Nho  nói  Ngũ  Thường:  Nhân,  Lễ, 

Nghĩa, Trí, Tín, người ta buông bỏ những thứ này, chẳng coi trọng nữa; 

nói cách khác những gì họ làm đều là chẳng nhân, chẳng nghĩa, chẳng 

trọng lễ, chẳng coi trọng tín dụng, người như vậy chính là yêu quái. Bất 

luận địa vị trong xã hội của người ấy cao tới đâu, có tài sản bao lớn, họ 

chẳng phải là người. Nhà Nho nhận định, khẳng định tiêu chuẩn của con 

người, nhất định phải có nhân, nghĩa, lễ, trí, tín, cũng tức là nói năm điều 

kiện căn bản để làm người. Từ xưa đến nay trong Phật pháp, các Tổ sư 

đại  đức  đem  Ngũ  Thường  phối  hợp  với  Ngũ  Giới,  không  sát  sanh  là 

Nhân, không trộm cắp là Nghĩa, không tà dâm là Lễ, không nói dối là 

Tín, không uống  rượu là  Trí.  Từ  đó có  thể  biết  có đầy  đủ năm  giới là 

người, phá hủy, vi phạm năm giới hoàn toàn thì đó là yêu, yêu ma, chẳng 

phải là người. Hiện nay tuy được thân người, họ tạo nghiệp yêu ma quỷ 

quái, tương lai nhất định đọa ba đường ác, đây là điều mà hết thảy kinh 

điển Đại, Tiểu Thừa đều nói rất rõ ràng. Phật pháp được đại chúng công 

nhận là nhãn mục của trời, người, là chỉ dẫn quang minh, người ta tu học  

128 (Nhân khí thường, tắc quái hưng). 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 21 

 507

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tán thán, nếu bạn gây chướng ngại, hủy báng, thì tội sẽ rất nặng. 

Ba hạng chúng sanh nói ở đây, người ác hơn phân nửa là người 

ngu si, ngu si mới dễ bị yêu ma quỷ quái lợi dụng, nghe và tin lời giả dối 

của họ, hoài nghi chánh pháp. Yêu ma quỷ quái cũng có biện tài, tà huệ, 

phần sau trong kinh Lăng Nghiêm nói về năm mươi chủng ấm ma, chữ 

 “chủng”   là  chủng  loại,  chia  những  loại  ma  này  thành  năm  mươi  loại. 

Trong mỗi loại, chúng ta thấy trong kinh, nếu người thực sự không thông 

đạt Phật pháp Đại Thừa, đích thật cũng sẽ coi họ như Phật, Bồ Tát. Họ ở 

thế gian này có phước báo, phước báo rất lớn, có tín đồ, rất nhiều tín đồ, 

có thế lực, họ cũng có thần hộ pháp, thân của họ cũng màu vàng, có ánh 

sáng,  phàm  phu  làm  sao  sánh  bằng  họ?  Trong  kinh  đức  Phật  nói  với 

chúng ta: Hào quang của Phật, Bồ Tát nhu hòa, khi bạn tiếp xúc sẽ cảm 

thấy rất dễ chịu. Quang minh của ma rất mạnh, khi tiếp xúc sẽ cảm thấy 

rất sợ sệt, quang  minh  của họ  [làm  cho người ta]  rất  nhức  mắt.  Giống 

như ánh sáng mặt trời vậy, chúng ta chẳng có cách gì mở to mắt ra nhìn 

lâu được, nhìn lâu thì trong ánh sáng ấy có tia tử ngoại tuyến, có thể làm 

mù mắt, do đó tuyệt chẳng thể nhìn lâu vào ánh sáng mặt trời. Ánh sáng 

của ma cũng thuộc loại này. Còn Phật quang nhu hòa, tại sao lại có hiện 

tượng này? Phật quang là từ tâm từ bi trong tự tánh tuôn chảy ra. Quang 

của ma từ tham-sân-si, do đó tuy quang rất lớn, tánh chất chẳng giống 

nhau, đây là việc chúng ta phải hiểu. Ma lợi dụng người nên ma đạo, ma 

pháp xuất hiện ở thế gian này, có thể làm cho hết thảy chúng sanh mê 

hoặc điên đảo, bỏ thiện hướng ác, tạo tội nghiệp, chẳng chịu tu thiện, xả 

bỏ  chánh  pháp.  Chúng  ta  thường  cảm  xúc  đến,  rất  nhiều  người  tin  Tà 

chứ chẳng tin Chân, nghe Gạt chứ không nghe lời Khuyên, đây chính là 

 “người  đáng  thương  xót” ,  họ  còn  cho  rằng  mình  thông  minh,  cứ  cho 

rằng mình đúng. 

Khi  họ  thấy  người  thiện  nam,  thiện  nữ  quy  y,  cung  kính,  cúng 

dường, tán thán, chiêm lễ hình tượng Địa Tạng Bồ Tát, đây là việc phần 

đông chúng ta gọi là lạy Phật, lạy Bồ Tát, nhìn thấy có người lạy Phật, 

lạy  Bồ  Tát.  Chư  vị  nhất  định  phải  biết  phàm  khi  nhìn  thấy  người  lạy 

Phật, lạy Bồ Tát, họ chánh tín thì tốt, mê tín cũng tốt! Chỉ cần chịu lạy là 

tốt. Chánh tín thì người ấy hiện nay được lợi ích, mê tín thì đời sau được 

lợi  ích,  không  có  gì  chẳng  được  lợi  ích.  Kinh  Pháp  Hoa  nói   “Dù  chỉ 

 xưng  Nam  mô  Phật  một  lần  cũng  đều  gieo  duyên  thành  Phật”  129,  chữ 

129 Nhất xưng Nam Mô Phật, giai dĩ thành Phật đạo. Ở đây, đức Phật nói những người 

gieo duyên với Phật pháp nhỏ nhặt như xưng nam mô Phật chỉ một lần thôi, nay đã 

đều do nhân duyên ấy thành Phật hết rồi. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 21 

 508

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 “giai dĩ thành Phật đạo”  chẳng phải là bây giờ, có thể ở vô lượng kiếp 

về sau. Tức là ngày nay họ mê tín, nhìn thấy Phật, Bồ Tát họ cung kính, 

cúng dường lễ bái, chỉ tu phước một lần như vậy, vô lượng kiếp sau nếu 

gặp lúc có Phật ra đời, có thể nhờ nhân duyên ấy mà theo Phật xuất gia, 

tu hành, chứng quả, trong kinh chúng ta thấy rất nhiều [những chuyện 

như vậy]. Tuy họ chẳng hiểu rõ, cũng chẳng hiểu đạo lý cho lắm, trong 

lúc gặp tai nạn cấp bách, lúc khẩn cấp niệm một câu Quán Thế Âm Bồ 

Tát, niệm một câu A Di Đà Phật, công đức ấy cũng chẳng thể nghĩ bàn. 

Huống chi chúng ta hiểu rõ những đạo lý này, một tiếng Phật hiệu một 

tiếng [từ trong] tâm, cung kính hành lễ, tán thán cúng dường đều là từ 

tánh đức lưu lộ. Minh tâm kiến tánh, tánh ở đâu? Tánh là ở chỗ này tỏ lộ. 

Đối với kẻ tu tập tích lũy công đức chân thật, phước đức chân thật, 

họ  “vọng sanh cơ hủy” . Vọng, họ chẳng hiểu rõ đạo lý trong ấy, chẳng 

hiểu chân tướng sự thật, tùy thuận tri kiến vọng tưởng của mình, từ vọng 

tưởng của họ sanh khởi cơ phong hủy báng, nói đó là mê tín. Lời này 

nếu muốn đi sâu vào thảo luận, ý tứ rất sâu, Phật giáo chẳng phải mê tín, 

do đó người mê tín Phật giáo cũng chẳng phải mê tín. Quý vị nghĩ xem 

lời  của  tôi  đúng  không?  Bản  thân  Phật  giáo  chẳng  mê  tín,  bạn  mê  tín 

nhưng Phật giáo chẳng mê tín. Ông Âu Dương Cánh Vô nói  “Tôn giáo

 là mê tín, dùng chánh tri để tin nó cũng vẫn mê tín” , bản chất của nó là 

mê, bản chất Phật giáo chẳng mê, bạn phải hiểu đạo lý này. Cho nên bạn 

từ mê đi vào Phật giáo, sau đó sẽ khai ngộ; nếu bản chất của nó thực sự 

là mê tín, khi hiểu biết đi vào cũng bị nó mê mất, đạo lý này rất sâu, rất 

đáng  nghiền  ngẫm.  Sau  đó  bạn  mới  có  thể  khai  đạo  cho  hết  thảy  đại 

chúng, tuyệt chẳng thể châm thọc, hủy báng, đó là tạo nghiệp rất nặng. 

Bạn nói nó chẳng có công đức, chẳng có lợi ích, nói thật ra công đức lợi 

ích đó vô biên. Bạn  “nhe răng cười”  là cười mỉa mai,  “chê sau lưng”  là

phê  bình  họ,  phê  bình  trước  mặt,  phê  bình  sau  lưng,  hoặc  bạn  còn 

khuyên  nhiều  người  cùng  nhau  phê  bình  họ.  Kết  luận  sau  chót   “hoặc 

 một người chê, nhiều người chê” , phê bình chẳng đúng tư cách, chẳng 

đúng lý.  “Cho đến sanh lòng chê bai trong chừng một niệm” , đây là nói 

ít nhất, khởi lên một niệm. Phía sau nói về quả báo của người đó: 

 Như thị chi nhân, hiền kiếp thiên Phật diệt độ, cơ hủy chi báo, 

 thượng tại A Tỳ địa ngục thọ cực trọng tội. 

如是之人。賢劫千佛滅度。譏毀之報。尚在阿鼻地獄

受極重罪。

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 21 

 509

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 (Những kẻ như thế, sau khi một ngàn đức Phật trong Hiền Kiếp 130

 diệt độ cả, vì tội báo khinh chê nên vẫn còn ở trong địa ngục A Tỳ chịu 

 tội cực nặng.) 

Quả báo còn chưa hết, phía sau còn rất dài. Những người này cứ 

tưởng mình thông minh. Trong nhà Phật, bất luận họ là trí tín, hay mê 

tín, chúng ta nhìn thấy đều hoan hỷ tán thán. Tại sao? Bản chất là chánh 

giác, người mê tín cũng được phước, chẳng khác gì lời nói trong kinh, 

công đức lợi ích thực sự là vô lượng vô biên, chẳng có cùng tận. Tội báo 

hủy báng, phê bình cũng chẳng thể nghĩ bàn, cũng chẳng có cùng tận. 

Hôm nay đã hết giờ. chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 22 (Số 14-12-22) 

Xin mở cuốn Khoa Chú quyển trung, trang bốn mươi hai, xin xem 

kinh văn: 

 Như thị chi nhân, hiền kiếp thiên Phật diệt độ, cơ hủy chi báo, 

 thượng tại A Tỳ địa ngục thọ cực trọng tội. 

如是之人。賢劫千佛滅度。譏毀之報。尚在阿鼻地獄

受極重罪。

 (Những kẻ như thế, sau khi một ngàn đức Phật trong Hiền Kiếp 

 diệt độ cả, vì tội báo khinh chê nên vẫn còn ở trong địa ngục A Tỳ chịu 

 tội cực nặng.) 

Chúng ta nhất định phải hiểu rõ, phải rành rẽ vấn đề này, tại sao 

đối với việc này lại kết tội nặng như vậy? Chúng ta coi xã hội hiện nay 

những người tạo tội nghiệp này, chúng ta thường có thể nghe đến, có khi 

cũng thấy được. Mọi người đều coi thường chuyện này, cho rằng đây là 

130 Hiền Kiếp (Bhadrakalpa): Hiền Kiếp là kiếp hiện tại, trong kiếp này có một ngàn 

đức Phật xuất thế nên gọi là Hiền Kiếp. Kinh Bi Hoa giảng: “Trong đại kiếp này có 

nhiều chúng sanh tham dục, sân khuể, ngu si, kiêu mạn, có một ngàn đức Thế Tôn 

thành  tựu  đại  bi  xuất  hiện  trong  cõi  đời”.  Theo  Thiên  Phật  Nhân  Duyên  Kinh  và 

Hiền Kiếp Thiên Phật Danh Kinh, đức Phật đầu tiên trong Hiền Kiếp là đức Câu Lưu 

Tôn  Phật,  kế  đến  là  Câu  Na  Hàm  Mâu  Ni  Phật,  Ca  Diếp  Phật,  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật, Di Lặc Phật… Đức Phật cuối cùng trong Hiền Kiếp là Lâu Chí Phật. Sau Hiền 

Kiếp là Tinh Tú Kiếp. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 510

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

mê  tín,  cho  rằng  nên  phá  trừ  những  chuyện  mê  tín  này,  đâu  biết  rằng 

chịu quả báo nặng nề như vậy? Hủy báng Tam Bảo, bất luận bạn cố ý, 

vô  ý  đều  là  tội  nặng,  trong  các  ác  nghiệp  chẳng  có  thứ  nào  nặng  hơn 

chuyện này. Nguyên nhân là như Phật nói trong kinh, Tam Bảo là nhãn 

mục của trời, người, Tam Bảo là nhân duyên chúng sanh được độ, bạn 

đoạn  mất  cơ  hội  được  độ  của  hết  thảy  chúng  sanh,  tội  đó  sẽ  rất  nặng. 

Bạn  giết  hại  một  người,  giết  hại  sanh  mạng,  trong  kinh  nói  bốn  mươi 

chín ngày thì người đó đi đầu thai trở lại, do đó tội sát sanh nhỏ, tội đoạn 

dứt huệ mạng của chúng sanh mới lớn. Khi kẻ ấy được thân người, nếu 

phước  báo  cõi  người  của  họ  chưa  hưởng  hết,  vẫn  còn  dư  phước  cõi 

người, trời; khi bạn giết kẻ ấy, chẳng bao lâu họ được thân người trở lại, 

vì phước báo của họ chưa hết, họ phải hưởng phước tiếp. Phước báo lớn 

thì  rất  nhanh  sẽ  được  thân  người,  mấy  ngày  thì  họ  sẽ  đầu  thai  trở  lại. 

Phước báo kém  một chút thì cũng chẳng qua bốn mươi chín ngày như 

nói trong kinh, họ sẽ sanh tới cõi người trở lại, đây là nói rõ tại sao tội 

giết sanh mạng chẳng nặng. Nhưng cơ hội gặp được Phật pháp khó lắm, 

kệ khai kinh nói:  “Trăm ngàn muôn kiếp khó gặp gỡ” , lời này là thật, 

chẳng giả. Khi bạn được thân người, chưa chắc bạn có cơ hội nghe đến 

Phật pháp, huống chi được thân người thì cũng tương đối không dễ. Thời 

gian đức Phật xuất hiện tại thế gian chẳng dài, thời gian chẳng có Phật 

pháp quá dài, quá dài đi thôi, làm sao bạn sanh ra nhằm lúc có Phật ra  

đời được! 

Trong kinh đức Phật nói với chúng ta một người tu hành cần phải 

phải trảỉ qua ba A Tăng Kỳ kiếp, thời gian này quá dài, quá dài. Tại sao 

cần có thời gian dài như vậy? Vì trong quá trình tu học, thời gian có cơ 

duyên gặp được Phật pháp rất ngắn, thời gian chẳng có cơ duyên rất dài, 

khi  chẳng  có  cơ  duyên  thì  bạn  sẽ  thoái  chuyển,  sẽ  đọa  lạc.  Gặp  được 

Phật pháp thì tiếp tục bắt đầu trở lại. Cứ đứt đoạn, ngưng xong rồi tiếp 

tục lại,  thời gian  tu hành ngắn,  thời  gian  ngưng  [chẳng tu]  thì  dài,  thế 

nên mới cần ba A Tăng Kỳ kiếp, thời gian dài như vậy. Nếu tu hành cứ 

tiếp  tục  chẳng  ngưng  giữa  chừng  thì  đâu  cần  thời  gian  dài  như  vậy? 

Chẳng cần. Tam Bảo là một cơ duyên chúng sanh nghe pháp tu học được 

độ, công đức của người sáng tạo cơ duyên này vô lượng vô biên, sáng 

tạo cơ duyên là nhằm đem lại lợi ích cho chúng sanh, chẳng vì lợi ích cá 

nhân mình. Nói thật ra vì chúng sanh thì tự mình mới thực sự được lợi 

ích; vì mình thì lợi ích của bạn sẽ rất nhỏ. Xây Niệm Phật Đường ở đây, 

những đồng tu lãnh chúng (hướng dẫn), những pháp sư, tối hôm qua tôi 

nói  với  họ,  có  phải  Niệm  Phật  Đường  là  của  địa  phương  ấy  không? 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 511

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Chẳng phải. Niệm Phật Đường này là của Tịnh Tông toàn thế giới, trên 

địa cầu này của chúng ta, các đồng tu phát tâm niệm Phật cầu vãng sanh 

đều có thể đến Niệm Phật Đường này để niệm Phật, lại để nhìn và bắt 

chước, để học tập, do đó Niệm Phật Đường thuộc về cả thế giới. Tâm 

lượng của bạn phải mở rộng, nhãn quan phải lớn, rộng, sau đó mới biết 

sứ mạng này rất nặng nề, nhất định phải làm việc này cho hoàn hảo. Như 

thế nào mới làm được thiện mỹ đến cùng cực? Tôi nhắc nhở mọi người 

mỗi ngày phải cải tiến, không thể làm theo ý tứ của mình. Mỗi ngày phải 

dùi  mài  lẫn  nhau,  phải  thỉnh  giáo  mọi  người.  Vì  tự  mình  rất  khó  phát 

hiện khuyết điểm của mình, phải dùng tâm chân thành thỉnh giáo người 

khác. Những đồng tu đến Niệm Phật Đường, có chỗ nào cảm thấy không 

thuận tiện thì xin họ nói ra, chúng ta lập tức cải thiện. Mỗi ngày đều hỏi, 

mỗi ngày đều cải tiến, một ngày không cải tiến thì là một ngày không có 

tiến  bộ.  Nếu  bạn  hỏi  cải  tiến  tới  lúc  nào  mới  viên  mãn?  Tới  lúc  mọi 

người  đều  thành  Phật.  Khi  mọi  người  chưa  thành  Phật,  còn  ở  ngôi  vị 

Đẳng  Giác  thì  vẫn  phải  mong  cầu  cải  tiến,  cầu  người  ta  phê  bình,  xin 

người ta chỉ giáo, được vậy thì việc này mới làm được thiện mỹ rốt ráo. 

Cố chấp thành kiến của chính mình, chẳng chịu người khác phê bình thì 

đạo tràng này làm sao có tiến bộ? Làm sao đúng như pháp? 

Nếu  hỏi tinh  thần  của  Niệm  Phật  Đường Tân  Gia  Ba  ở tại đâu? 

Tinh thần ấy tức là chấp nhận, vui vẻ tiếp nhận phê bình, mạnh mẽ sửa 

sai đổi mới, như vậy là tốt lắm! Bất kỳ người nào đến đây niệm Phật đều 

có thể nêu ra ý kiến. Điều tốt nhất của thường trú ở đây chính là có thể 

tiếp  nhận  ý  kiến,  hết  lòng  để  cải  chánh.  Đây  là  tinh  thần  Bồ  Tát,  tinh 

thần  của  người  giác  ngộ,  người  chẳng  giác  ngộ  chẳng  làm  nổi,  người 

chân chánh giác ngộ mới làm nổi. Chúng ta vì phục vụ chúng sanh, phục 

vụ hết thảy người niệm Phật, nhất định phải làm cho họ ở đây niệm Phật 

rất thoải mái, rất tự tại, rất hoan hỷ, niệm được thọ dụng chân chánh; thọ 

dụng này chính là đạt được tâm thanh tịnh, được Niệm Phật Tam Muội, 

thành  tựu  công  đức  chân  thật.  Đạo  tràng  này  tán  thán,  lễ  kính,  cúng 

dường được vô lượng phước, nếu bạn hủy báng, tạo chướng ngại, thì lỗi 

đó cũng như đã nói trong kinh sẽ đọa địa ngục A Tỳ chịu tội cực nặng. 

Thế nên chúng ta phải rõ ràng, phải minh bạch cả Sự lẫn Lý, không được 

tùy tiện phê bình, đừng mặc tình khinh thường, làm tổn phước của mình. 

Trong chú giải, pháp sư Thanh Liên nói rất hay, vừa mở đầu: “Nóng nảy, 

ương bướng thành tánh, so đo, khinh bạc sẵn thói”131, đây là nói một tập 

131 Quyến ngoan thành tánh, cổ đậu vi tình. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 512

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

khí khinh thường, khinh người khác, nói thật ra vẫn có thói quen cống 

cao ngã mạn, cứ cho rằng mình đúng. Đối với hết thảy các pháp trong 

thế gian đều chẳng cầu giải sâu, cứ dựa vào cái nhìn thô thiển của mình, 

chẳng biết Phật đạo thực sự rộng sâu, dùng lời thiển cận, khinh bạc của 

thế gian, muốn khởi tâm đố kỵ, đây là đố kỵ, hủy báng đạo căn. Hạng 

người này bị quả báo như vậy. Sau cùng Ngài dẫn chứng vài câu trong 

kinh Hưng Khởi Hạnh  “người báng pháp, tội cực nặng, đọa ba đường 

 ác, khó thoát ra” ,  chẳng  có  tội  nào  nặng  hơn  tội  này.  Chư  vị  suy  nghĩ 

coi, nghĩ ngược lại, trong Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện nói  “Trong hết 

 thảy cúng dường, pháp cúng dường là quý nhất” , công đức lớn nhất là 

pháp cúng dường, tội báng pháp thì đương nhiên sẽ cực nặng, đây là đạo 

lý nhất định. Đây là đạo tràng chánh pháp, cúng dường chút ít cũng được 

phước báo to lớn, chúng ta phải biết đạo lý, sự thật này. Xin xem tiếp 

kinh văn:  

 Quá thị kiếp dĩ phương thọ ngạ quỷ. 

過是劫已方受餓鬼。

 (Qua khỏi kiếp này xong mới thọ thân ngạ quỷ.) 

Thọ hết tội báo ở địa ngục xong, thời gian thọ tội ở địa ngục là 

dùng kiếp để tính. Phía trước chúng ta đã coi qua [đọa vào] địa ngục đều 

là vô số kiếp, chẳng tính bằng năm. Kiếp dài như vậy tội báo hết rồi mới 

thọ thân ngạ quỷ, quỷ cũng rất khổ. 

 Hựu  kinh  thiên  kiếp  phục  thọ  súc  sanh,  hựu  kinh  thiên  kiếp 

 phương đắc nhân thân. 

又經千劫復受畜生。又經千劫方得人身。

 (Rồi mãi đến một ngàn kiếp sau mới thọ thân súc sanh; lại phải 

 trải qua một ngàn kiếp nữa mới được thân người.) 

Trong cõi ngạ quỷ, làm quỷ bao lâu? Một ngàn kiếp. Xong rồi đọa 

súc sanh. Trong cõi súc sanh trải qua ngàn kiếp mới được thân người. 

Chúng  ta phải  suy  nghĩ  cặn  kẽ về  việc  này,  khi phạm  sai  lầm  thọ  quả 

báo, tương lai được thân người trở lại, bạn coi phải mất bao lâu? Được 

thân người chưa chắc gặp được Phật pháp, cho dù gặp được Phật pháp 

rồi tu tập lại, bạn nghĩ coi thành Phật có cần phải tốn ba A Tăng Kỳ kiếp 

hay không? Đạo lý là ở chỗ này. Nếu đời nào cũng gặp Phật pháp, đời 

nào cũng tu hành thì thành Phật rất nhanh. Vấn đề là bạn rất khó không 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 513

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

phạm sai lầm, khi làm sai thì bạn phải thọ quả báo. Ở đây Phật, Bồ Tát 

nói lời nào cũng là lời chân thật, tuyệt chẳng phải dọa người, tuyệt đối 

chẳng lừa gạt bạn. Phía trước tôi đã nói với chư vị, cho dù là mê tín thì 

họ  cũng được phước.  Tại  sao?  Vì  pháp  là  chánh pháp.  Nếu  pháp  là tà 

pháp, khi bạn mê tín thì đương nhiên chẳng có phước; tà pháp tuy là có 

chánh tín cũng chẳng được phước. Cho nên bạn nhất định phải hiểu bản 

chất của pháp, thuần chánh chẳng tà vạy có thể làm cho hết thảy chúng 

sanh thành vô thượng đạo. 

Hết  thảy  pháp  còn  như  vậy,  huống  chi  là  pháp  môn  Tịnh  Tông. 

Pháp môn Tịnh Tông thù thắng nhất trong hết thảy pháp, tại sao lại thù 

thắng nhất? Vì nó có thể làm cho hết thảy chúng sanh bình đẳng thành 

Phật,  thật  là  quá  sức  tưởng  tượng!  Trong  bất  kỳ  pháp  môn  nào  cũng 

không có cách chi giúp cho hết thảy chúng sanh bình đẳng thành Phật, 

chỉ có Tịnh Tông mới làm được. Hủy báng Tịnh Tông, chướng ngại Tịnh 

Tông, tội lỗi không biết lớn hơn [tội hủy báng] nói trên gấp bao nhiêu 

lần? Đây là đạo lý nhất định, việc này chẳng khó hiểu. Do đó hủy báng 

Tịnh Tông, chướng ngại người niệm Phật, chướng ngại người cầu sanh 

Tịnh Độ, so với tội này thì chẳng biết phải thêm bao nhiêu ngàn lần, vạn 

lần? Chẳng phải một lần, hai lần, mà là ngàn vạn lần. Đây là nói họ từ 

lúc tạo tội đến lúc được thân người trở lại. 

 Túng thọ nhân thân, bần cùng hạ tiện, chư căn bất cụ, đa bị ác 

 nghiệp lai kết kỳ tâm, bất cửu chi gian phục đọa ác thú. 

縱受人身。貧窮下賤。諸根不具。多被惡業來結其心

。不久之間復墮惡道。

 (Dầu thọ thân người, [lại] bần cùng hạ tiện, các căn không đầy 

 đủ, thường hay bị nghiệp ác kết buộc vào tâm, chẳng bao lâu lại phải 

 đọa ác đạo.) 

Thế mới biết đọa vào ác đạo, muốn thoát ra khỏi ác đạo quá khó, 

quá khó! Không phải là không thể thoát ra, nhưng thời gian quá dài, mỗi 

lần giảm tập khí ác đạo một chút, nhất định phải giảm đến mức độ nhất 

định mới được thân người, có cơ hội gặp Phật pháp, thì họ mới sanh tâm 

hoan hỷ. Trong kinh nói về những chuyện này, mỗi vị đồng tu chúng ta 

đều từng trải qua, chẳng biết đã làm bao nhiêu lần. Do đó trong kinh Vô 

Lượng Thọ chúng ta thấy nhóm người theo A Xà Vương Tử, Phật nói 

 “trong đời quá khứ đã cúng dường bốn trăm ức Phật” . Bạn phải biết họ 

cúng  dường  bốn  trăm  ức  Phật,  họ  đã  đọa  địa  ngục  hết  bao  nhiêu  lần? 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 514

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Nếu  họ  chẳng  từng  làm  qua  những  tội  báo  này,  những  việc  này,  cúng 

dường bốn trăm ức Phật, nói với chư vị chỉ cúng dường bốn vị Phật thì 

họ chắc chắn thành Phật rồi, [bởi vậy] mới biết chúng ta khởi ác niệm, 

tạo ác nghiệp quá dễ dàng. Tại sao lại làm những chuyện này? Trong A 

Lại Da thức chứa đựng hạt giống nghiệp tập từ vô lượng kiếp qua, bên 

ngoài gặp một việc có chút xíu gì không vừa ý, một niệm ác bèn khởi 

lên, họ sẽ làm chuyện hủy báng này nữa. Tạo những tội nặng này thì có 

lý nào không đọa địa ngục cho được? 

Nếu muốn không đọa địa ngục cũng được! Hãy mau sám hối, thừa 

dịp này bạn vẫn còn một hơi thở chưa dứt thì cũng còn kịp. Sám hối chỉ 

có cầu A Di Đà Phật, tu pháp sám hối vãng sanh, lập tức sửa sai đổi mới, 

lúc trước hủy báng, bây giờ dốc hết sức lực tán thán, được vậy mới có 

thể quay về. Lúc trước chướng ngại người khác tu học, hiện nay tìm mọi 

cách khuyên người ta tu học. Lúc trước chướng ngại họ, hiện nay tìm họ 

để cầu sám hối: “Lúc trước tôi sai rồi”. Hiện nay gấp rút hết lòng nỗ lực 

tu  học,  như  vậy  mới  được,  bạn  mới  có  thể  cứu  vãn.  Nếu  chướng  ngại 

người ta quá lớn thì chuyện phiền phức sẽ lớn. Do đó đoạn kinh văn này 

chúng ta muôn vàn không thể lơ là, không để ý, phải thường thường ghi 

nhớ trong tâm, tuyệt đối không thể gây ra nhân duyên chướng đạo. Xem 

tiếp kinh văn: 

 Thị cố Phổ Quảng, cơ huỷ tha nhân cúng dường, thượng hoạch 

 thử báo, hà huống biệt sanh ác kiến hủy diệt. 

是故普廣。譏毀他人供養尚獲此報。何況別生惡見毀

滅。

 (Cho nên, Phổ Quảng, khinh chê sự cúng dường của người khác 

 còn mắc phải tội báo như thế, huống chi tự sanh ác kiến hủy diệt.) 

Đây là nói mức nhẹ, chỉ là chướng ngại người khác tu cúng dường 

còn bị quả báo nặng như vậy. Nếu thêm ác ý, tâm sân khuể, tâm ác để 

hủy diệt Phật pháp, tội đó còn nặng nữa. Đoạn này nói về quả báo của 

việc  cơ  hủy  Tam  Bảo.  Xem  tiếp  đoạn  sau,  đoạn  này  nói  về  việc  sanh 

bệnh.  Bệnh  kéo  dài  lây  lất  hoài  là  một  sự  đau  khổ,  chúng  ta  thấy  rất 

nhiều trong xã hội. 

 Phục  thứ  Phổ  Quảng,  nhược  vị  lai  thế  hữu  nam  tử  nữ  nhân, 

 cửu xứ sàng chẩm, cầu sanh cầu tử liễu bất khả đắc. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 515

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

復次普廣。若未來世有男子女人。久處床枕。求生求

死了不可得。

 (Lại  nữa,  này  Phổ  Quảng,  nếu  trong  đời  sau  có  người  nam  hay 

 người nữ nằm liệt mãi trên giường gối, cầu sống hay cầu chết đều không 

 được.) 

Đây là một việc. 

 Hoặc dạ mộng ác quỷ nãi cập gia thân. 

或夜夢惡鬼乃及家親。

 (Hoặc đêm mộng thấy ác quỷ cho đến kẻ thân thích trong nhà.) 

Đây là việc thứ nhì. Ban đêm thường bị ác mộng, đây chẳng phải 

là chuyện tốt, cũng rất đau khổ. 

 Hoặc du hiểm đạo, hoặc đa yểm mị, cộng quỷ thần du. 

或遊險道。或多魘寐。共鬼神遊。

 (Hoặc đi trên đường hiểm, hoặc nhiều lần bị bóng đè, hoặc cùng 

 quỷ thần dạo chơi.) 

Đây là việc thứ ba, những câu sau đây là tổng kết. 

 Nhật nguyệt tuế thâm, chuyển phục uông sái, miên trung khiếu 

 khổ, thảm thê bất lạc giả. 

日月歲深。轉復尫瘵。眠中叫苦。慘悽不樂者。

 (Trải  qua  nhiều  ngày  nhiều  tháng  nhiều  năm,  trở  nên  gầy  mòn, 

 lao sái; trong giấc ngủ kêu gào khổ sở, thê thảm không vui.) 

Đây là trạng huống bệnh lâu ngày. Loại thứ nhất ngày nay chúng 

ta gọi là bệnh già, danh từ ngày nay gọi là bệnh mất trí nhớ vì tuổi già, 

nếu nghiêm trọng thì người ta gọi là người thực vật. Kẻ ấy còn thở thoi 

thóp,  đích  thật  là  cầu  sống  không  được,  cầu  chết  cũng  không  xong, 

chúng tôi đã gặp rất nhiều. Nằm trên giường bảy, tám năm, mười mấy 

năm,  người  cả  nhà  phải  chăm  sóc.  Phần  nhiều  người  bị  bệnh  này  đều 

tương  đối  giàu  có,  đến  tuổi  già  bị  bệnh  này.  Tiền  thuốc  men  phải  tốn 

kém rất nhiều, ngày đêm ba ca y tá chăm sóc, [đây là] bệnh phú quý. Tôi 

đã từng gặp đồng tu, người nhà của họ bị bệnh này hết bảy, tám năm, đã 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 516

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đến mức chẳng hay biết gì cả, gia quyến con cháu trong nhà đều chẳng 

nhận ra. Hỏi người ấy: “Cha biết con là ai không?”. “Con là ai?”, ông ấy 

đều chẳng nhận ra. Người nhà lại hỏi tôi: “Bệnh giống như vậy cầu Phật, 

Bồ Tát được không?”. “Được, có lợi ích, nhưng phải hỏi bạn chịu tin hay 

không?”  .  Tại  sao  người  ấy  không  chịu  ra  đi?  Ngạn  ngữ  thường  nói: 

“Lộc hết người mất”132, người ấy là người mất nhưng lộc chưa hết. Nói 

cách khác, phước báo của kẻ ấy chưa hưởng hết; hoặc là thọ mạng đã 

đến  nhưng phước  báo  chưa  hưởng  hết.  Vậy  thì  phải  làm  sao?  Chỉ còn 

cách nằm trên giường hưởng. 

Nếu hiểu được đạo lý này, một năm người ấy phải tốn bao nhiêu 

tiền thuốc men, bạn đem số tiền ấy đi làm phước, quyên tặng tiền ấy để 

làm phước. Nếu kẻ ấy còn thọ mạng thì sẽ từ từ khôi phục sức khỏe, hết 

bệnh; nếu thọ mạng đã đến thì sẽ qua đời. Kẻ ấy qua đời xong sẽ sanh 

đến cõi lành, vì tích phước lớn. Nếu bạn không tin, bạn sợ người ta gạt 

tiền của bạn, thì thôi bạn cứ mướn y tá từ từ tiêu hết số tiền ấy. Chúng 

tôi  nhìn  thấy  rất  rõ  ràng,  hiểu  được  đạo  lý  này.  Nếu  bạn  muốn  khỏe 

mạnh sống lâu, muốn giảm bớt bệnh tật, bạn nên nghĩ coi bạn sanh bệnh 

đại  khái  phải  xài  hết  bao  nhiêu  tiền,  bạn  đem  hết  món  tiền  ấy  đi  làm 

phước, đem tặng cho những người bị bệnh khổ, tặng làm tiền thuốc men 

cho những người nghèo ấy thì bạn sẽ chẳng sanh bệnh. Tiền thuốc men 

chữa  trị  cho  bạn  đã  chẳng  còn  nữa,  đã  tặng  cho  người  khác,  người  ta 

sanh bệnh thay bạn nên bạn sẽ chẳng sanh bệnh. Có rất nhiều người đều 

để dành một số tiền, chuẩn bị đến già trị bệnh nên họ làm sao chẳng sanh 

bệnh cho được? Họ đã dành dụm sẵn một số tiền, tiền thuốc men càng 

nhiều, thời gian bị bệnh càng dài, bệnh càng nặng, chẳng phải là đạo lý 

như  vậy  hay  sao?  Cho  nên  tôi  thường  khuyên  người  ta,  mỗi  năm  nên 

đem tiền thuốc men đi làm phước. 

Lúc trước trong các buổi giảng tôi khuyên người tu phước nên làm 

ba  việc:  In  kinh,  nhất  định  sẽ  là  chuyện  tốt,  chẳng  có  tác  dụng  phụ, 

chẳng bị tệ hại; thứ hai là giúp kẻ bị bệnh khổ; thứ ba là phóng sanh, đây 

là việc tôi cực lực đề xướng. Ăn chay, phóng sanh, tôi cũng tu sám hối, 

lúc trẻ tuổi ham thích săn bắn, sát sanh quá nặng, nghiệp sát sanh quá 

nặng, sau khi học Phật mới biết rõ, đặc biệt là đọc kinh Địa Tạng, biết 

quả báo của nghiệp sát sanh quá nặng, cho nên đọc kinh này xong liền 

chẳng dám ăn thịt nữa. Không những chọn ăn chay mà còn dốc hết sức, 

hết lòng để phóng sanh, tu pháp sám hối. Ba việc này tuyệt đối là việc 

132 Lộc tận nhân vong. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 517

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tốt, nhất định sẽ chẳng có ảnh hưởng xấu ác. Nếu nói chúng ta xây một 

ngôi chùa không nhất định là việc tốt; nếu chùa xây xong, những người 

trụ trong ấy, tại gia, xuất gia, tứ chúng đệ tử đều tu hành đúng như pháp, 

chân chánh là một đạo tràng tốt, thì công đức ấy vô lượng. Nếu đạo tràng 

xây  xong,  tứ  chúng đệ tử  mỗi  ngày  đều đánh  lộn,  tranh danh  đoạt  lợi, 

bạn xây đạo tràng như vậy là tạo tội nghiệp. Bạn dẫn những người ấy 

đọa  địa  ngục,  đâu  có  lý  nào  bạn  chẳng  đọa  địa  ngục  cho  được?  Nên 

chuyện đó chưa chắc là phước, cả đời tôi chẳng dám đề xướng. Nếu gặp 

đạo  tràng  chánh  pháp,  phước  đức  cúng  dường  sẽ  vô  lượng  vô  biên. 

Trong đời tôi rất ít gặp đạo tràng chánh pháp. 

Lúc trước tôi chỉ thấy núi Đại Dự, chùa Bảo Liên trên núi Đại Dự, 

ở Hương Cảng, đạo tràng của pháp sư Thánh Nhất. Năm 1977 thầy mời 

tôi đến thăm, thiền đường mỗi ngày tọa hương133 theo quy củ, lúc đó có 

bốn mươi mấy người, vẫn có thể duy trì đạo phong ấy, rất khó được! Cả 

đời tôi gặp được một chỗ, làm thực sự, làm mỗi ngày. Ngày nay chúng ta 

ở đây, Cư Sĩ Lâm là một đạo tràng chánh pháp, thật chẳng nghĩ tới. Tôi 

ở Đài Loan nhiều năm, xây dựng Thư Viện, tôi chẳng dám nói Thư Viện 

là đạo tràng chánh pháp, chẳng dám nói. Thư Viện làm sự nghiệp hoằng 

pháp lợi sanh, đích thật chúng tôi tận tâm tận lực đi làm. Nhưng nói đến 

tu  đạo,  chúng  tôi  chẳng  làm  chân  chánh,  trong  ấy  có  nhiều  chướng 

duyên, chúng tôi thực sự muốn làm, lúc làm thì có chướng ngại, duyên 

chẳng  thành  thục.  Còn  chúng  sanh  tại  địa  phương  này,  thời  tiết  nhân 

duyên thành thục, chân chánh được chư Phật hộ niệm, Bồ Tát lãnh đạo, 

nên  mới  có  thể  thành  tựu  đạo  tràng  chánh  pháp,  thật  chẳng  dễ!  Trong 

kinh nói  “Trăm  ngàn  vạn  kiếp  khó  gặp  gỡ” ,  thời  đại  này  có  được  một 

đạo tràng như vậy, thực sự là vô cùng hiếm hoi, hy hữu! Ngày nay chúng 

ta trồng phước, đương nhiên đây là ruộng phước thực sự. Do đó hết thảy 

đại chúng cúng dường cho tôi, tôi đem hết số ấy gởi qua bên đó, phước 

điền thù thắng hiếm có, bạn cúng dường tôi, tôi thay thế bạn trồng phước 

điền.  Bạn  cúng  dường  tôi  chẳng  có  phước,  bạn  cúng  dường  đạo  tràng 

này thì phước báo chẳng cùng tận, một đồng, một cắc đều có công đức 

chân thật, phước báo vô biên. 

Đạo  tràng  phải  coi  trong  ấy  có  Đạo  hay  không,  thực  sự  có  đạo 

phong, học phong (phong cách tu học) thì đó là đạo tràng chân chánh, 

chúng ta phải dốc toàn tâm toàn lực để hộ trì, cúng dường, đời sau chúng 

ta  được  đại  phước  báo,  phước  điền  này  chẳng  trồng  sai  chỗ.  Nếu  đạo 

133 tọa hương là ngồi thiền, do trong các tùng lâm khi trước, mỗi khóa ngồi thiền phải 

ngồi hết một cây hương (tức là khoảng 45 phút) nên gọi là tọa hương. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 518

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tràng ấy là nơi đấu tranh, chúng ta ra tiền, ra sức ở đó là tạo tội, chẳng 

phải trồng phước. Hồi xưa tôi ở Đài Loan giảng kinh tại một đạo tràng, ở 

đó giảng chẳng bao lâu, đại khái là hơn một tháng, người xuất gia trong 

ấy mỗi ngày đều cãi lộn. Vì sao cãi lộn? Tranh chức Chấp Sự. Đạo tràng 

ấy mới xây chẳng bao lâu, cỡ một hai năm, vị lão sư phụ cho đệ tử đi 

khắp nơi ở Đài Loan để quyên góp về xây đạo tràng. Sau khi xây xong, 

đương  nhiên  chẳng  có  ai  giành  địa  vị  của  lão  sư  phụ,  đệ  tử  của  Ngài 

chẳng dám tranh. Họ lại tranh chức Đương Gia, Tri Khách, Giám Viện; 

họ nói tôi quyên được bao nhiêu tiền, tôi đáng làm chức đó, kẻ kia nói 

họ  quyên  được  bao  nhiêu  tiền,  đáng  phải  làm  chức  gì,  mỗi  ngày  đều 

tranh cãi chẳng dứt, chẳng yên. Họ còn mời tôi đi giảng kinh, tôi về Đài 

Trung  liền  kể  chuyện  này  cho  thầy  Lý,  thầy  Lý  nói:  “Thôi  đi!  Về  đi, 

đừng đi nữa”. Tôi nói: “Kinh đó giảng mới nửa chừng thì sao?”. “Không 

sao!”, tôi bèn nghe lời thầy, kinh chưa giảng xong, đại khái giảng chừng 

một phần ba rồi ngưng. Thầy nói chẳng nên tới những chỗ thị phi như 

vậy. Những kẻ ra tiền, ra sức [xây dựng đạo tràng đó] chẳng trồng được 

phước điền, thực sự gọi là tạo nghiệp. Có lúc thầy Lý giảng kinh cũng 

nhắc  chúng  tôi,  thầy  nói  mọi  người  đồng  tâm  đồng  sức  cùng  nhau  đi 

khắp nơi quyên tiền xây đạo tràng thì lúc đó là Bồ Tát, khuyên người ta 

tu phước, đạo tràng xây xong thì biến thành La Sát, tranh quyền đoạt lợi. 

Chúng tôi đã gặp hiện tượng này quá nhiều, cho nên nghĩ đến đại 

sư Ấn Quang cả đời chẳng xây đạo tràng, cả đời chẳng nhận đệ tử xuất 

gia, chẳng truyền giới, tôi nghĩ rất có đạo lý. Lúc đó tôi chưa xuất gia, 

đọc Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, được sự giáo huấn của thầy Lý nên tôi 

rất  muốn  học  theo  đại  sư  Ấn  Quang.  Cả  đời  tôi  chẳng  xây  đạo  tràng, 

nghĩ mình chẳng có phước, chẳng muốn tạo nghiệp, chẳng muốn thọ quả 

báo này, rất đáng sợ! Cả đời chẳng thâu nhận đệ tử xuất gia, quý vị hiện 

nay xuất gia chẳng phải theo tôi, mà theo Quán Trưởng xuất gia, Quán 

Trưởng thâu nhận, tôi chẳng thâu. Hàn Quán Trưởng thật là Y Chỉ Hòa 

Thượng của quý vị, cụ dùng danh nghĩa của tôi để xây đạo tràng, sau khi 

cụ vãng sanh, đương nhiên tôi không thể không chăm sóc sự tu học của 

quý vị, trên đạo nghĩa nhất định phải lo lắng, nhất định phải hiểu. Tôi chỉ 

truyền  thọ  Tam  Quy,  Ngũ  Giới, những thứ  khác tôi  chẳng  dám  truyền 

thọ, sợ làm chẳng đúng như pháp thì phải thọ quả báo. Những Lý, Sự 

này chúng ta đều phải rõ ràng, minh bạch, nhất định phải hết lòng nỗ lực 

tu học, đời này quyết định cầu sanh Tịnh Độ. Chúng ta sẽ gặp những quả 

báo  này.  Bệnh  người  già  si  khờ,  bạn  có  thể  bảo  đảm  bạn  sẽ  chẳng  bị 

không? Người xuất gia, lão hòa thượng lúc già bị bệnh si khờ, chúng ta 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 519

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

cũng thấy. Lần này tôi đến Hương Cảng, tôi hỏi lúc trước có một vị lão 

đồng tham là pháp sư Năng Từ, mỗi lần tôi đến Hương Cảng, thầy đều 

tiếp đãi tôi. Lần này đi tôi hỏi pháp sư Trí huệ (Trụ Trì chùa Bảo Liên), 

vì lúc trước pháp sư Năng Từ có trú tại liêu phòng chùa Bảo Liên. Tôi 

nói: “Lão pháp sư này còn ở đó không?”, nếu còn thì đã tám, chín chục 

tuổi rồi. Thầy ấy nói: “Vẫn còn, bây giờ thầy ấy bị chứng người già si 

khờ”. Thân thể cứng đờ, chẳng biết ăn cơm, phải có người đút, hiện nay 

trú tại một viện dưỡng lão, thật đáng thương! Thầy ấy trung niên xuất 

gia, bốn mươi mấy tuổi mới xuất gia. Hồi trước theo pháp sư Đàm Hư, 

lúc pháp sư Đàm Hư giảng kinh ở Hương Cảng, rất nhiều bài vở đều do 

thầy  ấy  ghi  chép  lại.  Thông  đạt  kinh  giáo,  đến  già  cũng  thật  thà  niệm 

Phật, tại sao lại bị bệnh này? Vọng tưởng quá nhiều. Thầy ấy là người 

tỉnh An Huy, kể ra là đồng hương với tôi, nên mỗi lần tôi đến đó thầy 

đều kiếm tôi. Tìm tôi làm gì? Để nói chuyện, nói những chuyện đời xưa, 

nói hoài chẳng hết. Tâm chẳng thanh tịnh, tôi khuyên thầy, thầy đều biết 

chẳng cần tôi khuyên, vừa nhắc là thầy biết liền, thầy làm sao không biết 

được? Chẳng buông xuống nổi, tập khí quá nặng, quá sâu. Những vị lão 

pháp sư bị bệnh này thật chẳng ít, tôi đã gặp qua, cũng rất hạp với tôi, 

nhưng lời nói dư thừa quá nhiều, bạn coi đâu có cách chi nữa? Thích nói, 

tại sao không đi giảng kinh? Không phải thầy ấy không thể giảng, có thể 

giảng có thể viết, nhưng chẳng chịu giảng, chẳng phát tâm giảng, nghiệp 

chướng chẳng tiêu nổi. 

Nghiệp chướng của tôi cũng rất sâu nặng, nhưng nhờ giảng kinh 

nên được tiêu mất. Lúc tôi chẳng giảng kinh thì tôi rất ít nói, tôi chẳng 

biết nói chuyện, đặc biệt là những lời khách sáo, thù tạc tôi hoàn toàn 

chẳng biết. Đây chắc vì tôi từng trải đơn thuần, họ từng trải trong xã hội 

khá  phong  phú,  tiếp  xúc  người,  sự  việc  quá  nhiều,  còn  tôi  thì  rất  đơn 

thuần. Sau khi tốt nghiệp, công việc tôi làm là công việc văn phòng, mỗi 

ngày đều phải viết lách. Ngoài công việc ra tôi thích đọc sách, tôi cũng 

chẳng đi chơi, những chỗ vui chơi hầu như tôi chẳng bao giờ đi đến, do 

đó những chỗ tôi đến cũng rất đơn thuần, tôi thường đến một thư viện, 

một tiệm sách, ngoài ra rất ít đi những chỗ khác. Một số người tôi tiếp 

xúc đều là những giáo sư già có học vấn, có đức hạnh, tôi thích thân cận 

họ, đời sống của tôi rất đơn thuần. Sau khi xuất gia, có thể nói vừa xuất 

gia liền giảng kinh, dạy trong Phật học viện. Tôi xuất gia chưa được mấy 

ngày, Bá Thánh pháp sư liền mời tôi đi dạy ở Phật học viện. Lúc đi dạy 

phải chuẩn bị tài liệu giảng dạy, giống như các bạn bây giờ, đâu có thời 

giờ để suy nghĩ lung tung. Giảng kinh dạy học cả đời nên rất đơn thuần, 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 520

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

những  chuyện  thù  tạc  chẳng  có  nhiều  như  kẻ  khác  nên  vọng  tưởng  ít, 

vọng niệm ít, nói chuyện tầm phào cũng ít, như vậy  mới chuyển được 

nghiệp chướng của mình. 

 “Hoặc  đêm  mộng  thấy  ác  quỷ  cho  đến  kẻ  thân  thích  trong  nhà, 

 hoặc đi trên đường hiểm, hoặc nhiều lần bị bóng đè, hoặc cùng quỷ thần 

 dạo  chơi” ,  [việc  nói  trong]  đoạn  này  tôi  cũng  từng  trải  qua,  lúc  trước 

thường có. Đặc biệt là gặp yểm quỷ, bị bóng đè tức là gặp yểm quỷ, yểm 

quỷ cũng là một trong bát bộ quỷ thần, chúng ta thấy trong kinh. Khi bị 

bóng đè trong tâm rất rõ ràng, toàn thân chẳng thể nhúc nhích, lúc trước 

thường bị. Đặc biệt là nhà mình ở, phần đông người ta gọi là chẳng sạch 

sẽ, trong nhà có quỷ. Gặp những chuyện này, hơn phân nửa là vì vận của 

mình kém một chút, người gặp vận may thì những quỷ thần này chẳng 

dám phá kẻ ấy, quỷ thần lánh xa; khi vận bạn sa sút thì quỷ thần sẽ hiếp 

đáp  bạn.  Khi bị  bóng  đè  liền biết, biết vận  mình  chẳng  tốt,  bị  họ hiếp 

đáp.  Sau  khi  học  Phật  thì  những  chuyện  này  từ  từ  giảm  bớt,  đại  khái 

mười năm đầu học Phật vẫn còn, sau mười năm đầu thì chẳng còn nữa. 

Cho nên tu học đích thật có hiệu quả, muốn biết bạn có tiến bộ không, 

công phu đắc lực không, hãy so sánh với lúc bạn chưa học Phật, hoặc lúc 

vừa mới học Phật liền biết được. Lúc trước có nhiều ác mộng, lúc nằm 

mộng thì rất tán loạn, sau này tuy có nằm mộng nhưng mộng rất tỉnh táo, 

trong mộng cũng giống như sinh hoạt thường ngày, vậy là có tiến bộ rất 

nhiều. Nếu thường mộng thấy Phật, Bồ Tát, chúng tôi giảng kinh thuyết 

pháp thường mộng thấy giảng kinh thuyết pháp, đây là chuyện tốt, có thể 

nhìn thấy tự mình tu học công phu được đắc lực. 

Phần  cuối  là  nói  về bệnh  khổ.  Đoạn này  trong  chú  giải  pháp  sư 

Thanh Liên cũng nói rất cặn kẽ, Ngài nói trong Phật Thuyết Y Kinh có 

nói bốn bệnh của con người là địa, thủy, hỏa, phong, chúng ta thường 

nói là tứ đại chẳng điều hòa. Nói đến chỗ này, con người ăn ngũ cốc, đủ 

loại lương thực, làm sao không sanh bệnh cho được? Phía trước tôi đã 

báo cáo với các vị đồng tu, nguồn gốc thứ nhất của bệnh tật là ăn uống. 

Ăn uống là sinh hoạt vật chất của chúng ta, sơ ý, không để ý bị nhiễm 

những tật bệnh này, đây là loại thứ nhất. Thứ nhì là oan gia trái chủ, như 

trong kinh này nói mộng thấy ác quỷ, người nhà thân quyến; thân quyến 

là những người đã mất. Hoặc mộng thấy chỗ nguy hiểm, mộng thấy bị 

bóng  đè,  những  thứ  này  đều  liên  quan  đến  oán  thân  chủ  nợ.  Phàm  có 

hiện tượng này, chúng ta phải hết lòng nỗ lực, đoạn dứt ác tu thiện, sửa 

sai đổi mới, thật thà niệm Phật, tại sao? Gặp những chuyện này là vận 

khí của chúng ta suy thoái, không hưng vượng, nếu bạn có vận may, khí 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 521

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

vượng,  thì  những  ác  quỷ,  ác  thần  này  cũng  tránh  xa.  Dù  lúc  trước  có 

chuyện xích mích, lúc đó họ cũng chẳng dám đến gây phiền phức cho 

bạn, họ sẽ lánh xa, đợi đến lúc vận của bạn suy thoái thì họ sẽ đến. Cho 

nên khi gặp những chuyện này phải biết lúc đó khí vận của mình rất suy 

thoái,  nhất  định  phải  nỗ  lực  tu  học  cho  đàng  hoàng.  Thứ  ba  là  bệnh 

nghiệp  chướng,  phía  trước  có  nói:  Nằm  liệt  mãi  trên  giường  gối,  cầu 

sống, cầu chết cũng chẳng thể được, đây là bệnh nghiệp chướng. Chẳng 

có cách gì hết, thuốc men bác sĩ cũng chẳng giúp gì được, siêu độ, tiêu 

tai miễn nạn cũng chẳng được, tiêu chẳng nổi. Nhờ sức lực của người 

khác tiêu không nổi, nhờ tự mình sám hối, sức mạnh của sự sám hối này 

rất lớn, rất lớn! Chúng sanh tạo ác nghiệp, đây là nguồn gốc thực sự của 

bệnh tật. Phật, Bồ Tát, A La Hán chẳng tạo ác nghiệp, đây là lý do các 

Ngài chẳng sanh bệnh, đạo lý là như vậy. Lúc Phật, Bồ Tát sanh bệnh 

chỉ là thị hiện, đó là  hoằng  pháp,  giống như  cư sĩ  Duy  Ma  thị hiện bị 

bệnh, đó chỉ vì hoằng pháp lợi sanh, thực sự Ngài chẳng bị bệnh. Ngài 

chẳng  thể  sanh  bệnh,  Ngài  chẳng  có  lý  do  gì  để  sanh  bệnh.  Hết  thảy 

chúng sanh khởi tâm động niệm, những ý niệm nhỏ bé thì tự mình chẳng 

biết, sau khi chúng ta học Phật, đọc kinh mới biết chuyện này. Một niệm 

càng nhỏ, càng yếu ớt, nếu một niệm ấy chẳng thiện thì sẽ ảnh hưởng 

đến sinh hoạt vật lý trong thân thể, nếu là một niệm cực ác sẽ thay đổi 

thể chất. Hiện nay nhà khoa học, các bác sĩ hiện đại cũng dần dần hiểu 

được đạo lý này, cho nên người có tâm lý khỏe mạnh, tâm tình ổn định, 

tâm tình vui đẹp, dù bị bệnh rất nặng thân thể người ấy cũng rất dễ khôi 

phục.  Một số người cho  rằng đây  là  kỳ  tích, thật  ra đó  đâu phải là kỳ 

tích, là có đạo lý đấy. 

Mọi người đều biết cư sĩ Lý Mộc Nguyên, đây là một thí dụ rất 

đúng [với đạo lý này]. Mười năm trước ông bị ung thư, hiện nay những 

hồ sơ bệnh lý vẫn còn. Hình như ông chụp hết ba mươi mấy tấm quang 

tuyến X, ông có cho tôi xem qua. Chỗ nào trong ngũ tạng lục phủ cũng 

có tế bào ung thư, bác sĩ nói thọ mạng ông chỉ còn có ba tháng, tối đa là 

sáu tháng, thật chẳng còn cách gì chữa khỏi. Ông có thể buông xuống 

vạn duyên, dặn dò hậu sự xong xuôi, nhất tâm niệm Phật, chẳng đi khám 

bác sĩ, cũng chẳng uống thuốc, chỉ đợi vãng sanh. Tâm lý của ông khỏe 

mạnh, tâm tình ổn định, dùng sức mạnh này để tiêu diệt tế bào ung thư, 

dùng sức mạnh này khôi phục thân thể bình thường. Bác sĩ nói đây là 

một kỳ tích, chúng tôi chẳng coi là kỳ tích, rất bình thường, một niệm có 

thể thay đổi sinh hoạt vật lý của một người. Nói thật ra, người bị bệnh 

ung thư không đến nỗi chết, vì sao họ chết? Vì sợ quá mới chết. Tôi nói 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 522

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

như vậy cũng rất có đạo lý, bạn biết đây chẳng phải là lời nói dối, họ đều 

sợ  đến  chết,  bạn  nói  như  vậy  oan  uổng  hay  không?  Thế  nên  tật  bệnh 

chẳng thể làm chết người, người chết đều là do sợ quá nên mới chết. Tự 

mình cảm thấy rất sợ hãi,  mỗi ngày đều sợ sệt, mỗi ngày đều sợ chết, 

mỗi ngày cứ nghĩ tới cái chết thì làm sao không chết cho được? Đương 

nhiên họ sẽ chết. 

Chúng ta nhất định phải hiểu đạo lý, biết làm thế nào có thể khắc 

phục  bệnh  khổ,  bệnh  chắc  chắn  là  nghiệp  chướng,  khi  nghiệp  chướng 

khởi lên thì phải biết làm cách nào tiêu trừ nghiệp chướng. Phương pháp 

tốt nhất để tiêu trừ nghiệp chướng là đoạn ác, tu thiện, tích lũy công đức, 

nhất tâm hướng về Phật. Phật là chí thiện, hết thảy thiện pháp thế gian và 

xuất thế gian chẳng có gì thiện hơn Phật, niệm Phật là việc thiện lành 

hạng nhất. Niệm Phật đích thật có thể giải quyết hết thảy vấn đề, tại sao 

không niệm? Nếu nói niệm Phật là mê tín, phía trước nói bạn tạo nghiệp 

rất nặng. Mê tín niệm Phật cũng sẽ được phước, huống chi bạn có thể 

chánh tín, hiểu rõ, biết rõ lợi ích của sự niệm Phật, ngay bây giờ bạn sẽ 

được. Mê tín, thực sự đã chấp mê rồi, kẻ ấy hiện tại cũng được phước. 

Vì  họ  có  thể  y  giáo  phụng  hành,  họ  cũng  có  thể  đoạn  ác  tu  thiện,  họ 

chẳng hiểu đạo lý này, nhưng họ chịu làm, chịu làm thì sẽ được phước. 

Chúng ta phải hiểu đạo lý này. Phía sau giải thích: 

 Thử giai thị nghiệp đạo luận đối vị định khinh trọng, hoặc nan  

 xả thọ, hoặc bất đắc dũ. Nam nữ tục nhãn bất biện thị sự. 

此皆是業道論對未定輕重。或難捨壽。或不得愈。男

女俗眼不辨是事。

 (Ðây đều là do nơi nghiệp đạo còn đang luận đối, chưa quyết định 

 là khinh hay trọng, nên hoặc là khó chết, hoặc là khó lành. Mắt phàm 

 tục của kẻ nam, người nữ không thể biện rõ việc đó.) 

Ở đây đức Phật nói với chúng ta, đây là nói rõ loại bệnh nghiệp 

chướng  thứ  nhất.  Nằm  liệt  trên  giường  gối,  cầu  sống  chẳng  được  cầu 

chết cũng không xong, là do nguyên nhân gì? Có tới mấy loại nguyên 

nhân. Một loại là oán gia chủ nợ của họ lúc đó thưa kiện với Diêm La 

Vương, họ đến đó biện luận, sự việc này còn chưa định án, nên bệnh này 

của họ chẳng thấy khỏe hơn, đây là một loại, đích thật có. Loại thứ nhì 

 “hoặc  khó  chết” ,  tức  là  việc  tôi  vừa  nói  kẻ  ấy  còn  phước  báo,  chưa 

hưởng hết, phước báo của họ chẳng chịu xả, nếu họ chịu xả thì vấn đề sẽ 

được giải quyết nhưng họ chẳng chịu xả. Vẫn còn muốn hưởng phước 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 523

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tiếp nên chỉ còn cách nằm trên giường bệnh mà hưởng, họ chẳng chịu 

xả, chẳng buông xuống nổi, đây là một loại. Loại thứ ba là  “hoặc là khó 

 lành” ,  trong  loại  này  nhất  định  có  một  số  nguyên  nhân  sai  khác,  bệnh 

của họ chẳng lành nhưng cũng chẳng chết được. Người thế gian chúng ta 

thấy hiện tượng này nhưng không hiểu rõ nguyên nhân thực sự là gì, đây 

cũng là nghiệp báo và oán gia trái chủ đòi nợ, trả nợ, chiêu cảm những 

duyên nghiệp này nên mới có những chuyện như trên phát sanh. Người 

thế gian chẳng có thiên nhãn, chẳng có túc mạng thông, chẳng biết chân 

tướng sự thật, nhưng có một nguyên tắc: Chỉ cần bạn tu phước là được. 

Tuy hết thảy những nguyên nhân gây bệnh này chẳng giống nhau, bạn tu 

phước chắc chắn sẽ có lợi ích. Phía sau là lời dạy chúng ta: 

 Đản đương đối chư Phật Bồ Tát tượng tiền, cao thanh chuyển 

 độc thử kinh nhất biến. 

但當對諸佛菩薩像前。高聲轉讀此經一遍。

 (Chỉ nên đối trước tượng của chư Phật, Bồ Tát lớn tiếng đọc tụng 

 kinh này một biến.) 

Đây là dạy cho chúng ta phương pháp, trong Khoa Chú gọi là  “Tu

 phước thoát tội” . Đọc kinh có hiệu quả không? Chúng tôi đã gặp việc 

này,  người  nhà  quyến  thuộc  của  ông  nọ  lớn  tiếng  đọc  kinh  này  trước 

[hình tượng] Phật, Bồ Tát coi có hiệu quả gì không? Kết quả là chẳng 

hiệu quả. Đừng nói đọc  một lần, đọc mười lần, đọc một trăm lần, đọc 

một ngàn lần đều chẳng có hiệu quả. Mấu chốt quan trọng ở chỗ nào? 

Mấu chốt ở phương pháp đọc kinh, dùng tâm chân thành cung kính mà 

đọc, khi đọc kinh mà vẫn còn khởi vọng tưởng thì không được, chẳng có 

hiệu quả. Lần trước tôi kể cho quý vị chuyện của Thích Kế Quang không 

phải  là  rất  rõ  rồi  sao.  [Ông  Quang]  đọc  kinh  Kim  Cang,  kinh  này  rất 

ngắn, chỉ có năm ngàn mấy chữ, trong lúc đọc kinh có một chút xen tạp 

bèn chẳng có hiệu quả. Kinh dài như vậy, đọc một bộ nhưng có khởi lên 

một vọng niệm thì chẳng có hiệu quả nữa. Cho nên mở kinh ra đọc từ 

câu  “Như  thị  ngã  văn”   cho  đến   “tín  thọ  phụng  hành”   đọc  một  lượt 

chẳng có một vọng tưởng nào cả thì mới có hiệu quả. Người thế gian vẽ 

bùa, ở Trung Quốc rất thịnh hành, bùa vẽ xong rất linh. Niệm chú, chú 

cũng rất linh. Linh ở chỗ nào? Linh ở chỗ Thành. Tâm chân thành vẽ bùa 

ấy, người vẽ bùa biết, khi đặt bút vẽ một lá bùa thì chẳng sanh một niệm 

nào cả, tuyệt chẳng sanh một niệm thì lá bùa ấy sẽ linh. Lúc thường phải 

luyện tập, [tập] vẽ thật rành, đến lúc vẽ thực sự thì chẳng thể khởi lên 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 524

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

một  niệm,  nếu  khởi  một  niệm  lên  thì  bùa  ấy  sẽ  chẳng  linh.  Niệm  chú 

cũng  vậy,  lúc  niệm  Chú  Đại  Bi  có  thể  trị  hết  thảy  bệnh,  tại  sao?  Lúc 

niệm chú thì một niệm chẳng sanh. Đọc kinh cũng vậy, bộ kinh này đọc 

lên thì chẳng khởi lên một vọng niệm nào hết, đọc kinh như vậy sẽ linh, 

có ích lợi. Vừa đọc kinh, vừa khởi vọng tưởng thì làm sao được? Vậy thì 

chẳng linh, mấu chốt quan trọng ở chỗ này. 

Nếu  bạn  hỏi  tại  sao  người  ta  đọc  bộ  kinh  này  cho  người  ấy  thì 

người ấy được lợi ích? Bạn suy nghĩ về trường hợp của cô Bà La Môn, 

cô Quang Mục đã được nói trong phần trước thì bạn sẽ hiểu. Người ấy 

được một phần bảy lợi ích, còn người đọc kinh sẽ được sáu phần bảy. 

Nếu  chẳng  vì  người  sanh  bệnh  thì  kẻ  ấy  sẽ  chẳng  đọc  kinh,  sẽ  chẳng 

chuyên tâm mà đọc, đạo lý là như vậy. Do vì nhân duyên người ấy sanh 

bệnh nên thành tựu cho công đức đọc kinh của bạn, họ được một phần, 

bạn đọc hai bộ thì họ được hai phần. Cho nên gặp con cái có hiếu thuận, 

gia thân quyến thuộc có hiếu, thì có thể tu hành theo phương pháp này, 

đạt được công đức lợi ích chẳng thể nghĩ bàn, đây là công đức lợi ích thù 

thắng nhất, đoạn kinh tiếp theo nói đến những công đức thua kém hơn. 

Một người trong một đời này có thể có mấy lúc chuyên tâm để đọc kinh, 

hy hữu khó gặp, đọc kinh như vậy là tự tánh quang minh hiển lộ. Thí dụ

chúng ta trong vô minh đen tối, thời gian quá dài quá lâu rồi, niệm bộ 

kinh này giống như xẹt điện phóng ra một lần ánh sáng, trong vòng trăm 

ngàn năm hiếm có được một lần phóng ánh sáng, lần này được xẹt một 

luồng ánh sáng. Ánh quang minh lần này thật hiếm có, có một lần này 

thì sẽ có lần thứ nhì, có lần nhì thì sẽ có lần thứ ba. 

Giống như Niệm Phật Đường hiện nay của chúng ta, mọi  người 

đến  đây  niệm  Phật một  ngày,  hoặc  niệm  một  giờ,  hai  giờ, bạn  sẽ  cảm 

thấy khí phận ở Niệm Phật Đường rất đặc biệt, ở đó bạn dễ nhiếp tâm 

hơn.  Cả  đời  bạn  hiếm  khi  gặp  được  một,  hai  lần,  bạn  đích  thân  cảm 

nhận, tự mình thể nghiệm. Lúc thường chúng tôi giảng cho bạn nghe rất 

khó, bạn chẳng dễ thấu hiểu được. Bạn đích thân đến đây niệm vài ngày 

thì sẽ hiểu, sẽ cảm nhận được, đây là lợi ích chân thật. Bạn cảm nhận 

được thì bạn sẽ muốn thường đến niệm Phật, sẽ khơi dậy tâm niệm Phật 

của bạn, khởi lên hứng thú niệm Phật của bạn. Do đó công đức của Niệm 

Phật Đường sẽ rất lớn, đạo lý là như vậy, nói toạc ra thì cũng chỉ có một 

đạo lý mà thôi. Niệm Phật nhất định cũng phải dùng tâm chân thành mà 

niệm, chúng tôi thường nói: Không hoài nghi, không xen tạp, không gián 

đoạn, nhất định niệm đến khi tâm thanh tịnh của bạn khơi dậy, tâm thanh 

tịnh là chân tâm, vọng niệm mất hết, chân tâm hiện tiền, công đức ở chỗ 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 525

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

này.  Trong  kinh  đức  Phật  nói:  Giữ  tâm  một  chỗ,  chẳng  có  chuyện  gì 

không làm được134.  Đây là khi bạn niệm bộ kinh này, niệm cả bộ kinh 

thì cũng phải một tiếng rưỡi đến hai tiếng đồng hồ, trong thời gian này 

bạn giữ tâm một chỗ nên có thể sanh lên hiệu quả lớn như vậy, đây là 

công đức hạng nhất. Đây là chính, phía dưới là phụ, là trợ duyên. 

 Hoặc thủ bệnh nhân khả ái chi vật, hoặc y phục bảo bối, trang 

 viên xá trạch. 

或取病人可愛之物。或衣服寶貝。莊園舍宅。

 (Hoặc  lấy  những  vật  ưa  thích  của  người  bệnh,  hoặc  y  phục,  đồ 

 quý báu, vườn tược nhà cửa.) 

Đây là những vật của người bệnh, chẳng kể là nhiều hay ít, nhất 

định phải dùng để tu phước. 

 Đối bệnh nhân tiền cao thanh xướng ngôn. 

對病人前高聲唱言。

 (Đối trước người bệnh mà lớn tiếng xướng lên.) 

Tu phước giùm phải cho người ấy biết. Đặc biệt là lúc người đang 

lúc lâm chung, nếu đầu óc họ còn tỉnh táo thì phải nhắc họ trong đời họ 

đã làm được bao nhiêu chuyện tốt. Lúc đó làm cho họ sanh tâm hoan hỷ, 

nhắc cho họ nhớ họ đã tu nhiều phước, sau khi mất đi họ sẽ sanh đến cõi 

tốt  lành.  Lời  nhắc  nhở  này,  phần  nhiều  gọi  là  khai  thị,  vô  cùng  quan 

trọng!  Đừng  nhắc  đến  những  tội  lỗi  họ  đã  làm  trong  đời,  nhắc  những 

chuyện lỗi lầm trong giờ phút ấy thì họ sẽ sanh vào ác đạo, phải nhắc họ 

đã làm những chuyện tốt gì, những công đức gì. Cho nên lúc này nếu họ 

chưa tu phước, người thân trong nhà nên thay họ tu phước, phải nói cho 

họ biết. 

 Ngã mỗ giáp đẳng vị thị bệnh nhân, đối kinh tượng tiền xả chư 

 đẳng  vật,  hoặc  cúng  dường  kinh  tượng,  hoặc  tạo  Phật  Bồ  Tát  hình 

 tượng, hoặc tạo tháp tự, hoặc nhiên du đăng, hoặc thí thường trụ. 

我某甲等為是病人。對經像前捨諸等物。或供養經像

。或造佛菩薩形像。或造塔寺。或然油燈。或施常住。

134  Chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 526

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 (Chúng  con,  tên  đó  họ  đó,  xin  vì  người  bệnh  này  mà  đối  trước 

 kinh, tượng, thí xả những vật này để cúng dường kinh tượng, hoặc tạo 

 hình tượng Phật, Bồ Tát, hoặc xây dựng chùa tháp, hoặc cúng dầu thắp 

 đèn, hoặc cúng vào Thường Trụ.) 

Coi tài vật của họ bao nhiêu, coi nhân duyên lúc đó, những chuyện 

này đều có thể làm, đều tu phước trong Tam Bảo, đây chẳng phải mê tín. 

Tu phước đức này, đây là việc người thế gian chẳng biết, người thế gian 

cứ cho rằng lấy tiền đi làm việc từ thiện cứu tế, giúp những người nghèo 

khổ, công đức đó lớn, chẳng biết tu phước trong Tam Bảo rất thù thắng. 

Nói  thật  ra,  ngày  nay  chúng  ta,  [thường  nghe  nói]  người  xuất  gia,  các 

hòa thượng quý vị đều gạt người, họ chẳng tin tưởng, cho nên việc này 

rất khó, rất khó. Nói lời thật họ chẳng tin, nói lời giả dối thì họ tin. Đây 

là lúc khẩn cấp, cả đời này chẳng có lúc nào quan trọng bằng lúc này, lúc 

này nếu đem tiền tài của họ đi làm việc cứu tế, làm những việc từ thiện 

thì được phước ít, đó là thật chẳng giả, phước báo nhỏ nhoi, chẳng thể 

chuyển nghiệp của họ. Tu phước trong Tam Bảo, hiến một đóa hoa, đốt 

một  ngọn  đèn,  thực  sự  tiêu  nghiệp  chướng,  thực  sự  được  vô  lượng 

phước. Tại sao hiện nay tu phước trong Tam Bảo chẳng rõ ràng? Chẳng 

có cảm ứng rõ ràng như được ghi chép lại hồi xưa. Chẳng phải là không 

có đạo lý, đạo tràng đời xưa thực sự có người tu hành trong ấy, nên có 

cảm  ứng  rất  rõ  ràng.  Hiện nay  có  rất  nhiều đạo tràng  chẳng đúng  như 

pháp, những người trú trong đạo tràng tu học chẳng đúng như pháp, họ 

còn tạo thị phi, nhân ngã hằng ngày, vẫn tạo tham-sân-si-mạn, cho nên 

tu phước ở chỗ đó không phải là không có phước, phước chẳng rõ ràng, 

chẳng hiện ra, nói cách khác, đời này chẳng được phước, đạo lý là như 

vậy. Nếu đạo tràng này chân chánh có người tu đạo, tu đạo tiện lợi nhất 

là có người niệm Phật chân chánh. Người niệm Phật này là người như 

thế nào? Hết thảy thân tâm thế giới đều thực sự buông xuống, nhất tâm 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Có một người như vậy, bạn tu phước ở đạo 

tràng đó thì công đức sẽ thù thắng vô cùng. Vì người này tương lai nhất 

định  sẽ  vãng  sanh,  vãng  sanh  sẽ  thành  Phật,  bạn  ở  đó  thắp  một  cây 

nhang, đốt một ngọn đèn đều có công đức chân thật, bạn thực sự cúng 

Phật. Do đó việc tu phước hiện nay, chúng ta phải nhận rõ ruộng phước, 

ruộng phước chân chánh sẽ được phước vô cùng rõ ràng, chúng ta hiểu 

được đạo lý này thì tốt lắm. 

Ở đây nêu lên vài việc. Duyên tu phước trong Tam Bảo rất nhiều, 

rất rộng, nêu những thí dụ này là thường thấy nhất, mọi người đều hiểu 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 527

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

được.  “Cúng dường kinh tượng” , kinh là kinh điển Phật, tượng là hình 

tượng Phật, Bồ Tát. Cúng dường kinh tượng, cúng dường như thế nào? 

Tài cúng dường và pháp cúng dường chẳng khác nhau, do đó tài cúng 

dường chính là pháp cúng dường. Giống chúng ta hiện nay in kinh, thời 

đại hiện nay ngoài việc in kinh ra, ngoài việc dùng kinh điển để hoằng 

pháp, chúng ta còn có băng thâu âm, thâu hình, CD, nhiều cách thức hơn 

thời xưa rất nhiều. Tiền bạc của chúng ta dùng trên những chuyện này, 

đều là cúng dường kinh tượng, kinh điển tượng Phật tùy theo khoa học 

kỹ thuật mà lưu thông. Như VCD hiện nay có hình ảnh, mạng lưới điện 

toán quốc tế sau này cũng có hình ảnh; người ta vừa mở màn ảnh lên thì 

thấy tượng Phật trước, sau đó mới coi đến bài giảng, nghe kinh, mạng 

lưới điện toán ấy có đầy đủ Tam Bảo. Khi bạn mở lên, nhìn thấy tượng 

bổn sư Thích Ca Mâu Ni Phật trước tiên, chúng ta tu Tịnh Độ thì sau đó 

nhìn thấy Tây Phương Tam Thánh, Liên Trì hải  hội, chúng ta  có ba bức 

hình, sau khi xem xong rồi mới bắt đầu giảng kinh. Như vậy tức là cúng 

dường kinh tượng. 

 “Hoặc  tạo  hình  tượng  Phật,  Bồ  Tát” .  Chúng  ta  xây  Niệm  Phật 

Đường, trong ấy có cúng dường hình tượng Phật, Bồ Tát, cúng dường 

Tây  Phương  Tam  Thánh.  Có  khả  năng  thì  tự  mình  tạo  một  bức,  phía 

trước đã nói, nặn đúc, khắc gỗ, bằng vàng, bạc, đồng, sắt đều được, dựa 

trên khả năng tiền  bạc  của  mình.  Nếu  nhiều  tiền, tạo  tượng vàng,  bạc, 

đồng,  sắt sẽ có  thể giữ  được  lâu dài.  Còn  tượng nặn đúc bằng  đất sét, 

khắc gỗ chẳng giữ được lâu bằng tượng kim loại. Bạn truyền được càng 

lâu  xa,  sức  ảnh  hưởng  càng lớn,  công đức  càng  lớn, được  phước  là  từ 

chỗ này mà nói. Tượng Phật trong thế gian là phẩm vật nghệ thuật cao 

độ, vàng  bạc  đồng sắt  hợp  lại thành  hợp  kim,  thời  xưa dùng  cách này 

đúc tượng rất nhiều, là tượng tạo bằng hợp kim, thường là đồng nhiều 

nhất, trong đó cũng có bạc, vàng. Tạo tượng, phía trước đã nói bất luận 

hình  tượng  Bồ  Tát  lớn  nhỏ,  công  đức  đều  giống  nhau.  Nếu  đạo  tràng 

này,  trong  đạo  tràng  quan  trọng  là  mỗi  ngày  đều  có  giảng  kinh  thuyết 

pháp, làm cho những tín đồ đến đó đều hiểu được ý nghĩa tiêu biểu pháp 

của hình tượng Phật, Bồ Tát, họ được lợi ích nhiều nhất. Giống chúng ta 

cúng dường Địa Tạng Bồ Tát, Địa Tạng Bồ Tát tiêu biểu cho hiếu thuận 

cha mẹ, tôn kính sư trưởng, nhìn thấy tượng này liền nghĩ đến mình phải 

hiếu thuận cha mẹ, nhắc nhở hiếu thuận cha mẹ, tôn sư trọng đạo, bạn 

nói công đức này bao lớn! Nếu chẳng có hình tượng này thì quên mất. 

Quán Thế Âm Bồ Tát tiêu biểu cho đại từ đại bi, cứu khổ cứu nạn; khi 

thấy chúng sanh khổ, bạn dùng tâm từ bi để giúp đỡ họ, hình tượng Phật, 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 528

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Bồ Tát nhắc nhở bạn từng giờ, từng phút, công đức của hình tượng là 

như vậy. Nếu không hiểu ý nghĩa tiêu biểu pháp thì đó là mê tín. Mê tín 

cũng được, một khi lọt vào nhãn căn, vĩnh viễn là hạt giống đạo, trong A 

Lại  Da  thức  có  hình  tượng  của  Phật,  Bồ  Tát,  nhưng  công  đức  lợi  ích 

chân thật sẽ chẳng ở đời này. Lúc nào hiểu rõ thì công đức lợi ích ấy sẽ 

khởi lên, nếu họ không hiểu thì công đức lợi ích này sẽ vĩnh viễn chứa 

đựng trong A Lại Da thức, chủng tử ấy rất quý. 

 “Tháp tự” , khả năng tiền tài còn lớn hơn nữa. Tháp là nơi giữ xá 

lợi, chứa xá lợi Phật; Tự là nơi hoằng dương Phật pháp. Ý nghĩa của Tự 

chúng ta cũng phải hiểu rõ. Thời xưa chỗ làm việc của vua chúa gọi là 

Tự,  dùng  danh  xưng  này,  do  đó  Tự  là  nơi  làm  việc.  Ý  nghĩa  là  gì?  Ý 

nghĩa là tiếp nối chẳng gián đoạn, đời đời có thể truyền mãi về sau, Tự 

có ý nghĩa như vậy. Nói cách khác cơ quan này là một cơ cấu vĩnh cửu, 

chẳng phải lâm thời, phải truyền tông tiếp nối, đời đời truyền mãi về sau, 

cơ cấu vĩnh viễn, gọi là Tự. Cho nên Tự là nơi làm việc, hoàn toàn khác 

với Miếu, Miếu là để tế thần, tế quỷ thần, Tự là nơi làm việc. Hiện nay 

mọi người không hiểu ý nghĩa này, coi Tự như Miếu, hiện nay đọc đến, 

nhìn đến chữ này đều nghĩ sai hết, chẳng có cách gì cả, chúng ta không 

thể không sửa đổi. Do đó ngày nay đạo tràng chúng ta dùng danh từ Học 

Hội, dùng danh từ hiện đại, làm cho người ta nhìn thấy chẳng đến nỗi mê 

hoặc. Ngày nay chúng ta cũng dùng danh từ Tự, người ta vừa nhìn thì 

nghĩ đây là tôn giáo, vậy là mê tín. Chẳng hiểu ý nghĩa vốn có, do đó 

nhất định phải giảng kinh thuyết pháp, giảng kinh thuyết pháp thì nhất 

định phải lên lớp. 

 “Hoặc đốt đèn dầu” , đèn dầu tiêu biểu cho quang minh, nhất định 

phải  hiểu  ý  nghĩa.  Nhìn  thấy  đèn  thì  phải  nghĩ  tâm  địa  của  mình  phải 

quang  minh,  không  những  tâm  địa  phải  quang  minh,  mà  còn  phải  xả 

mình vì người. Đèn dầu là thiêu đốt chính mình soi sáng kẻ khác, đèn 

dầu tiêu biểu việc này. Cúng Phật cúng đèn dầu, chẳng phải Phật muốn 

có đèn, đèn là tiêu biểu pháp. Đèn dầu, đèn cầy tiêu biểu pháp vô cùng 

rõ ràng, thiêu đốt chính mình, soi sáng kẻ khác. Vì xã hội, vì chúng sanh, 

xả mình vì người, chúng ta phải phục vụ, tận tâm tận lực đi làm, tuyệt 

chẳng cầu báo đáp. Nếu nói báo đáp thì bạn chẳng phải học Phật, bạn 

chẳng phải phục vụ chúng sanh, bạn mua bán giao dịch. Đây là Phật dạy 

chúng ta, nếu mỗi người đều có tâm nguyện này, đều có ý thức chung 

này, thì đương nhiên thế giới sẽ yên ổn lâu dài, tự nhiên sẽ hưng vượng 

phồn vinh, mọi người đều sinh sống hạnh phúc. Nếu ai nấy đều chẳng vì 

mình, đều vì đại chúng, vì xã hội, thế giới mới hòa bình, đẹp đẽ. Ai đi 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 529

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

làm? Phật, Bồ Tát dẫn đầu, chúng ta là đệ tử Phật làm theo. Do đó trong 

Phật pháp chẳng cho có ý tứ về Ta, đạo lý là gì? Ý tứ về Ta là ý tứ của 

lục đạo luân hồi, có ý tứ về Ta thì có ngã chấp, ngã chấp biến hiện ra 

cảnh giới lục đạo luân hồi. Vô ngã thì lục đạo luân hồi sẽ chẳng còn; có 

ngã (có Ta) thì có lục đạo luân hồi. Phật giáo là pháp chân thật, chúng ta 

từ vô lượng kiếp đến nay  mê đắm trong sanh tử lục đạo, Phật lay tỉnh 

chúng  ta,  dạy  chúng  ta  phải  giác  ngộ.  Chân  chánh  giác  ngộ  thì  Ngã 

chẳng còn nữa, bạn mới có thể thoát lìa tam giới, lục đạo, chẳng còn Ta 

nữa. 

Cho nên tôi khuyên mọi người, đừng có Ta, chúng ta sống trên thế 

giới  này  để  làm  gì?  Để  diễn  kịch.  Diễn  cách  nào?  Kinh  điển  chính  là 

kịch bản, y theo kịch bản mà diễn thì sẽ chẳng có ý niệm về Ta. Chiếu 

theo kịch bản, kịch bản dạy chúng ta làm như thế nào, hoàn toàn y theo 

kịch bản để diễn kịch. Hết thảy kinh do Phật nói đều là kịch bản, Phật 

diễn theo bản kinh ấy, Bồ Tát diễn theo bản kinh ấy, do đó họ trên thế 

gian này gọi là du hý thần thông. Nếu bạn hỏi các Ngài có ý tứ về tự kỷ 

(về Ta, về mình) không? Chẳng có. Kinh do Phật nói ra, đó có phải là ý 

tứ của Phật không? Không phải. Trong kinh Bát Nhã, đức Phật đã phủ 

nhận,  Phật  chẳng  giảng  kinh,  chẳng  có  ý  tứ  của  riêng  mình.  Vậy  kinh 

điển rốt cuộc là gì? Kinh điển là trong tự tánh vốn sẵn như vậy. Thế nên 

chúng  ta  sinh  sống  như  vậy  là  sống  đời  sống  của  tự  tánh  vốn  có,  đời 

sống vốn có của tự tánh tức là đời sống của Phật, Bồ Tát, làm gì có ý tứ 

về  mình.  Vĩnh  Gia đáp  Lục  Tổ  rất hay   “Phân  biệt  cũng  chẳng  có  Ý” , 

chấp trước cũng chẳng có ý; phân biệt, chấp trước chẳng phải ý tứ của 

mình,  ý  tứ  gì?  Hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức.  Chúng  sanh 

phân  biệt  như  thế  nào,  thì  tôi  noi  theo  phân  biệt  như  vậy;  chúng  sanh 

chấp trước như thế nào thì tôi noi theo chấp trước như vậy; tự tôi chẳng 

có phân biệt và cũng chẳng có chấp trước, do đó phân biệt, chấp trước 

đều chẳng có ý, như vậy tự tại biết bao! Vô ngã, vô ngã thì sẽ chẳng có 

sanh tử, tất cả đều là biểu diễn, là diễn kịch. Phải hiểu đạo lý này, đây 

mới là chân tướng sự thật của nhà Phật, và cũng là chân tướng sự thật 

của vũ trụ nhân sinh. Nếu bạn chẳng chịu diễn kịch thì sẽ phải trôi lăn 

trong lục đạo luân hồi. Phật, Bồ Tát du hý thần thông, chúng ta học Phật 

cũng  phải  học  du  hý  thần  thông  theo.  Do  đó  hiểu  được  nghĩa  thú  của 

từng chữ, từng câu tiêu biểu pháp, chúng ta trong đoạn kinh văn này, câu 

kinh văn này phải nên học tập như thế nào, làm sao áp dụng trong đời 

sống, đạt được thọ dụng chân chánh. 

 “Hoặc thí thường trụ” ,  thường trụ dùng cách nói hiện nay tức là  

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 530

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ngân  quỹ  (chi  phí)  trong  đạo  tràng,  trong  đạo  tràng  thường  thường  có 

những phí tổn này. Nhu cầu cần thiết cho đời sống của người tu đạo, tứ 

chúng đồng tu, đây thuộc về thường trụ, đây là công đức chân thật. Xã 

hội  đại  chúng  hiện  nay  còn  chưa  rõ  ràng,  cái  này  có  thể  chậm  được, 

chúng  ta  là  những  đồng  tu  đã  học  Phật,  người  trong  tứ  chúng  đệ  tử 

không thể không biết, không giảng rõ ràng, không giảng rành rẽ. Chỉ khi 

bạn rõ ràng, rành rẽ rồi, chúng ta mới có thể dẫn đầu đi làm, mới chịu đi 

làm, tín tâm nghị lực kiên định, nhất định không bị lay động. Chú giải 

của Ngài rất hay, tạo tượng, thì trích dẫn Tạo Tượng Phước Báo Kinh; 

trong Tạp Bảo Tạng Kinh nói đến công đức xây chùa; trong Thí Ðăng 

Kinh nói đến công đức đốt đèn, chư vị có thể tự coi lấy. Xin xem phần 

kinh văn tiếp theo: 

 Như thị tam bạch bệnh nhân, khiển lịnh văn tri. 

如是三白病人。遣令聞知。

 (Xướng lên như vậy ba lần để cho người bệnh được nghe biết.) 

Ðây là lúc bệnh nhân còn tỉnh táo, còn hiểu được, phải nói với họ 

ba lần, đây là thêm cho mạnh, cho họ nhớ thêm sâu đậm. Nếu lúc người 

bệnh thực sự bệnh nặng, phải làm sao? Phải nói cho họ nghe vài lần mỗi 

ngày, để cho họ có ấn tượng rất sâu đậm, việc này rất quan trọng! Làm 

cho họ biết mình đã làm một số chuyện tốt, công đức lợi ích, sẽ giúp rất 

nhiều đối với cõi họ sanh đến sau khi mất. Ðây là lúc kẻ ấy còn tỉnh táo. 

Phía dưới nói: 

 Giả linh chư thức phân tán, chí khí tận giả. 

假令諸識分散。至氣盡者。

 (Giả sử các thức [của người bệnh] đã phân tán, đến hơi thở đã 

 dứt.) 

 “Chư thức phân tán”  nghĩa là bất tỉnh nhân sự, lúc đó nếu bạn 

nói với họ, họ chẳng có phản ứng. Phía trước nói lúc ý thức của họ chưa 

phân tán, khi bạn nói với họ, họ gật đầu, họ biết. Nếu lúc tinh thần càng 

tốt hơn nữa, họ cũng hiểu, cũng sẽ nói họ hoan hỷ. Ðến khi thể lực vô 

cùng suy yếu, chẳng thể nói chuyện, nếu họ hiểu thì sẽ gật đầu, ra ám thị 

cho bạn. Ðến lúc các thức đều phân tán, thì họ chẳng có tri giác, không 

có tri giác vẫn phải nói, đến khi tắt thở. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 531

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Nãi chí nhất nhật, nhị nhật, tam nhật, tứ nhật, chí thất nhật dĩ 


lai. 

乃至一日。二日。三日。四日。至七日已來。

 (Trong vòng một ngày, hai ngày, ba ngày, bốn ngày, cho đến bảy 

 ngày.)

Tức là bảy ngày sau khi người đó tắt thở, vẫn phải thường thường 

nói với người đó, tại sao? Sợ A Lại Da thức của người đó chưa lìa khỏi, 

như vậy chỉ có lợi ích, chẳng có thiệt hại. 

 Ðản cao thanh bạch, cao thanh độc kinh. 

但高聲白。高聲讀經。

 (Cứ lớn tiếng xướng bạch và lớn tiếng tụng kinh này.) 

Mỗi ngày  đọc  kinh,  đọc  một  biến,  hoặc  hai  biến.  Lúc  đọc  kinh 

nhất định ghi nhớ phải dùng tâm chân thành, tâm cung kính, nhất định 

phải chẳng hoài nghi, chẳng xen tạp, chẳng gián đoạn. Chẳng gián đoạn 

là một lần phải đọc trọn bộ kinh, đừng chia ra nhiều đoạn. Phân chia ra 

nhiều đoạn thì sẽ xen tạp, hiệu quả sẽ thấp, thì sẽ kém rất nhiều. Lúc đọc 

kinh nhất định phải đừng bị bất cứ chuyện gì khuấy nhiễu, điểm này rất 

quan trọng. Nếu đọc kinh ở nhà, việc dễ khuấy nhiễu nhất là điện thoại, 

lúc đọc kinh thì tốt nhất nên tháo dây điện thoại ra, đừng để bất kỳ người 

nào khuấy nhiễu bạn, lúc đọc cứ bị gián đoạn hoài, cách đọc kinh như 

vậy là giúp bạn làm quen, làm cho chúng ta đọc kinh từ từ trở nên quen 

thuộc, trong thời gian luyện tập, chẳng có tác dụng gì lớn lắm. 

Ðọc  kinh  cần  phải  không  xen  tạp,  không  gián  đoạn,  cũng  giống 

như  giao  chiến,  chẳng  phải  là  luyện  tập,  nhất  định  yêu  cầu  phải  được 

công đức, hiệu quả chân thật. Do đó phải biết lúc bình thường tập luyện 

lại là một chuyện khác. Bình thường đọc nhiều là để tập cho quen, lúc đó 

gián đoạn thì không sao, có chuyện phải làm, lúc rảnh rỗi thì đọc một 

đoạn, thường đọc thì sẽ quen thuộc hơn. Sau khi quen thuộc, tới khi tu 

hành chân chánh thì lúc đọc kinh mỗi ngày nhất định không thể bị khuấy 

nhiễu. 

Ðọc kinh, lúc trước tôi đã từng nói với chư vị nhiều lần, Giới Ðịnh 

Huệ Tam Học hoàn thành cùng lúc; việc đọc kinh này cũng là Giới Ðịnh 

Huệ Tam Học hoàn thành cùng lúc, do đó việc này thuộc về công phu tu 

hành, công đức tu học, chẳng giống với đọc kinh lúc bình thường. Do đó 

có thể biết lợi ích của sự đọc kinh này còn lớn hơn công đức giảng kinh. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 532

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Giảng  kinh  nói  thật  ra  là  tu  phước,  chẳng  phải  công  đức;  đọc  kinh  là 

công đức, giảng kinh là phước đức. Trong công đức có phước đức, đó là 

một cảnh giới khác, cổ đức thường nói tùy văn nhập quán, đó là công 

đức. Bạn giảng đoạn kinh văn này, thực sự nhập vô cảnh giới, đó là công 

đức; nếu chẳng nhập vào cảnh giới này thì là phước đức. Do đó có thể 

biết, [công đức hay phước đức là] ở tại cá nhân mỗi người. 

 Thị nhân mạng chung chi hậu túc ương trọng tội, chí ư ngũ vô 

 gián tội vĩnh đắc giải thoát, sở thọ sanh xứ thường tri túc mạng. 

是人命終之後宿殃重罪。至于五無間罪永得解脫。所

受生處常知宿命。

 (Sau khi người ấy mạng chung, dù từ trước có tội nặng, thậm chí 

 năm  tội  Vô  Gián,  cũng  được  thoát  khỏi  hẳn,  thọ  sanh  nơi  nào  cũng 

 thường nhớ biết việc đời trước.) 

Lợi ích này quá lớn, quá lớn! Chân chánh chẳng thể nghĩ bàn, rất 

nhiều người đọc kinh Ðịa Tạng, nói lợi ích lớn như vậy của kinh, tạo tội 

nghiệp cực nặng, hình như niệm một bộ kinh bèn có thể làm cho họ thoát 

khỏi tội nghiệp Ngũ Vô Gián, quá dễ nên chẳng có người tin. Bạn chẳng 

tin, lúc bạn đọc kinh này vẫn còn hoài nghi, vẫn còn vọng tưởng khởi 

lên, lại còn xen tạp cho nên chẳng được hiệu quả, càng tin tưởng kiến 

giải này của mình là chẳng sai. Ðều cho rằng công đức lợi ích nói trong 

kinh  Phật  quá  khoa  trương,  hình  như  nhằm  khuyên  người  ta  đọc,  trên 

thực  tế  chẳng  đạt  được  lợi  ích  này.  Ðây  là  tâm  phàm  phu,  phàm  phu 

vọng tưởng đo lường tri kiến của Phật, Bồ Tát nên sanh ra lỗi lầm rất 

lớn.  Chúng  ta  phải  biết  tội,  phước  đều  ở  tại  một  niệm,  một  niệm  bạn 

chuyển đổi trở lại thì từ địa ngục chuyển đến cảnh giới của Phật, pháp 

môn Tịnh Ðộ bình đẳng thành Phật chính là đạo lý này. 

Chúng sanh ở địa ngục A Tỳ chỉ xưng một câu “Nam mô A Di Ðà 

Phật” đều có thể thành Phật, mấu chốt ở chỗ cái tâm ấy phải chuyển trở 

lại. Tâm cực ác chuyển thành tâm thanh tịnh cùng cực, nếu bạn hỏi có 

thể chuyển trở lại hay không? Có thể. Trên lý luận là nhất định có thể, tại 

sao? Vọng niệm là giả, vọng tưởng là giả. Mã Minh Bồ Tát nói rất hay: 

 “Chẳng giác vốn không, Bổn giác vốn có” , vậy thì làm sao chuyển trở 

lại không được? Chẳng giác tức là vọng niệm, A Tỳ địa ngục là chẳng 

giác, chẳng giác vốn không, chỉ cần bạn thực sự giác ngộ triệt để, “vốn 

là không” phút chốc bèn xả bỏ sạch sẽ, phút chốc bèn đoạn dứt hết, cái 

“vốn có” lập tức liền khôi phục. Cho nên từ A Tỳ địa ngục siêu sanh đến 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 22 

 533

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Phật quả viên mãn, đều ở trong một niệm, vấn đề là bạn có thể trong một 

niệm chuyển trở lại hay không? Việc này có lý luận căn cứ, chẳng phải 

là tùy tiện nói. Đọc bộ kinh này chân chánh làm được không hoài nghi, 

không xen tạp, không gián đoạn, một hơi niệm cho hết, trong một niệm 

này bèn chuyển thành Phật đạo. Do đó trong một niệm ấy có giới, định, 

huệ viên mãn, dùng công đức này để siêu độ người nghiệp chướng sâu 

nặng thì họ có được lợi ích thực sự. 

Những việc nói ở đây  “sở thọ sanh xứ thường tri túc mạng” , công

đức của người đọc kinh quá lớn, chẳng chỉ có như nói ở đây sở thọ sanh 

xứ, hoặc sanh đến nhân gian, hoặc sanh đến cõi trời, những sự siêu độ 

này, cao nhất chỉ có thể sanh đến trời Ðao Lợi, tại sao? Dựa vào phước 

của người khác, hưởng phước của người khác, chỉ có thể sanh đến trời 

Ðao  Lợi;  nếu  tự  mình  tu  hành  thì  không  chỉ  như  vậy  thôi.  Cho  nên 

những gì chúng ta từ xưa đến nay nhìn thấy, Bảo Chí Công siêu độ cho 

phi tử của Lương Võ Ðế đến trời Ðao Lợi, Bảo Chí Công là Quán Âm 

Bồ Tát tái lai. Mọi người hiện nay tụng Lương Hoàng Sám, sám nghĩa 

của Lương Hoàng Sám là Bảo Chí Công siêu độ phi tử của Lương Võ 

Ðế, sanh lên trời Ðao Lợi. Chúng ta ở đó thấy cô Quang Mục, cô Bà La 

Môn siêu độ người nhà của họ thì cũng sanh lên trời Ðao Lợi, phước báo 

lớn nhất cũng chỉ có thể sanh đến trời Ðao Lợi. 

Phía trên trời Ðao Lợi phải nhờ công phu tu hành của chính mình, 

nếu  tự  mình  chẳng  có  công  phu  tu  hành  mà  nhờ  vào  phước  báo  của 

người khác thì không được, phước chỉ có thể sanh đến trời Ðao Lợi, trời 

Tứ Vương, trời Ðao Lợi.  “Sở thọ sanh xứ thường tri túc mạng” , biết túc 

mạng  (biết  việc  đời  trước)  có  ích  lợi,  ích  lợi  rất  lớn,  biết  được  chân 

tướng sự thật của nhân duyên quả báo. Người biết túc mạng nhất định sẽ 

chẳng dám tạo ác nghiệp vì họ biết làm ác có ác báo, làm thiện có thiện 

báo, họ sẽ đoạn ác tu thiện, họ biết hết lòng đi làm những chuyện tích 

công lũy đức, cho nên biết túc mạng có lợi điểm như vậy. Do đó có thể 

biết tu hành phải thừa lúc mình còn khỏe mạnh, lúc còn sức lực, hết lòng 

đi làm, thực sự tu công đức viên mãn của mình, mà chẳng phải được một 

phần bảy; đây là việc người khác tu [giùm cho mình] thì mình chỉ được 

một phần bảy. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 23 (Số 14-12-23) 

Xin mở Khoa Chú quyển trung, trang bốn mươi chín, xin xem  

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 534

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

kinh văn:

 Hà  huống  thiện  nam tử thiện  nữ nhân,  tự  thư  thử  kinh,  hoặc 

 giáo nhân thư, hoặc tự tố họa Bồ Tát hình tượng, nãi chí giáo nhân tố 

 họa, sở thọ quả báo tất hoạch đại lợi. 

何況善男子善女人。自書此經。或教人書。或自塑畫

菩薩形像。乃至教人塑畫。所受果報必獲大利。

 (Huống chi là người thiện nam, người thiện nữ tự biên chép kinh 

 này, hoặc bảo người biên chép, hoặc tự mình đắp vẽ hình tượng của Bồ 

 Tát, cho đến bảo người khác đắp vẽ, thì quả báo mà người đó được ắt sẽ 

 có lợi ích lớn.) 

Phía  trước  nói  về  người  thân,  quyến  thuộc,  bạn  bè  trước  lúc  họ 

lâm chung, dùng tài vật của họ, thay họ tu phước, họ sẽ được phước báo 

vô  cùng thù thắng. Nếu  lúc  mình  còn  khỏe  mạnh  có thể tu phước  báo 

cho chính mình, vậy thì quả báo đương nhiên càng thù thắng, đây nói về 

Lý này.  “Huống  chi  người  thiện  nam,  người  thiện  nữ” ,  “thư”   là  viết, 

chép, thời xưa kỹ thuật ấn loát còn chưa phát minh, hơn phân nửa kinh 

sách và hình tượng Phật, Bồ Tát đều được chép và vẽ. Chép một bộ kinh, 

thì  thế  gian  có  thêm  một  bộ  kinh  điển,  có  thể  vì  chúng  sanh  làm  tăng 

thượng duyên  cho  Phật pháp,  cho nên  công  đức  này  rất lớn. Đức  Phật 

chẳng còn tại thế, Phật pháp có thể trụ thế lâu dài thì nhất định phải nhờ 

kinh điển, kinh điển phải có người hộ trì, lưu thông; công đức lưu thông 

kinh điển, hộ trì Phật pháp trong thế gian và xuất thế gian đích thật là 

hạng nhất. 

Vì chỉ có Phật pháp mới có thể làm cho chúng sanh giác ngộ, có 

thể làm cho chúng sanh phá mê, phá mê khai ngộ mới có thể được vô 

lượng phước báo. Đức Phật thành thật nói với chúng ta, phước báo chân 

thật của hết thảy chúng sanh vốn đã có sẵn trong tự tánh, nhưng nếu bạn 

không giác ngộ thì tự tánh bạn bị che lấp. Tuy có phước báo, cũng giống 

như kho tàng vậy, ẩn kín trong núi sâu, chôn vùi dưới lòng đất, tuy có 

nhưng bạn chẳng dùng được. Nhà của bạn xây trên mỏ vàng, phía dưới 

là mỏ vàng vô tận, nhưng bạn chẳng lấy dùng mà vẫn phải chịu quả báo 

nghèo khổ, bạn chẳng thọ dụng được. Cho nên Phật pháp dạy bạn khai 

trí huệ, khai phát kho tàng trong tự tánh của bạn, phước báo ấy chẳng 

cùng tận. 

Phật pháp dạy bạn tu phước, duyên do của việc tu phước là gì? Do 

bạn còn chưa kiến tánh. Khi chưa kiến tánh, nếu muốn hưởng phước báo 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 535

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thì phải làm sao? Phải nhờ tu. Phước nhờ tu có được chẳng phải của tự 

tánh, [phước trong] tự tánh mới chẳng cùng tận. Như chúng ta thấy cõi 

Cực Lạc nói trong kinh Tịnh Độ, đó là phước báo của tự tánh. Kinh Hoa 

Nghiêm nói đến Hoa Tạng thế giới của đức Phật Tỳ Lô Giá Na cũng là 

phước báo của tự tánh. Chư vị phải biết nếu chúng ta phá mê khai ngộ, 

minh tâm kiến tánh, y báo chánh báo trang nghiêm giống như thế giới 

Cực Lạc và thế giới Hoa Tạng sẽ hiện ra. Đương nhiên nói thì dễ, thực 

sự làm được rất khó, lúc chúng ta chưa kiến tánh mà muốn được phước, 

phương pháp duy nhất là phải tu, bạn tu nhiều thì phước báo của bạn sẽ 

lớn, bạn tu ít thì phước báo của bạn sẽ nhỏ. Tu phước trong nhà Phật là 

thù thắng nhất nhưng chúng ta phải có trí huệ, biết rõ. Trong kinh Lăng 

Nghiêm, Thế Tôn nói thời Mạt Pháp chúng ta, tà sư thuyết pháp nhiều 

như cát sông Hằng, đây là để nhắc nhở chúng ta, trong thời kỳ này có 

Phật pháp giả, có Phật pháp giả mạo. 

Trồng phước trong Phật pháp giả thì khá khó khăn. Không phải là 

nói không có, trên lý luận thì vẫn có! Nhưng bạn chẳng thọ dụng được. 

Chỉ gieo trồng hạt giống trong A Lại Da thức, đến lúc nào mới có thể 

hưởng thụ được, quá khó. Trong kinh có thí dụ, vô lượng kiếp sau mới 

có thể hưởng thụ được. Nếu chúng ta trồng phước, ngay hiện giờ liền có 

thể hưởng thụ, bất luận là chúng xuất gia, tại gia, tu hành chân chánh, 

cúng  dường  [họ thì chúng ta]  liền  có phước.  Cho nên  mọi người  cũng 

đừng có thành kiến, nhất định đối với chúng xuất gia thì chúng ta mới 

cung kính, còn chúng tại gia thì thua một bậc, thế gian thường có phân 

biệt sai lầm  như  vậy.  Nhất định phải  hiểu,  trong nhóm  đồng tu tại  gia 

cũng  có  người  tu  hành  rất  nghiêm  túc,  chư  Phật,  Bồ  Tát  thị  hiện  thân 

phận tại gia cũng rất nhiều, nhất định phải hiểu đạo lý này. Phàm những 

người tốt, người thiện, người hiền có sức ảnh hưởng nhất định đối với xã 

hội, địa phương, phong tục, giáo hóa, chúng ta đều nên cúng dường, nên 

học theo họ, như vậy mới đúng. 

Tự mình chịu chép kinh, hiện nay chẳng cần chép kinh, hiện nay 

kỹ  thuật  ấn  loát  phát  triển,  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển  thì  in  kinh  là 

được rồi. Chúng ta lựa bản in nào tốt, bản chú giải tốt, rồi ấn loát lưu 

thông với số lượng nhiều, nên hiện nay tu phước đích thật tiện lợi hơn 

người xưa rất nhiều. Người hiện nay tu phước chẳng đuợc quả báo bằng 

người xưa, đó là vì nguyên nhân khác. Nguyên nhân đó là gì? Tâm địa 

chẳng kiền thành, chẳng cung kính, chẳng khẩn thiết, làm thì làm nhiều 

hơn  người  đời xưa,  phước  thì được ít hơn  người  xưa, đây  chính là lời 

dạy của Ấn Quang đại sư:  “Có một phần thành kính thì được một phần 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 536

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 lợi ích, mười phần thành kính thì được mười phần lợi ích” . Chuyện của 

người hiện nay chúng ta làm vượt trội hơn người xưa không chỉ gấp trăm 

lần, ngàn lần, nhưng chẳng được phước bằng người xưa. Đó là vì người 

xưa có một trăm phần thành kính, hiện nay chúng ta chỉ có một, hai phần 

thành kính, do đó phải hiểu đạo lý này. Nếu chúng ta có tâm thành kính 

giống như người đời xưa, hiện nay tu phước chắc chắn sẽ vượt trội người 

xưa trăm lần, ngàn lần, sẽ được phước báo gấp trăm lần, ngàn lần, điều 

này không thể không biết. Cho nên [chúng ta] có rất nhiều cơ hội trước 

mặt mà bỏ lỡ, thật là đáng tiếc! Đây là nói về việc lưu thông kinh điển. 

Kế đó là việc đúc tạo tượng Phật; hiện nay đúc hình tượng Phật, 

Bồ Tát rất thuận tiện, hiện nay có thể làm khuôn, làm khuôn xong có thể 

đúc  mấy  ngàn  tượng,  mấy  vạn  tượng  Phật  với  chi  phí  thấp.  Hiện  nay 

[mọi việc đều] cơ giới hóa, thời xưa phải dùng tay nghề khéo léo. Còn 

việc vẽ tranh, ấn loát cũng rất thuận tiện. Thế nên chúng ta phải biết làm 

sao có thể theo kịp những đại đức thời xưa, phải có tâm chân thành cung 

kính, tâm khẩn thiết đem lại lợi ích cho chúng sanh, thì bạn sẽ được ích 

lợi  to  lớn,  “sở  thọ  quả  báo,  tất  hoạch  đại  lợi” .  Chúng  ta  tự  làm,  dạy 

người khác làm, nếu tự mình chẳng có nhân duyên, điều kiện chẳng đủ 

thì chúng ta khuyên người khác làm cũng được lợi ích rất lớn. 

Chúng  ta  coi  Chú  Giải  trang  năm  mươi,  hàng  thứ  nhất,  pháp  sư 

Thanh Liên dẫn chứng một đoạn trong kinh Niết Bàn, đoạn này rất quan 

trọng! Tôi đọc một lần, mọi người hãy nghe. Kinh Niết Bàn nói:  “Ư ác 

 thế trung, thư tả kinh quyển” (Trong đời ác, biên chép kinh), chúng ta 

hiện nay nói chuyện in kinh,  “diệc khuyến tha nhân lịnh đắc thư tả, cụ 

 túc năng giải, tận kỳ nghĩa vị” (cũng khuyên kẻ khác biên chép, đầy đủ 

có thể hiểu rõ tận cùng nghĩa vị), không những tự mình lưu thông kinh 

sách, đối với ý tứ nói trong kinh sách cũng có thể thông đạt, có thể hiểu 

rõ, đó là chép kinh.  “Tố họa hình tượng” , phía sau nói về tạo tượng, tạo 

tượng bằng  cách nặn  cũng được, bằng cách vẽ cũng được.  Trong kinh 

Tạo Tượng dạy  “Tạo hình tượng Phật, Bồ Tát, phước ấy vô lượng, vô 

 cùng tận, chẳng thể tính đếm” . Hai đoạn nhỏ này đều là đoạn trích trong 

kinh, quả báo, phước đức thực sự là vô lượng vô biên. Trong kinh nói 

 “cụ túc năng giải, tận kỳ nghĩa vị” , hai câu này rất quan trọng, khi bạn 

thực sự hiểu rõ đạo lý này, hiểu rõ sự thật quả báo thì bạn mới chịu làm 

hết lòng, dùng tâm chân thành cung kính mà làm, chẳng hoài nghi. 

Phật pháp trong xã hội hiện nay đích thật đã suy thoái, tại sao lại 

suy thoái? Chẳng có thiện tri thức răn dạy, tuy kinh điển lưu thông rất 

nhiều, chẳng có người giảng giải. Bạn chỉ đọc tụng, chẳng hiểu rõ, họ 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 537

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

cũng  hiểu  được  tạo  tượng  rất  tốt,  cũng  phát  tâm  tạo  tượng,  nhưng  khi 

gặp  một  số  ác  tri  thức  nói:  “Bạn  làm  như  vậy  là  mê  tín,  làm  như  vậy 

chẳng  có  công  đức”,  nghe  xong  thì  người  ấy  rất  dễ  thoái  tâm.  Nếu  ác 

duyên này rất rộng lớn, gặp được một người nói như vậy, gặp hai người 

cũng nói như vậy, gặp bốn năm người cũng nói như vậy thì lòng tin của 

người đó sẽ bị lay chuyển. Có thể nào gặp nhiều người cùng nói giống 

như vậy không? Rất có thể. Đức Phật nói [đời Mạt Pháp]  “tà sư thuyết 

 pháp nhiều như cát sông Hằng” , bạn gặp mười người, tám người cũng 

đâu có gì lạ. Gặp được một trăm, một ngàn người đều nói như vậy thì 

bạn phải làm sao? Đến lúc ấy rốt cuộc chúng ta tin lời đức Phật nói hay 

tin  lời  mọi  người?  Nhất  định  phải  hiểu  nghĩa  kinh,  việc  này  rất  quan 

trọng! Cho nên chúng ta hiểu rồi, chúng ta có nghĩa vụ tuyên dương, có 

nghĩa vụ đem ý nghĩa chân thật trong kinh Phật, chẳng sợ phiền toái mà 

giảng giải cho người ta nghe. Giúp người giác ngộ, củng cố lòng tin, tâm 

nguyện của họ, thành tựu cho phước đức lợi ích của họ, đây là vì muốn 

cho họ tốt. 

Trong Phật pháp hết thảy đều vì chúng sanh, quyết chẳng vì mình. 

Chư  Phật,  Bồ  Tát  tuyệt  chẳng  có  thành  kiến,  tuyệt  chẳng  có  ý  tứ  về 

mình, đức Phật giảng hết thảy kinh có ý tứ của mình trong đó không? 

Chẳng có. Đức Phật Thích Ca thuyết pháp bốn mươi chín năm, chẳng có 

câu nào, chữ nào là ý tứ của riêng mình. Nếu biết là ý tứ của riêng mình 

thì đó là phàm phu, phàm phu mới có riêng mình, riêng mình là ngã chấp 

cứng chắc. Ngã chấp chẳng phá được thì vẫn là phàm phu lục đạo luân 

hồi, họ làm sao có thể thuyết pháp? Đức Phật đoạn dứt hết cả hai Ngã 

Chấp và Pháp Chấp, Ngài làm gì có Ta, làm gì có ý về Ta. Đã chẳng có 

Ta, chẳng có ý tứ của Ta, kinh Phật được nói như thế nào? Nói thật ra, 

vừa mở cuốn kinh câu thứ nhất liền nói với bạn  “Như thị ngã văn” , ý

của bốn chữ này là tự tánh tỏ lộ ra, vậy mới gọi là như thị. Như thị là từ 

chân như tự tánh tuôn trào ra, chân như tự tánh chúng sanh và Phật b́nh 

đẳng. Kinh Phật từ tự tánh tuôn trào ra, nói cách khác, cũng tuôn trào từ 

tự tánh của chúng ta, là sự việc như vậy. Do đó nó chân thật, chẳng hư 

dối, chúng ta phải hiểu đạo lý này. Tương lai khi chúng ta minh tâm kiến 

tánh,  Phật  pháp  thường  nói  chứng,  trong  tín,  giải,  hành,  chứng,  bạn 

chứng  cái  gì?  Chứng  minh  hết  thảy  kinh  Phật  nói  đều  từ  tự  tánh  của 

mình tuôn trào ra, vậy gọi là chứng quả. Tự tánh của Phật và tự tánh của 

mình  chẳng  khác,  là  một  chẳng  phải  hai,  chứng  minh  việc  này.  Sanh 

Phật bất nhị, chúng sanh và Phật chẳng hai, đều là một. 

Ðức Phật đã kiến tánh, chúng ta hiện nay chưa kiến tánh, chúng ta  

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 538

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nghe lời Phật dạy tức là thuận theo tự tánh, tuyệt chẳng phải bị đức Phật 

Thích Ca xỏ mũi dẫn đi. Bạn y giáo phụng hành là tánh đức của tự tánh 

hiển lộ, lời răn dạy của đức Phật mới đạt đến mức cao minh chân chánh, 

thực sự đạt đến chí thiện, viên mãn. Trong quá trình học tập, nhất định 

phải  hiểu   “hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức” ,  đây  là  lời  Phổ 

Hiền Bồ Tát dạy chúng ta, đây là tổng cương lãnh, nguyên tắc chung của 

sự tu hành. Làm sao có thể làm việc này đến chí thiện, viên mãn. Chí 

thiện tuyệt đối chẳng trái nghịch tánh đức, chẳng trái nghịch Lý gọi là 

khế lý, như vậy là chí thiện. Viên mãn là khế cơ, cơ là đại chúng hiện 

tiền. Hôm qua tôi triệu tập hết thảy những pháp sư lãnh chúng, tôi nói 

những đạo lý này, làm thế nào làm cho Niệm Phật Đường đạt đến mức 

chí thiện rốt ráo, nhất định phải biết khế lý, khế cơ; khế lý nghĩa là chẳng 

trái nghịch kinh giáo, noi theo nguyên lý, nguyên tắc, phương pháp trong 

kinh giáo để tu học; khế cơ là nhất định phải làm cho đại chúng trong 

Niệm  Phật  Đường  niệm  đến  mức  sanh  tâm  hoan  hỷ,  niệm  được  đúng 

như pháp. Nhất định để cho họ có thể đè nén phiền não, chúng ta chẳng 

nói  diệt,  khi  ở  trong  Niệm  Phật  Đường  nhất  định  phải  chế  ngự  được 

phiền não, phải tương ứng với nhất tâm. Nếu chẳng đạt được cảnh giới 

nhất tâm thì tối thiểu cũng phải được công phu thành phiến. Thời gian 

trong Niệm Phật Đường chẳng có vọng niệm, trong tâm chỉ có một câu 

A Di Đà Phật,  “Nhớ Phật, niệm Phật, hiện tiền tương lai nhất định thấy 

 Phật” . 

Cho nên phải chăm lo cho mỗi người trong đại chúng niệm Phật, 

phải thường chăm sóc họ, nên thường hỏi họ: “Bạn có ý kiến gì đối với 

Niệm Phật Đường không? Có cảm thấy chỗ nào chẳng hợp lý không?” 

Xin mọi người cho ý kiến, chúng ta hết lòng cải tiến. Mỗi ngày phải tìm 

ra khuyết điểm của mình, phải sửa đổi lỗi lầm, một ngày không cải tiến 

là một ngày không tiến bộ. Thường thường thì chúng ta chẳng nhìn thấy 

lỗi lầm của mình, nhưng người khác nhìn thấy. Người khác thấy nhưng 

chẳng nói ra thì phải làm sao? Mình phải đi hỏi. Chúng ta phải hoan hỷ 

nghe lỗi lầm, mạnh dạn sửa lỗi, đây là nguyên tắc tu hành đức Phật dạy 

cho chúng ta, là nguyên tắc quan trọng, đây gọi là pháp môn sám hối, 

pháp môn tinh tấn. Biết lỗi phải sửa, ưa thích người ta cho ý kiến, nghe 

lời đề nghị, phê bình của kẻ khác chúng ta phải hết lòng phản tỉnh, sửa 

sai  đổi  mới,  đạo  tràng  như  vậy  mới  có  tiền  đồ,  đạo  tràng  này  mới  trở 

thành đạo tràng mô phạm, điển hình cho thế gian, trong đó chúng ta mới 

có  thành  tựu  chân  chánh.  Điểm  này  quan  trọng  phi  thường!  Chẳng  có 

người nào thực sự thành công trong thế gian, xuất thế gian mà chẳng tu 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 539

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

học như vậy. Cho dù họ có thành tựu nhưng chẳng nghe lời đề nghị của 

kẻ khác, cố chấp thành kiến của mình thì sự nghiệp của họ làm lớn đến 

đâu cũng chẳng kéo dài được. Chỉ có tôn trọng ý kiến của đại chúng, sự 

nghiệp của họ mới có thể kéo dài, mới vĩnh viễn chẳng thất bại. Thánh 

nhân  thế  gian  và  xuất  thế  gian  đều  dạy  chúng  ta  đạo  lý  này,  chúng  ta 

phải ghi nhớ, tiếp nhận. Xem tiếp kinh văn: 

 Thị cố Phổ Quảng, nhược kiến hữu nhân độc tụng thị kinh, nãi 

 chí nhất niệm tán thán thị kinh hoặc cung kính giả, nhữ tu bách thiên 

 phương tiện, khuyến thị đẳng nhân cần tâm mạc thoái, năng đắc vị lai 

 hiện tại thiên vạn ức bất khả tư nghị công đức. 

是故普廣。若見有人讀誦是經。乃至一念讚歎是經或

恭敬者。汝須百千方便。勸是等人勤心莫退。能得未來現

在千萬億不可思議功德。

 (Vì thế, Phổ Quảng, nếu thấy có người đọc tụng kinh này, cho đến 

 có một niệm tán thán kinh này hoặc tỏ lòng cung kính, thì ông phải dùng 

 trăm ngàn phương tiện khuyên người đó nên phát tâm siêng năng, đừng 

 thoái thất, thì sẽ được ngàn vạn ức công đức không thể nghĩ bàn ở hiện 

 tại và vị lai.) 

Đây là khuyến tu. Khi thấy người tụng kinh, thấy người cung kính 

Tam  Bảo,  nhất  định  phải  khuyến  khích  họ,  khen  ngợi  họ.  Sự  khuyến 

khích, khen ngợi này không những có lợi ích rất lớn cho họ, trên thực tế 

cũng là răn dạy một số người vô tri. Họ thấy người này khen ngợi việc 

đọc kinh, khuyến khích đọc kinh, có thể khải phát lòng tin của họ. Cho 

nên khuyên một người tức là khuyên rất nhiều người, quả báo thù thắng 

chẳng thể nghĩ bàn, nên họ mới  “được ngàn vạn ức công đức chẳng thể 

 nghĩ bàn” . Đây là như chúng ta thường nói  “Một phen lọt vào tai, vĩnh 

 viễn thành hạt giống đạo” , công đức chẳng thể nghĩ bàn là nói từ chỗ 

này. Nếu ba thứ thiện căn, phước đức, nhân duyên của người ấy, cả ba 

đều đầy đủ thì đời này người ấy sẽ thành tựu, đây là chuyện tương đối 

chẳng dễ. Nhưng không phải là chẳng có, trong đời Mạt Pháp ngũ trược 

cũng có. Người có thiện căn kém tuy hiện thời chẳng thể được lợi ích, 

nhưng hạt giống Kim Cang đã được trồng trong A Lại Da thức, người 

hiện  nay  gọi  là  ghim  vào  ấn  tượng  của  bạn,  ấn  tượng  của  bạn  rất  sâu 

đậm, vĩnh viễn sẽ chẳng diệt mất. Tương lai khi gặp duyên, tức là gặp 

được một số điều kiện [thuận lợi] thì hạt giống ấy sẽ khởi tác dụng, sẽ có  

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 540

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

thể giúp bạn tu hành chứng quả. 

Hiện nay chúng ta sợ người ta nói mình mê tín, nói thật ra chẳng  

phải chúng ta mê tín, họ mới mê tín. Như thế nào là mê tín? Chưa tìm 

hiểu rõ ràng chân tướng sự thật bèn tin tưởng, vậy gọi là mê tín. Chúng 

ta là những người học Phật, chưa tìm  hiểu rõ chân tướng sự thật bèn tin 

Phật  pháp,  bèn  niệm  kinh  lạy  Phật,  thì  đó  là  mê  tín,  chẳng  sai  gì  cả! 

Người ấy nói chúng ta mê tín thì người ấy cũng mê tín, tại sao? Người 

ấy đối với Phật pháp cũng chưa tìm hiểu rõ ràng, minh bạch, bèn nói đó 

là mê tín, do đó họ cũng mê tín. Cái mê tín của chúng ta có ích lợi, còn 

mê tín của họ thì có hại, chẳng có lợi, nên cả hai đều là mê tín. Khi bạn 

đã tìm hiểu Phật pháp rõ ràng rành rẽ, xong rồi bạn nói chúng ta tín hay 

mê tín, nếu vậy thì điều bạn nói mới đúng. Chưa tìm hiểu rõ ràng bèn nói 

chúng ta mê tín, tôi cảm thấy họ mê tín còn nhiều hơn, mê tín trên mê 

tín, chúng ta thì mê tín một tầng, họ thì mê tín hai tầng. Cho nên muốn 

phê  bình  đúng  đắn  thì  bạn  nhất  định  phải  tìm  hiểu  rõ  ràng,  nếu  bạn 

chẳng hiểu rõ mà cứ tùy tiện nói thì sẽ rất dễ làm mích lòng, rất dễ tạo ác 

báo như trong kinh đã nói. Ác báo hình thành như thế nào? Do ngu si. 

Ngu  si  như  thế  nào?  Chưa  tìm  hiểu  rõ  ràng  bèn  nói  bừa,  tùy  tiện  phê 

bình, vậy là không nên, thái độ học vấn như vậy là sai lầm, chẳng đúng 

đắn. Nghe người ta nói thì cũng không được, người ta nói có đáng tin 

không? Khi nghe người ta nói, chúng ta phải đi sâu vào, nghiên cứu để 

tìm chứng minh. Giống như chúng ta học Phật vậy, chúng ta đọc kinh 

điển  của  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  chẳng  phải  nhất  loạt  thuận  theo, 

nghe theo Ngài, chúng ta ở trong ấy tu học, cầu chứng, chứng minh lời 

Phật nói là chân thật, chẳng phải giả. Đây là điểm thù thắng của nền giáo 

học Phật Đà, đức Phật nói cho bạn, giảng cho bạn hiểu rõ, tín, giải, hành, 

chứng. Bạn phải tin trước, sau khi bạn tin xong thì tìm cầu giải, chỉ tin 

thôi không được, nhất định phải giải (hiểu rõ). Giải xong, bạn phải cầu 

chứng, chứng minh điều bạn tin, điều bạn giải, đích thật là vốn có trong 

tự tánh, chẳng phải đến từ bên ngoài, Phật pháp gọi là Nội Học, ý nghĩa 

là như vậy. 

 “Cần tâm mạc thoái” , bốn chữ này là chữ quan trọng mấu chốt 

trong đoạn này. Chúng ta khuyến khích, khuyên một người, mục đích là 

ở chỗ này, hy vọng kẻ ấy dũng mãnh tinh tấn, đừng thoái chuyển, được 

vậy thì người ấy nhất định sẽ thành tựu ngay trong đời này. Trong Chú 

Giải  có  một  đoạn  trích  dẫn  kinh  văn,  trong  Chú  Giải  trang  năm  mươi 

mốt, hàng thứ ba, câu cuối cùng. Trong kinh Kiên Ý có một đoạn:  “Phật 

 cáo A Nan, kỳ hữu hảo tâm thiện ý chi nhân, văn Phật minh pháp, nhất 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 541

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 tâm nhi thính, năng nhất nhật khả” (Phật bảo A Nan, người có tâm tốt, 

thiện ý ấy, nghe hiểu pháp của Phật, lắng nghe chăm chú trong một ngày 

cũng được),  người  ấy  có  thể  nghe  một  ngày  cũng  tốt!  “Bất năng  nhất 

 nhật, bán nhật khả” (Không thể [nghe] một ngày, [thì nghe] nửa ngày 

cũng được) .  Đây là lúc Phật còn tại thế, lúc ấy nhất thời bằng bốn giờ 

đồng hồ hiện nay. Ấn Độ thời xưa chia ban ngày thành ba thời, ban đêm 

ba thời, ngày đêm thành sáu thời. Ở đây nói một thời tức là bốn giờ hiện 

nay.  “Bất năng nhất thời, bán thời khả” , bán thời tức là hai tiếng đồng 

hồ hiện nay.  “Bất năng bán thời, tu du khả” , tu du tức là một thời gian 

rất  ngắn,  nghe  mười  phút,  năm  phút  cũng  được.  “Kỳ  phước  bất  khả 

 lượng” (Phước ấy chẳng thể tính đếm được), phước báo của họ chẳng 

thể tính đếm. 

Cuối cùng Ngài kết luận  “tạm thính thượng nhĩ, huống cung kính 

 hồ”   (tạm  nghe  còn  được  huống  chi  cung  kính  nghe),  tạm  nghe  cũng 

được phước lớn như vậy, tại sao phước này lớn như vậy? Vì một người 

trong lục đạo luân hồi được thân người rất khó, thân người rất khó được. 

Được thân người mà được nghe Phật pháp lại càng khó, có thể là trong 

vô số kiếp bạn mới có cơ hội nghe được vài câu Phật pháp, vài câu Phật 

pháp này lọt vào A Lại Da thức, tương lai sẽ là nhân duyên được độ, cho 

nên  phước  báo  chẳng  thể  tính  đếm  nổi.  Ngày  nay  chúng  ta  tạo  nhân 

duyên cho người khác có được hạt giống Phật, bạn phải biết quả báo thù 

thắng  cỡ  nào!  Trong  bất  kỳ  trường  hợp  nào,  [ví  như]  trường  hợp  có 

nhiều người, chúng ta cúi đầu, chắp tay, niệm một câu A Di Đà Phật thì 

có biết bao nhiêu người nhìn thấy, nghe được; người thấy, người nghe đã 

được  gieo  hạt  giống  trong  A  Lại  Da  thức,  đó  chỉ  là  trong  phút  chốc, 

chúng ta đang biểu diễn. Mục đích chúng ta biểu diễn là gieo trồng hạt 

giống Kim Cang cho chúng sanh, đó gọi là phát Bồ Đề tâm, hành Bồ Tát 

đạo.  Bất  luận  người  thấy,  người  nghe  tin  hay  không  thì  hạt  giống  đã 

được gieo rồi, như Phật đã nói phước ấy chẳng thể tính đếm nổi. Chúng 

ta  thường  thường  tu  phước,  tạo  phước,  nhưng  mỗi  ngày  cũng  tạo  tội 

nghiệp. Chúng ta phải so sánh tội và phước, mỗi ngày tạo phước nhiều 

hay tội nhiều? Tạo tội nghiệp sẽ bị quả báo cũng chẳng thể tính đếm nổi, 

đây là một việc phiền phức to lớn. 

Làm  sao  chân  chánh  giác  ngộ,  chẳng  tạo  tội  nghiệp,  chuyên  tạo 

phước báo thì tiền đồ chúng ta sẽ tươi sáng. Nhất định phải giác ngộ đời 

người vô cùng ngắn ngủi, đời người rất khổ, khổ thì chúng ta phải cắn 

răng thật chặt, phải chịu đựng cho rồi. Chịu khổ cũng không tạo nghiệp, 

tuyệt chẳng vì muốn cải thiện hoàn cảnh sinh hoạt trước mắt mà tạo nên 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 542

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

các thứ tội nghiệp, trước mắt nếm được một chút vị ngọt, hậu quả chẳng 

thể  lường  nổi,  người  thông  minh  chẳng  làm  chuyện  khờ  dại  này.  Khổ 

báo trước mắt là do đời quá khứ, đời này mình chẳng tu phước nên phải 

thọ những quả báo này. Phật pháp dạy rất rõ ràng  “Muốn biết nhân đời 

 trước, những gì mình thọ đời này chính là nó” , những gì đời này mình 

thọ là do mình tạo đời trước. Đời trước tu phước, đời này hưởng phước, 

đời trước chẳng tu phước thì đời này lấy phước ở đâu mà hưởng? [Hiểu 

vậy thì sẽ] chẳng oán trời, chẳng trách người.  “Muốn biết quả đời sau, 

 những gì mình làm đời này chính là nó” , những hành vi mình làm đời 

này là nhân, đời sau sẽ có quả báo. Nếu việc mình làm đời này vun trồng 

phước lớn, tạo nhân thù thắng, ngay đời này liền thay đổi hoàn cảnh sinh 

sống của mình. Liễu Phàm Tứ Huấn là thí dụ rất rõ ràng, những người có 

thành tựu bằng với Viên Liễu Phàm trong Phật pháp chẳng biết có bao 

nhiêu  mà  kể,  chẳng  có  ghi  chép  nên  không  biết  được,  quá  nhiều,  quá 

nhiều. Muốn có thể thay đổi hoàn cảnh sinh hoạt hiện tiền của chúng ta, 

chỉ cần bạn hết lòng nỗ lực, đoạn ác tu thiện, phước này là thật, hơn nữa 

còn  lâu  dài,  là  phước  báo  chân  thật.  Nếu  dùng  thủ  đoạn  bất  chánh  để 

cướp đoạt của cải bất nghĩa mà được phước, thì phước ấy là giả, rất ngắn 

ngủi. Phước hưởng hết rồi thì ác báo liền hiện ra, đáng sợ vô cùng. 

Bởi vậy nên [chúng ta] nhất định phải tìm hiểu rõ ràng những Lý, 

Sự này. Đời người rất ngắn ngủi, trong thời gian ngắn tạm này tạo tội 

nghiệp làm chi! Chẳng đáng tí nào. Thường thường đọc kinh Địa Tạng 

sẽ có ích lợi, mỗi lần đọc là nhắc mình đề cao cảnh giác, mỗi câu trong 

ấy  đều  là  lời  chân  thật,  chẳng  có  câu  nào  là  dọa  dẫm  người,  đe  dọa 

người.  Lời  Phật  dạy  câu  nào  câu  nấy  đều  chân  thật,  mạng  người  vô 

thường,  quốc  độ  mong  manh,  tại  sao  không  tu  phước?  Tại  sao  không 

nghĩ đến đời sau? Đời sau thời gian dài, đời này thời gian ngắn. Người 

thông minh phải suy tính cho lâu dài, đừng lo lắng cho thời khắc ngắn 

tạm trước mắt, bất luận vinh hoa phú quý gì hiện nay đều như hoa đàm 

thoáng  hiện,  đều  chẳng  đáng  ngưỡng  mộ,  chẳng  đáng  truy  cầu.  Sinh 

sống thanh bạch, cực khổ một chút mới tốt, thường thường đề cao cảnh 

giác, thường khởi lên tâm muốn thoát ly, hy vọng thoát ly lục đạo luân 

hồi. Đoạn này giới thiệu đến đây thôi. 

Xem  tiếp  đoạn  sau   “mộng  mị  kiến  quỷ” ,  đây  cũng  là  chuyện 

thường xảy ra. Thiên địa quỷ thần có thật, rất nhiều người đích thân từng 

trải  qua,  lúc  tôi  còn  trẻ  cũng  từng  trải  qua,  làm  sao  không  tin  được! 

Chuyện gặp quỷ ở ngoại quốc cũng rất nhiều, thành phố nào cũng có rất 

nhiều  nhà  ma,  cho  nên  chuyện  này  là  thật  chẳng  giả.  Ở  tiểu  bang 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 543

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

California có một vị đồng tu, mấy năm trước đã qua đời. Hai vợ chồng 

già mua một căn nhà ở California, sau khi dọn vô mới biết nhà này có 

quỷ,  con  quỷ  ấy  rất  dữ  dằn,  là  người  Mỹ.  Người  này  chắc  là  chủ  nhà 

trước đó, sau khi chết chẳng xả căn nhà ấy, chẳng chịu xa lìa, thành quỷ 

rồi vẫn ở trong căn nhà đó. Đương nhiên khi có người khác dọn vào nhà 

nên ông (quỷ) chẳng vui, mỗi đêm quỷ xuất hiện, trong nhà có tiếng đồ 

đạc di động, cửa phòng tự động mở ra, người sống ở đó khủng hoảng, sợ 

hãi, nhưng chẳng làm gì được. Có một lần ông cụ đang tắm, cụ khoảng 

sáu mươi mấy tuổi, lúc đó là buổi chiều, không phải buổi tối. Cụ đang 

tắm bỗng nhiên cửa phòng tắm tự động mở ra, toàn thân cụ đều lông tóc 

dựng đứng, cụ bèn hỏi đại: “Này bạn, ông tên là gì?”. Quỷ ấy cũng nói 

tên ra. Nghe nói xong cụ sợ hết hồn nên mau mau xông ra ngoài, chưa 

kịp mặc quần áo gì hết bèn chạy ra ngoài, chuyện xảy ra như vậy. Quỷ 

ấy thực sự đã nói tên của hắn ra, sau này cụ kể lại cho chúng tôi nghe. 

Những nhà có quỷ như vầy ở Mỹ quá nhiều, có những căn nhà ma nổi 

tiếng chẳng ai dám ở, nhà đó bán không được, ai cũng biết nhà đó có ma. 

Bởi vậy quỷ có thật, chứ chẳng phải giả đâu. Xin xem kinh: 

 Phục  thứ  Phổ  Quảng,  nhược  vị  lai  thế  chư  chúng  sanh  đẳng, 

 hoặc mộng hoặc mị, kiến chư quỷ thần nãi cập chư hình; 

復次普廣。若未來世諸眾生等。或夢或寐。見諸鬼神

乃及諸形。 

 (Lại  nữa, này  Phổ Quảng, nếu  những chúng sanh ở đời vị lai, 

 hoặc trong mộng mị, trông thấy các quỷ thần cùng các hình bóng khác;) 

Đủ mọi thứ hình tượng. 

 Hoặc bi hoặc đề, hoặc sầu hoặc thán, hoặc khủng hoặc bố; 

或悲或啼。或愁或歎。或恐或怖。

 (Hoặc buồn bã, hoặc khóc lóc, hoặc rầu rĩ, hoặc than thở, hoặc 

 hãi hùng, hoặc sợ sệt;) 

Nói bạn  nằm  mộng nhìn  thấy  những hình  tượng  này.  Theo  cách 

đức Phật nói, chúng ta có thể thấy nếu những chúng sanh ở đời vị lai, lúc 

đó đức Phật nói đời vị lai tức là đời chúng ta hiện nay. Chúng ta hiện 

nay, rất nhiều chúng sanh trong mộng mị trông thấy quỷ thần. Mộng là 

mơ hồ, chẳng rõ ràng, Mị là ngủ. Phàm lúc mơ hồ, chẳng rõ ràng, lúc có, 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 544

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

lúc  không,  cảnh  giới  ấy  đều  gọi  là  cảnh  mộng.  Trong  lúc  ngủ,  mộng 

cảnh thường thường xuất hiện, hầu như mỗi người đều có kinh nghiệm 

này.  Nhìn  thấy  một  số  quỷ  thần,  đặc  biệt  là  nhìn  thấy  người  nhà  thân 

quyến  đã  mất,  hoặc  mộng  thấy  những  quỷ  thần  chẳng  quen  biết,  thấy 

hình dáng của họ rất đáng thương, phía sau nói buồn, khóc, sầu, than, hãi 

hùng,  sợ  sệt  trông  thấy  những  hình  tướng  này.  Người  chẳng  học  Phật 

nhìn thấy cảnh giới hãi hùng, sợ sệt nhiều. Sau khi chúng ta học Phật, 

cảnh giới hãi hùng sợ sệt trong mộng dần dần ít đi, những thứ này thuộc 

về ác mộng, mộng [có cảnh tượng] khủng khiếp, dễ sợ ít đi, nhưng mộng 

thấy  một  số  quỷ  thần  buồn,  khóc,  sầu,  than  nhiều,  thường  thường  gặp 

cảnh  giới  này  khởi  lên.  Gặp  những  chuyện  này  là  vì  nguyên  nhân  gì? 

Đức Phật trong kinh nói với chúng ta. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Thử giai thị nhất sanh, thập sanh, bách sanh, thiên sanh, quá 

 khứ phụ mẫu, nam nữ, đệ muội, phu thê quyến thuộc, tại ư ác thú vị 

 đắc xuất ly, vô xứ hy vọng phước lực cứu bạt. Đương cáo túc thế cốt 

 nhục, sử tác phương tiện nguyện ly ác đạo. 

此皆是一生。十生。百生。千生。過去父母。男女。

弟妹。夫妻眷屬。在於惡趣未得出離。無處希望福力救拔

。當告宿世骨肉。使作方便願離惡道。

 (Đây đều là cha mẹ, con cái, anh chị em, vợ chồng, quyến thuộc từ 

 một đời, mười đời, trăm đời, hay ngàn đời trong quá khứ, còn đang đọa 

 lạc trong ác đạo, chưa được thoát ra, lại không trông mong vào phước 

 lực nơi nào để cứu vớt, nên mới nói với kẻ có tình cốt nhục trong đời 

 trước để họ tạo phương tiện hòng thoát khỏi ác đạo.) 

Phải ghi nhớ họ đến cầu xin bạn giúp đỡ. Nếu bạn chẳng học Phật 

thì họ chẳng đến cầu bạn, tại sao? Vì bạn chẳng có khả năng giúp đỡ họ. 

Hiện nay bạn học Phật, họ biết bạn có khả năng giúp đỡ họ nên họ tới 

xin bạn. Do đó phàm mộng thấy những cảnh giới này, chúng ta nên niệm 

Phật hồi hướng cho họ, niệm kinh hồi hướng cho họ. Bạn niệm kinh Địa 

Tạng cũng rất tốt, niệm danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát cũng rất tốt. Niệm 

kinh Vô Lượng Thọ, niệm kinh A Di Đà, niệm danh hiệu A Di Đà Phật 

cũng tốt, đây là pháp môn chính của chúng ta, sức mạnh của pháp môn 

chính thù thắng phi thường. Tại sao vậy? Mỗi ngày tụng, mỗi ngày niệm, 

chúng ta đặc biệt hồi hướng cho họ. Họ đến xin giúp đỡ, cầu cứu. 

Trong Ảnh Trần Hồi Ức Lục chúng ta thấy có một câu chuyện do  

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 545

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

pháp sư Đàm Hư kể, gọi là Tám Năm Đóng Cửa Đọc Lăng Nghiêm, bạn 

hãy coi đoạn này. Lúc đó họ đều là cư sĩ tại gia, tiếp xúc đến Phật pháp, 

biết Phật pháp hay, vô cùng hâm mộ kinh Lăng Nghiêm, vài người chí 

đồng  đạo  hiệp  hợp  lại  mỗi  ngày  cùng  nhau  nghiên  cứu,  mỗi  ngày  đọc 

tụng. Cũng vì cơ duyên chẳng thành thục, phương bắc rất ít người giảng 

kinh, cho nên chỉ có thể kiếm vài người cùng nhau nghiên cứu, y theo 

phương pháp này tu học. Nhưng họ cũng rất chịu khó, mấy người tụ lại 

cùng nhau thảo luận nghiên cứu học tập, và có thể duy trì được tám năm, 

rất hiếm có! Trải qua một thời gian dài như vậy, ít nhiều cũng có một ít 

công phu; một chút công phu này vô cùng khó được, rất hy hữu, thế nên 

cảm động quỷ thần đến cầu siêu độ. Cụ Đàm không kể chuyện của chính 

mình mà kể chuyện của một người bạn của cụ; họ hùn vốn mở một tiệm 

thuốc nhỏ để duy trì đời sống. Buổi trưa lúc ít khách, họ ngủ gục ở quầy. 

Một  người  bạn  của  cụ  ngủ  gục  và  nhìn  thấy  hai  người  đi  vào,  đây  là 

chuyện ông đó kể lại cho lão pháp sư Đàm Hư nghe sau khi tỉnh dậy. 

Ông ấy nói hai người đi vào là oán thân chủ nợ đời trước, vì xích mích 

tiền bạc nên phải thưa kiện; [kết quả là] ông thắng kiện nên hai người kia 

thắt cổ tự tử. Vì chuyện này nên ông ấy cũng thường cảm thấy buồn bực 

và hối hận; lúc đòi nợ đã làm cho hai người này phải chết, khi thấy hai 

người này đi vào tiệm ông cứ tưởng là họ đến kiếm chuyện, sợ họ lại để 

trả thù. Thấy vẻ mặt hai người này rất hòa hoãn, ông cũng hơi yên bụng 

và hỏi: “Quý vị đến đây làm gì?”. Họ nói: “Đến cầu xin siêu độ”. Lúc đó 

ông mới yên tâm, biết họ chẳng phải đến gây phiền phức mà đến xin siêu 

độ. Ông nói: “Được, làm sao siêu độ?”. Họ nói: “Chỉ cần ông đồng ý là 

được”. “Vậy thì được, tôi đồng ý”. Bèn thấy hai linh quỷ này đạp lên đầu 

gối, lên vai ông rồi bay lên trời, chỉ cần đồng ý siêu độ là được. Bạn nghĩ 

xem dựa vào sức mạnh gì? Dựa vào việc đóng cửa tám năm đọc Lăng 

Nghiêm. Hai người này đi khỏi chẳng bao lâu lại có hai người khác đến, 

là một phụ nữ và một đứa trẻ, nhìn lại thì ra đó là vợ và con đã qua đời 

của  ông.  Ông  hỏi:  “Đến  làm  gì?”.  [Họ  đáp]  “Để  xin  siêu  độ”.  Cũng 

giống như khi nãy: “Được, tôi sẽ siêu độ”. Sau đó hai linh quỷ đó đạp 

lên đầu gối, lên vai rồi bay lên trời, chẳng cần nghi thức gì cả. Người 

siêu độ phải có công phu thực sự mới được, nếu không có công phu, dù 

làm nghi thức gì cũng chẳng có tác dụng, nhất định phải có công phu tu 

hành  chân  chánh.  Nói  cách khác,  ban  đêm  mộng  thấy  những  quỷ  thần 

này đến xin bạn siêu độ, đó là chứng minh bạn cũng có một chút công 

phu, nếu bạn chẳng có công phu thì họ chẳng đến. 

Do đó lúc chúng ta tụng kinh, niệm Phật, lễ Phật, thậm chí khi  

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 546

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

giảng  kinh  trên  giảng  đài,  khi  gần  xong  chúng  ta  đều  hồi  hướng,  hồi 

hướng nhất định phải dùng tâm chân thành  “trên đền bốn ân nặng, dưới 

 độ  ba  đường  khổ” .  Làm  thế  nào  cho  công  đức  hồi  hướng  được  viên 

mãn? Phải làm đến có hiệu quả thực sự? Cũng là do một tâm chân thành. 

Lúc thường ngày chúng ta tu học, từng ly từng tí công phu đều vì chúng 

sanh, chẳng vì mình thì công đức hồi hướng sẽ viên mãn. Hôm nay tôi 

mở cuốn kinh ra, tụng kinh này là vì ai? Vì hết thảy chúng sanh. Ngày 

hôm nay tôi bước vào Niệm Phật Đường niệm câu A Di Đà Phật này, 

như  nói  trong  kinh,  niệm  vài  phút  cũng  được,  vài  giờ  cũng  vậy,  niệm 

nửa ngày, một ngày, hai ngày hai đêm, tôi niệm vì ai? Vì hết thảy chúng 

sanh mà niệm, công đức hồi hướng ấy sẽ viên mãn. Ngày nay chúng ta 

học  Kinh  Giáo,  phát  tâm  giảng  kinh  thuyết  pháp  là  vì  ai?  Vì  hết  thảy 

chúng sanh.  Nếu  nói  phát tâm  là  vì  mình  thì  lợi  ích  rất nhỏ, công  đức 

chẳng lớn; vì hết thảy chúng sanh, vì Phật pháp trụ thế lâu dài, công đức 

sẽ chẳng thể nghĩ bàn! Trong kinh đều dạy những công đức như vậy. 

Quý  vị  nhất  định  phải  biết  vì  chính  mình  thì  công  đức  rất  nhỏ, 

cùng làm một việc nếu vì chúng sanh, vì Phật pháp thì công đức lợi ích 

vô  lượng  vô  biên.  Bởi  lẽ  chúng  sanh  vô  biên,  Phật  pháp  vô  biên  nên 

công đức lợi ích của bạn sẽ vô biên. Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, hiểu rõ 

chân tướng sự thật này thì tại sao lại vẽ cái vòng135 đó nhỏ như vậy, chỉ 

vì  mình,  vì  nhà  mình,  vì  đoàn  thể  của  mình.  Cùng  làm  một  việc  như 

nhau nhưng được phước nhỏ, công đức nhỏ, lợi ích nhỏ. Người ta cũng 

làm việc như vậy, tại sao lại được vô lượng vô biên công đức, lợi ích? 

[Khác  nhau]  chỉ  trong  vòng  một  niệm.  Phật  pháp  nói  một  niệm  tương 

ứng, niệm này có tương ứng hay không? Tương ứng với tự tánh, tương 

ứng với chân tâm; tự tánh tức là pháp giới, chân tâm tức là pháp giới. 

Đức Phật đã nói rất nhiều rồi, chúng ta nhất định phải thấu hiểu, phải ghi 

nhớ, y giáo phụng hành. Sau này gặp trường hợp giống như vậy, có một 

số tín đồ đến gặp chúng ta, nói với chúng ta những chuyện này. Hãy kể 

lại cho họ biết [những chuyện] kinh Địa Tạng có nói đến, [khuyên họ] về 

nhà tụng kinh, niệm Phật hồi hướng cho [những quỷ thần ấy]. 

Còn  có những  người  chẳng tin  Phật,  hoặc  vừa  mới  tiếp xúc đến 

Phật pháp cũng nằm mộng thấy quỷ thần đến tìm họ. Lúc trước tôi có 

một người bạn, vợ ông liên tục nằm mộng ba lần trong một tuần nên bà 

ấy rất thắc mắc. Bà mộng thấy gì? Mộng thấy một bà hàng xóm vừa qua 

đời khoảng nửa năm. Nằm mộng [thấy bà hàng xóm] ba lần xin tiền, nhờ 

giúp đỡ, nói đời sống bà rất khốn khổ. Trong mộng cũng chẳng nghĩ là 

135 vẽ cái vòng ở đây nghĩa là vạch ra giới hạn, hạn cuộc. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 547

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

bà hàng xóm này đã qua đời. Bà cảm thấy kỳ lạ và nói: “Bà khổ thì cũng 

đâu  cần  tìm  tôi,  bà  hãy  hỏi  chồng  bà  xem  sao”.  Bà  hàng  xóm  nói: 

“Chồng tôi không có tiền, xin bà giúp cho”. Trong vòng một tuần nằm 

mộng thấy ba lần, bà ấy đến tìm tôi, tôi cũng quen thân với bà. Tôi suy 

nghĩ và nói: “Ồ! Họ là người Cơ Đốc Giáo, chẳng có tiền”. Tín đồ Cơ 

Đốc Giáo không đốt giấy tiền (tiền âm phủ, đồ mã); tôi nói tiếp: “Không 

sao đâu, bà hãy đốt một số giấy tiền cho bà ấy đi”. Bà ta [sực nhớ và] 

hiểu  được,  sau  khi  đốt  một  số  giấy  tiền  thì  chẳng  nằm  mộng  [thấy  bà 

hàng xóm nữa]. Tín đồ Cơ Đốc Giáo chẳng đốt giấy tiền, bà hàng xóm 

đang ở cõi quỷ, đốt giấy tiền cũng có thể dùng ở cõi quỷ. Cho nên việc 

đốt giấy tiền này, lão pháp sư Ấn Quang có nói trong Văn Sao, đối với 

việc này Ngài chẳng tán thành nhưng cũng chẳng phản đối, tại sao không 

tán thành? Trong Phật pháp chẳng có việc này. Trong Phật pháp nói đến 

siêu độ chỉ là niệm danh hiệu Phật, Bồ Tát, tụng kinh hồi hướng cho họ. 

Nhưng cũng không phản đối, người mất luân hồi đi vào sáu nẻo, chỉ có 

cõi quỷ mới dùng giấy tiền được, những cõi khác chẳng dùng được. Nếu 

kẻ ấy sanh vào cõi quỷ, họ cần có giấy tiền, bạn không cho họ đốt thì 

không phải đã cắt đứt nguồn tiền tài của họ rồi sao? Việc này cũng phiền 

phức lắm vì họ sẽ hận bạn, thế nên Ngài chẳng phản đối. Chúng ta học 

thái độ này của lão pháp sư cũng tốt, không đề xướng nhưng cũng không 

phản đối. Đây là phong tục tập quán trong dân gian, chẳng liên quan gì 

đến Phật pháp, nếu thực sự học Phật thì chẳng cần những thứ này. 

Thế nên biết được cảnh trong mộng, mộng thấy những quỷ thần 

này  có  quan  hệ  đến  mình.  Nếu  họ  [có  duyên  với  mình]  trong  đời  quá 

khứ, mười đời, trăm đời, ngàn đời thì đương nhiên chúng ta chẳng nhận 

biết  được.  Tuy  chẳng  nhận  biết,  các vị quỷ  thần này  biết  họ có  duyên 

phận với chúng ta, do nhân duyên đời trước họ sẽ tìm bạn để xin giúp 

đỡ.  Thọ  mạng  của  quỷ  dài,  thọ  mạng  con  người  ngắn,  trong  kinh  đức 

Phật nói một ngày trong cõi quỷ bằng một tháng ở cõi người. Cho nên 

người ta tế lễ quỷ thần ngày mồng một, mười lăm đúng lúc họ ăn bữa 

trưa, bữa chiều, một ngày của họ bằng một tháng của chúng ta, phải hiểu 

đạo  lý  này.  Vả  lại  thọ  mạng  cõi  ngạ  quỷ  đại  khái  cũng  trên  một  ngàn 

tuổi, thọ mạng rất dài. Nếu cũng tính ba trăm sáu mươi ngày là một năm, 

vậy thì một ngàn tuổi, bạn phải biết một ngày của họ bằng một tháng của 

cõi người, cho nên lúc ông Chương Thái Viêm làm phán quan cho đại đế 

Đông  Nhạc,  [ông  Viêm]  đã  gặp  các  ông  Hàn  Dũ,  Liễu  Tông  Nguyên 

trong cõi quỷ, ngay cả những người mất thời triều Hán, ông cũng gặp họ 

trong cõi quỷ. Từ triều Hán đến nay ít nhất là hai ngàn năm, thọ mạng 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 548

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

của  quỷ  dài  hơn  con  người  quá  nhiều,  thật  vậy,  trong  lục  đạo  thì  thọ 

mạng  con  người  ngắn.  Có  lúc  thì  thọ  mạng  của  con  người  cũng  dài, 

chúng ta sanh nhằm lúc thọ mạng con người ngắn, trong kinh Phật nói 

thọ mạng con người dài nhất là tám vạn bốn ngàn tuổi. Chúng ta đang 

trong kiếp giảm, phước báo rất nhỏ, thọ mạng dài thì phước báo lớn, thọ 

mạng ngắn thì phước báo nhỏ. Tuy phước nhỏ nhưng nếu chịu tu, cũng 

rất dễ chẳng khó, duyên tu phước lại thù thắng hơn. Dùng thời gian ngắn 

để  tu  phước  báo  to  lớn,  đây  là  người  thông  minh,  có  trí  huệ.  Thế  nên 

chúng ta phải ghi nhớ đoạn kinh văn này, đây đều là cha mẹ, thân bằng 

quyến thuộc đời quá khứ có nhân duyên đến nhờ chúng ta giúp đỡ. Phía 

sau là phương pháp giúp đỡ: 

 Phổ Quảng, nhữ dĩ thần lực khiển thị quyến thuộc, lịnh đối chư 

 Phật Bồ Tát tượng tiền, chí tâm tự độc thử kinh hoặc thỉnh nhân độc, 

 kỳ số tam biến hoặc thất biến. 

普廣。汝以神力遣是眷屬。令對諸佛菩薩像前。志心

自讀此經或請人讀。其數三遍或七遍。

 (Này Phổ Quảng, ông nên dùng thần lực khiến cho những quyến 

 thuộc đó đối trước tượng của chư Phật, Bồ Tát, chí tâm tự đọc kinh này, 

 hoặc thỉnh người khác đọc, đủ số ba biến hoặc bảy biến.) 

Đây  là  Phật  sự  siêu  độ,  cho  nên  Phật  sự  siêu  độ  là  từ  kinh  Địa 

Tạng mà có. Tự mình có thể đọc thì tốt nhất, vì tâm mình thành khẩn, 

đọc kinh vì người nhà, quyến thuộc của mình, tâm ấy rất kiền thành. Nếu 

tự mình không thể đọc, thì mời người khác đọc, hiện nay phần đông đều 

thỉnh người xuất gia. Vì trong kinh có nói, người khác đọc cho họ, họ chỉ 

được  một  phần  bảy  lợi  ích.  Do  đó  thường  thường  người  ta  thỉnh  bảy 

người đọc thì họ mới được một phần, là đạo lý như vậy. Đọc ba lần, bảy 

lần cũng được. Chúng ta phải hiểu lý luận và phương pháp của việc siêu 

độ thì mới là không mê tín, bạn phải nói cho người ta tin, đó là sự thật. 

 Như thị ác đạo quyến thuộc, kinh thanh tất thị biến số đương 

 đắc giải thoát, nãi chí mộng mị chi trung vĩnh bất phục kiến. 

如是惡道眷屬。經聲畢是遍數當得解脫。乃至夢寐之

中永不復見。

 (Như vậy, kẻ quyến thuộc đang ở trong ác đạo kia, khi tiếng tụng  

 kinh đủ số biến đó xong, sẽ được giải thoát, cho đến trong mộng trong  

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 549

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 mị không thấy hiện về nữa.) 

Bạn không còn mộng thấy họ nữa. Mộng chẳng thấy là người ấy 

đã thoát khỏi quỷ đạo, đã được lợi ích, thoát khỏi cõi quỷ, hơn phân nửa 

là đầu thai đến làm  người, hoặc được phước đức lợi ích lớn thì có thể 

sanh lên trời. Sanh lên cõi trời đều ở cõi trời Đao Lợi trở xuống, sanh 

đến Tứ Vương thiên, Đao Lợi thiên. Trong kinh nói phần đông đều là 

nói sơ lược, nếu nói kỹ, giữa cõi trời Tứ Vương và Đao Lợi, phước báo 

và cấp bậc cũng khác nhau. Cho dù sanh đến trời Đao Lợi, phước báo 

mỗi người cũng chẳng giống nhau. Cũng như chúng ta đều sanh đến cõi 

người, nhưng thọ dụng  của  mỗi người trong đời chẳng giống  nhau,  có 

người giàu sang phú quý, có người nghèo khổ thấp hèn, đều cùng được 

thân người  nhưng  phước  báo  khác nhau. Do  đó  có thể biết  cùng được 

thân cõi trời, phước báo cũng khác nhau. Những người trên trời chẳng có 

phước, hoặc phước rất ít, hoàn cảnh sinh hoạt vật chất có khi còn chẳng 

bằng người có đại phước báo ở cõi người, nhưng thân của họ là thân trời. 

Đạo  lý  này  thật  ra  chẳng  khó  hiểu,  bạn  hãy  nghĩ  con  người  chúng  ta, 

được thân người trong cõi người, cõi súc sanh chẳng bằng cõi người, có 

những  sự  hưởng  thụ  của  súc  sanh,  những  người  nghèo  khổ  chúng  ta 

chẳng bằng nó, sánh chẳng bằng súc sanh, đây chẳng phải là cùng một 

đạo lý sao? Thế nên bạn quan sát kỹ lưỡng một chút thì dần dần bạn sẽ 

thấu hiểu trạng huống trong lục đạo luân hồi. 

Người  giàu  có  nuôi  những  con  vật  trong  nhà,  người  nghèo  khổ 

thực sự sánh chẳng bằng [những con vật ấy], thua xa. Sự ăn uống, nơi cư 

trú của nó được bao nhiêu người chăm sóc, lúc sanh bệnh còn có viện 

thú y, được xe đưa rước vào bệnh viện, người nghèo làm sao có phước 

như vậy? Cho nên thân của nó là thân súc sanh, súc sanh có phước báo, 

phước báo đó lớn hơn người nghèo chúng ta quá nhiều. Cùng một đạo lý 

ấy, người cõi trời mà không có phước báo còn chẳng bằng đời sống con 

người, đây là đạo lý chung, cho nên tuy sanh lên trời nhưng cũng phải có 

phước  báo  mới  được.  Sanh  lên  trời  cần  có  điều  kiện  gì?  Tu  hoàn  hảo 

Ngũ Giới Thập Thiện thì được sanh lên trời. Nếu không tu bố thí, chẳng 

chịu giúp đỡ người khác, sanh lên trời cũng chẳng có phước báo, thế mới 

biết tu phước quan trọng lắm. Khi bạn thực sự có phước báo, bất luận 

sanh đến cõi nào cũng hưởng phước, cho nên phước báo có thể đem theo 

được,  chẳng  mất.  Công đức  cũng  có  thể mang  theo  được,  nhưng  công 

đức rất dễ mất, trong kinh thường nói:  “Lửa [sân hận] thiêu trụi rừng 

 công đức” , công đức chẳng dễ giữ gìn. Phước đức thì không sao, có thể 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 550

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

giữ  gìn,  công  đức  rất  khó  gìn  giữ.  Công  đức,  nói  cho  chư  vị  biết  tâm 

thanh tịnh, Định-Huệ là công đức, vừa khởi tâm tham, tâm sân giận lên 

thì  tâm  thanh  tịnh  của  bạn  mất  tiêu,  lập  tức  bạn  sẽ  mê  mất,  định-huệ 

chẳng  còn  nữa,  định-huệ  là  công  đức,  khác  với  phước  đức.  Xem  tiếp 

đoạn  sau,  đoạn  này  [có  tiểu  đề  trong  cuốn  Chú  Giải]  là   “Hạ  tiện  cầu 

 hối” , tức là phương pháp sám hối. 

 Phục  thứ  Phổ  Quảng,  nhược  vị  lai  thế  hữu  chư  hạ  tiện  đẳng 

 nhân,  hoặc  nô  hoặc  tỳ,  nãi  chí  chư  bất  tự  do  chi  nhân,  giác  tri  túc 

 nghiệp yếu sám hối giả. 

復次普廣。若未來世有諸下賤等人。或奴或婢。乃至

諸不自由之人。覺知宿業要懺悔者。

 (Lại  nữa,  này  Phổ  Quảng,  nếu  đời  sau  có  những  người  hạ  tiện, 

 hoặc tớ trai, hoặc tớ gái, cho đến những kẻ không được tự do, biết rõ là 

 do túc nghiệp, cần phải sám hối.) 

Đây  là  nêu  ra  một  nhóm  chúng  sanh  sám  hối  trước.  Bần  tiện 

(nghèo hèn) là sự khổ ở nhân gian, bần là chẳng có của cải, tiện là chẳng 

có địa vị, trái ngược với phú quý. Phú là có của cải, quý là có địa vị, quý 

- tiện và bần - phú sai khác rất lớn. Sự sai khác này là do những nghiệp 

chúng  ta  đã  làm,  đã  tạo  ở  đời  trước.  Nếu  muốn  trách  xã  hội  này  giàu 

nghèo chẳng quân bình, giàu nghèo tuyệt đối sẽ chẳng quân bình, đây là 

đạo  lý  nhất  định.  Tại  sao?  Vì  nghiệp  của  mỗi  cá  nhân  tạo  thành  khác 

nhau, thì làm sao tạo thành quả báo giống nhau cho được? Đây là việc 

chẳng thể xảy ra.  Do đó [y theo] lời dạy của thánh hiền, hy vọng mọi 

người  đều  hiểu  rõ  sự  thật  của  nhân  quả  báo  ứng,  mọi  người  sẽ  chẳng 

trách  móc  nữa.  Người  giàu  có  nghĩa  vụ  giúp  đỡ  người  nghèo,  người 

nghèo hèn biết được mình phải tu phước, biết phải sám hối, làm phước 

thì xã hội này mới có thể hòa hài, an định, phồn vinh, tôn trọng lẫn nhau. 

Ngày nay họ giàu là do đời trước họ tu giỏi, tôi nghèo là vì tôi chẳng tu, 

tôi làm  sao  có thể trách kẻ  khác  được?  Trồng dưa thì được  dưa,  trồng 

đậu thì được đậu, hiểu đạo lý này thì sẽ chẳng oán trời trách người, biết 

mình  chẳng  tu.  Chẳng  tu  thì  không  sao  cả,  hiện  nay  tu  cũng  còn  kịp, 

ngày nay tôi chịu tu thì đời sau sẽ tốt đẹp. Nếu người giàu chẳng chịu tu, 

chỉ  hưởng  phước  mà  không  tu  phước  thì  đời  sau  sẽ  biến  thành  nghèo 

hèn, đó mới là đạo lý chân chánh. Trong đoạn này pháp sư Thanh Liên 

trích  dẫn  kinh  Biện  Ý,  đây  là  lời  Phật  dạy:  Năm  việc  thường  sanh  đê 

tiện,  làm  nô  tỳ  cho  người,  làm  nô  tỳ  thì  chẳng  có  địa  vị  trong  xã  hội, 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 551

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chẳng có địa vị thì gọi là tiện. Phật nói có năm nghiệp nhân tạo thành 

quả báo này:    

-Thứ nhất  “Kiêu mạn bất kính nhị thân” (Kiêu ngạo chẳng kính 

cha mẹ), nhị thân là cha mẹ, thái độ đối với cha mẹ kiêu mạn, chẳng tôn 

kính cha mẹ, chẳng hiếu thuận, đời sau kẻ ấy phải chịu quả báo này. 

-Thứ  hai   “Cang  cường  vô  khác  tâm” (Ương  ngạnh  chẳng  cung 

kính), khác là cung khác, tức là cung kính, hạng người này cũng có quả 

báo như vậy; cứ tưởng mình giỏi, bất cứ ở đâu cũng chẳng nhường kẻ 

khác.  Trong  kinh  này  đức  Phật  cũng  thường  cảm  thán   Chúng  sanh  ở 

 Diêm  Phù  Đề  ương  ngạnh,  khó  dạy,  tại  sao  Phật  nói  chúng  sanh  khó 

dạy? Tập khí quá nặng, chúng ta thường gọi là cá tánh quá mạnh, chẳng 

dễ tiếp nhận lời khuyên của kẻ khác. 

-Thứ  ba   “Phóng  dật  bất  lễ  tam  tôn” (Phóng  dật  chẳng  lễ  Tam 

Bảo) tam tôn là Tam Bảo, khinh mạn Tam Bảo. Điều thứ nhất là chẳng 

kính  cha  mẹ,  còn  điều  này  là  chẳng  kính  thầy  giáo.  Đại  đạo  trong  thế 

gian, xuất thế gian là hiếu thân, tôn sư, chẳng hiếu thuận cha mẹ, chẳng 

tôn kính thầy giáo, Tam Bảo là gương mẫu hạng nhất trong sư đạo. Phật 

pháp là sư đạo, là mô phạm, điển hình cho thầy giáo, bạn làm sao có thể 

đối với họ tùy tiện, chẳng có một chút cung kính được!. 

-Thứ  tư  là   “Đạo  thiết  dĩ  vi  sanh  nghiệp” (Trộm  cắp  làm  nghề 

nghiệp), cả đời làm việc trộm cắp để duy trì cuộc sống. Thủ đoạn trộm 

cắp rất nhiều, nhất định phải hiểu rõ ý nghĩa chân chánh của nó, trong 

Phật  pháp gọi là không  cho  mà  lấy,  đó đều gọi là trộm  cắp,  cũng như 

người Trung Quốc chúng ta thường gọi là tài vật bất nghĩa. Bạn chẳng 

nên có được, bạn chiếm lấy nó, đoạt lấy, đây cũng là nghiệp nhân của sự  

hạ tiện. 

-Thứ năm  “Phụ trái đào tị bất thường” (Thiếu nợ tránh né không 

trả), thiếu nợ chẳng chịu trả nợ, đời này không chịu trả, đời sau gặp lại 

cũng phải trả, chẳng thể tránh được. Điểm này chúng ta nhất định phải 

biết. Thiếu nợ thì nhất định phải trả, thiếu nợ mạng phải đền mạng, nhà 

Phật nói nhân quả thông suốt ba đời, chẳng phải chỉ có đời này mà thôi. 

Đời này bạn tránh được, còn đời sau thì sao? Còn đời sau nữa, bất kỳ đời 

nào gặp lại cũng phải trả, thiếu mạng phải đền mạng, thiếu tiền phải trả 

tiền.  Trừ  phi  đối  phương  giác  ngộ,  chỉ  có  học  Phật  mới  giác  ngộ;  đối 

phương  giác  ngộ  rồi  [và nói với bạn]:  Những gì bạn  thiếu  tôi  thì  thôi, 

chẳng cần bạn trả, bạn thiếu nợ mạng cũng chẳng cần bạn trả, dứt hết 

rồi, vậy mới được. Nếu không gặp người giác ngộ, họ cứ ghi nhớ trong 

lòng, đến đòi nợ, đòi mạng, vậy thì không có cách chi khác. Sách chép 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 552

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chuyện trong nhà Phật có ghi đại sư An Thế Cao triều Hán. Truyện Ký 

An  Thế  Cao  trong  Cao  Tăng  Truyện,  quyển  một,  [có  chép]  Ngài  đến 

Trung Quốc hai lần để đền mạng. Trong đời trước Ngài đã ngộ sát (giết 

lầm) hai người, đời này đến để đền mạng hai người ấy. Hai lần này đều 

là giết lầm, Ngài giết lầm người ta, người ta cũng giết lầm Ngài. 

Đây là Bồ Tát thị hiện để nói cho chúng ta khi thành Phật, thành 

Bồ Tát cũng chẳng có cách gì khác, vẫn phải đền mạng, thiếu tiền cũng 

phải  trả  tiền,  thiếu  nợ  mạng  phải  đền  mạng.  Chẳng  thể  nói  bạn  thành 

Phật, thành Bồ Tát thì có thể không trả, chẳng có đạo lý này, [nếu vậy 

thì]  luật  nhân  quả  sẽ  bị  lật  đổ.  Thành  Phật,  thành  Bồ  Tát  cũng  không 

tránh khỏi, huống chi là phàm phu chúng ta. Phàm phu khi trả nợ, đền 

mạng chẳng cam chịu, chẳng cam tâm thì phiền phức sẽ lớn, trả tới trả 

lui dây dưa chẳng dứt, thì sẽ rắc rối lớn lắm. [Cứ luân phiên] đòi nợ, trả 

nợ, đòi mạng, đền mạng chẳng dứt, nhiều đời nhiều kiếp đều làm việc 

này, khổ chẳng nói nổi. Phật, Bồ Tát tốt hơn ở chỗ nào? Họ đều rõ ràng, 

rành rẽ vì họ có Túc Mạng Thông, Tha Tâm Thông, Thiên Nhãn Thông, 

họ thấy rõ nhân duyên đời trước rõ ràng, cho nên họ trả từng món nợ, trả 

sạch hết, sau này không còn nữa. Họ tình nguyện, đồng ý trả, bị người ta 

giết cũng cam tâm tình nguyện, tuyệt chẳng có tâm trả thù, nợ nần đến 

đây chấm dứt. Phàm phu thì [chẳng chịu trả nợ nên] món nợ này chẳng 

chấm dứt, chẳng cam tâm, chẳng chịu, vẫn còn tâm niệm trả thù, kết oán 

đời đời kiếp kiếp không bao giờ dứt, đáng sợ vô cùng. 

Nếu các bạn thấu hiểu những sự tướng này một cách cặn kẽ, thì 

sau đó bạn mới biết tại sao phải tôn kính Tam Bảo, tại sao công đức lợi 

ích của Tam Bảo lớn như vậy, bạn mới có thể hiểu được đôi chút. Chỉ có 

Tam Bảo mới có thể thực sự giải quyết vấn đề, những vấn đề vướng mắc 

nhiều đời nhiều kiếp khi gặp được Tam Bảo đều có thể giải quyết, đây là 

việc bất kỳ pháp môn nào khác trong thế gian đều chẳng làm nổi. 

Chúng ta biết mình chịu bần cùng hạ tiện, ở trong địa vị này, biết 

đây là quả báo do ác nghiệp mình tạo đời trước. Hiểu được đạo lý này, 

hiểu được sự thật thì sẽ có phương pháp để cứu vãn, phương pháp cứu 

vãn là sám hối.  “Giác tri túc nghiệp”  (Biết được nghiệp đời trước), đây 

tức là bạn hiểu rõ. [Muốn] Giác tri túc nghiệp nếu không nhờ Phật pháp 

thì không thể được. Trong pháp thế gian cũng có, tuy có nhưng không 

rốt ráo. Người có học vấn, có đức hạnh trong thế gian, như một số nhà 

tôn giáo, họ cũng biết một vài Sự, Lý của nhân quả báo ứng, cũng biết tu 

pháp sám hối, nhưng tri kiến của họ chẳng viên mãn, chẳng rốt ráo, do 

đó cách sám hối của họ hơn phân nửa thuộc về Sự, có thể giúp đỡ chút ít 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 553

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chứ chẳng thể giải quyết vấn đề một cách triệt để. Muốn giải quyết vấn 

đề triệt để phải giúp con người thoát khỏi tam giới, như vậy mới là triệt 

để. Chẳng thể thoát ra khỏi lục đạo luân hồi thường là phiền phức sẽ ở 

đằng sau,  trước  mắt  thì hòa  hoãn đôi  chút,  nhưng sự  việc chẳng chấm 

dứt, thế mới biết Phật pháp thù thắng vô cùng. Phía sau là phương pháp 

đức Phật dạy cho chúng ta: 

 Chí tâm chiêm lễ Địa Tạng Bồ Tát hình tượng. 

志心瞻禮地藏菩薩形像。

 (Chí tâm chiêm lễ hình tượng Ðịa Tạng Bồ Tát.) 

Quan  trọng  ở  tại  chí  tâm,  dùng  tâm  chân  thành,  tâm  thanh  tịnh, 

tâm chân thành thanh tịnh tức là pháp sám hối. Do đó có thể biết, hình 

tượng Địa Tạng Bồ Tát là một tăng thượng duyên cho chúng ta sám hối. 

Tại sao bạn có thể tiêu trừ hết nghiệp chướng? Vì bạn chí tâm. Lúc bình 

thường bạn dùng vọng tâm, bây giờ đối trước hình tượng Phật, Bồ Tát là 

dùng tâm chân thành. 

 Nãi  chí  nhất  thất  nhật  trung  niệm  Bồ  Tát  danh  khả  mãn  vạn 

 biến. 

乃至一七日中念菩薩名可滿萬遍。

 (Rồi trong bảy ngày niệm danh hiệu của Bồ Tát đủ một vạn biến.) 

 “Nhất thất” , bảy là một con số viên mãn. Bạn tìm thời gian tu tập 

đàng hoàng trong bảy ngày, trong bảy ngày chấp trì danh hiệu Bồ Tát, 

đây  gọi  là  đả  Địa  Tạng  thất,  hoặc  đọc  kinh  Địa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn 

Nguyện, niệm danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát bảy ngày, trong một thất (bảy 

ngày).  Thực  sự  kết  thất  niệm  Phật,  thật  ra  phải  là  bảy  ngày  bảy  đêm 

chẳng gián đoạn, công đức lợi ích vô cùng thù thắng. Bảy ngày bảy đêm 

chẳng hoài nghi, chẳng xen tạp, chẳng gián đoạn, người căn tánh lanh lợi 

bèn  được  nhất  tâm,  được  nhất  tâm  bèn  siêu  phàm  nhập  thánh.  Đoạn 

trước chúng ta thấy cô Quang Mục, cô Bà La Môn, họ đều dùng phương 

pháp niệm Phật nên chẳng phải là người phàm, nên họ có thể đi đến địa 

ngục. [Gặp] Quỷ vương trong địa ngục, cô hỏi quỷ vương nơi đó là nơi 

nào?  Quỷ  vương  đáp:  Đây  là  địa  ngục.  Tôi  làm  sao  đến  được?  Quỷ 

vương đáp Có hai hạng người có thể vào địa ngục, thứ nhất là Bồ Tát, 

thứ nhì là tội nhân. Do đó có thể biết cô niệm Phật một ngày một đêm, 

niệm  đến  nhất  tâm  bất  loạn  nên  mới  có  thể  vào  địa  ngục.  Đây  là  như 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 554

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

kinh Di Đà nói: Nếu  một ngày… cho đến bảy ngày. Người lợi căn thì 

một ngày, một đêm bèn được nhất tâm, người căn tánh thấp hơn thì bảy 

ngày,  bảy  ngày  bảy  đêm  có  thể  được  nhất  tâm.  Hiện  nay  các  đồng  tu 

niệm  Phật  trong  Niệm  Phật  Đường  chúng  ta,  đừng  nói  một  thất,  niệm 

liên  tiếp  bảy  cái  thất  cũng  chẳng  được  nhất  tâm,  nguyên  nhân  là  gì? 

Niệm Phật chẳng đúng như pháp. Chuyện phiền phức nhất là xen tạp, lúc 

niệm Phật vẫn còn vọng niệm xen tạp trong đó, như vậy thì không đúng 

như  pháp.  Nếu  không  có  vọng  niệm,  thực  sự  đạt  đến  tiêu  chuẩn  này, 

không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn thì bảy ngày bảy đêm 

có thể thành công. 

Chúng ta xem Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, xem Vãng Sanh Truyện, 

trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục có truyện pháp sư Oánh Kha đời Tống. 

Ngài  là  một  người  xuất  gia  phá  giới,  tập  khí  rất  nặng,  Ngài  tự  biết  rõ 

tương lai nhất định sẽ đọa địa ngục. Tạo tội nghiệp quá nhiều, tự mình 

chẳng  có  cách  kiềm  chế  mình,  tâm  chuyển  theo  cảnh,  vậy  thì  đâu  có 

cách nào khác? Ngài tự biết rõ giác tri túc nghiệp, chỗ hay của Ngài là 

bốn chữ này, Ngài biết tương lai nhất định sẽ đọa địa ngục, nghĩ đến đọa 

địa ngục bèn sợ hãi, Ngài rất lo sợ. Ngài hỏi các bạn đồng tham làm sao 

có thể không đọa địa ngục? Những bạn đồng tham này bèn đưa cho Ngài 

một cuốn Vãng Sanh Truyện. Ngài coi Vãng Sanh Truyện, mỗi khi đọc 

một chuyện đều cảm động đến khóc. Coi xong Ngài phát tâm nhất định 

cầu vãng sanh, đóng cửa phòng lại để niệm A Di Đà Phật, ba ngày ba 

đêm chẳng ăn cơm, cũng chẳng uống nước. 

Ba ngày ba đêm chí tâm chiêm lễ, tâm chân thành cảm động A Di 

Đà Phật, A Di Đà Phật bèn đến. Ngài niệm suốt ba ngày ba đêm đến lúc 

chịu  không  nổi  nữa  rồi  ngả  gục  xuống,  trong  lúc  hôn  trầm,  trong  giấc 

ngủ mộng thấy A Di Đà Phật tới, đây là trong giấc mộng. Ngài xin đức 

Phật A Di Đà cầu vãng sanh, A Di Đà Phật nói với Ngài thọ mạng của 

ông  còn  mười  năm,  ông  hãy  gắng  dụng  công,  mười  năm  sau  lúc  ông 

mạng chung, ta sẽ đến tiếp dẫn ông. Ngài tự biết rõ về mình, Ngài nói: 

Tập khí của con quá nặng, thời gian mười năm dài như vậy, chẳng chống 

nổi sự dụ hoặc bên ngoài, chẳng biết sẽ tạo bao nhiêu tội nghiệp, vậy thì 

làm sao được! Con chẳng muốn sống mười năm nữa, con xin theo Phật 

đi  ngay  bây  giờ.  A  Di  Đà  Phật  nghe  xong  cũng  gật  đầu:  Thôi  thì  như 

vầy, ba ngày sau ta đến tiếp dẫn ông. Pháp sư Oánh Kha rất vui mừng 

bèn tỉnh dậy, chuyện này chẳng giả, Ngài nói với đại chúng ba ngày sau 

sẽ vãng sanh. Cảnh giới hoàn toàn giống với cô Quang Mục, cô Bà La 

Môn, ba ngày ba đêm. Do đó trong kinh Di Đà nói Nếu một ngày, … 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 555

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đến  bảy  ngày  [là  thật]  chẳng  giả,  vấn  đề  là  bạn  có  thể  chí  tâm  hay 

không? Bạn có thể không xen tạp không? 

Ngày nay công phu niệm Phật của chúng ta không thể đắc lực, nói 

thật  ra  hiện  nay  thì  ít  hoài  nghi,  nhưng  không  thể  nói  là  không  có,  sự 

hoài nghi đó ngay cả bạn cũng chẳng biết. Nguyên nhân là gì? Đối với 

đạo  lý  và  chân  tướng  sự  thật  của  việc  niệm  Phật  vãng  sanh  bạn  cũng 

chẳng hiểu rõ triệt để, cho nên tâm hoài nghi của bạn chưa dứt. Thực sự 

hiểu rõ triệt để, chẳng hoài nghi, không hoài nghi thì nhất định sẽ chẳng 

lưu luyến thế gian này, do đó nếu còn lưu luyến thế gian này chứng tỏ 

bạn còn hoài nghi. Mục đích của sự giảng kinh thuyết pháp là ở chỗ này, 

thực sự giúp đỡ đại chúng đoạn nghi sanh tín. Sau đó công phu sẽ chẳng 

xen tạp, nếu làm đến mức chẳng xen tạp, chẳng gián đoạn, chẳng có một 

ai  không  thành  công  hết.  Cho  nên  đứng  mà  vãng  sanh,  ngồi  mà  vãng 

sanh, chẳng sanh bệnh. Pháp sư Oánh Kha chẳng sanh bệnh, niệm Phật 

rõ ràng mà vãng sanh; thời đại gần đây cũng có nhiều người làm được 

việc này. 

Chúng  ta  làm  sao  có  thể  nói  không  tin  được?  Tại  sao  họ  có  thể 

làm được? Không sanh bệnh là do sám trừ hết nghiệp chướng, chí tâm 

thì có thể sám trừ nghiệp chướng. Chúng ta còn sanh bệnh là còn nghiệp 

chướng, bạn chẳng chịu hết lòng sám trừ nghiệp chướng, cho nên còn bị 

ma bệnh trói buộc. Chân tâm sám hối thì sẽ tiêu trừ hết nghiệp chướng. 

Bệnh nghiệp chướng, sám hối có thể trị dứt, công đức bạn sám hối thực 

sự, oán gia trái chủ sẽ xa lìa, họ cũng được hưởng ké, được lợi ích. Cho 

nên pháp sám hối nói thật ra, tám vạn bốn ngàn pháp môn đều thuộc về 

pháp môn sám hối, hai chữ sám hối bao gồm hết tất cả pháp môn tu hành 

của Bồ Tát, chẳng có pháp nào không phải là pháp sám hối. Phía sau nói 

về quả báo có được: 

 Như  thị  đẳng  nhân  tận  thử  báo  hậu,  thiên  vạn  sanh  trung 

 thường sanh tôn quý, cánh bất kinh tam ác đạo khổ. 

如是等人盡此報後。千萬生中常生尊貴。更不經三惡

道苦。

 (Những người như thế sau khi mãn báo thân này, trong ngàn vạn 

 đời về sau thường sanh vào nhà tôn quý, không phải trải qua nỗi khổ nơi 

 ba đường ác nữa.) 

Đây là quả báo. Cho nên hiện nay bần cùng, hạ tiện thì phải biết 

nghiệp nhân của mình, biết nghiệp nhân rồi quay lại tu Bồ Tát đạo. Nếu 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 556

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nói, đây là nói thời quá khứ làm nô tỳ cho kẻ khác, bạn phải chịu chủ 

nhân kiềm chế, tự mình chẳng thể tự do, chẳng có bảy ngày bảy đêm để 

tu hành, thì lúc bình thường tu hành cũng được. Vả nữa trong các cách tu 

hành chẳng pháp môn nào thù thắng hơn pháp môn niệm Phật, pháp môn 

niệm Phật chẳng chướng ngại, mọi lúc mọi nơi trong tâm chỉ có A Di Đà 

Phật,  nhớ  Phật  niệm  Phật  cũng  chẳng  gây  trở  ngại  cho  công  việc  của 

bạn.  Bạn  làm  việc  gì  thì  cũng  làm  như  thường,  bạn  còn  làm  được  tốt 

hơn, làm viên mãn hơn. Trong tâm hết thảy đều buông xuống, nhất tâm 

niệm Phật. Có khả năng thì có thể đọc kinh, chẳng có khả năng đọc kinh 

thì một câu A Di Đà Phật này cũng đủ rồi. Trong thời cận đại chúng ta 

gặp  không  ít  người  chỉ  thọ  trì  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  lúc  vãng  sanh 

tướng lành thù thắng phi thường, chúng ta nhìn thấy công đức lợi ích tận 

mắt. 

Cho  nên  nhất  định  phải  niệm  Phật,  niệm  Phật  là  công  đức  hạng 

nhất, niệm Phật là phước đức thù thắng vô biên. Nghiệp chướng tiêu trừ 

rồi  thì  phước  báo  tự  nhiên  hiện  ra,  nghiệp  chướng  chưa  tiêu  hết  cũng 

chẳng  màng, hết  lòng nỗ  lực  tu  học, đời sau nhất định có  quả  báo thù 

thắng. Không những không đọa ba đường ác, mà còn siêu việt lục đạo 

luân hồi, còn có thể độ rất nhiều chúng sanh, thực sự là tự hành hóa tha. 

Chuyển thân tội báo thành thân Bồ Tát, đó không phải là cùng Bồ Tát 

ứng hóa hay sao, nên dùng thân nô tỳ để độ thì hiện thân nô tỳ để độ, 

như vậy chẳng phải là cùng một chuyện hay sao? Vấn đề là bạn đã thực 

sự  giác  ngộ  hay  chưa,  thực sự  giác ngộ  thì dùng  thân  này  để  tu, dùng 

thân này để chứng quả, dùng thân này để độ hóa hết thảy chúng sanh. 

Bạn niệm Phật thành tựu, vãng sanh tự tại, nếu bạn có thể đứng mà vãng 

sanh, ngồi mà vãng sanh, thì cả nhà của bạn sẽ được độ. 

Lúc  trước  ở  Hương  Cảng,  bà  chủ  Đông  Liên  Giác  Uyển  là  phu 

nhân Hà Đông, cụ niệm Phật vãng sanh nên độ được cả nhà. Cả nhà cụ 

đều  theo  đạo  Cơ  Đốc,  chỉ  có  cụ  niệm  Phật,  nhưng  con  cái  cụ  rất  hiếu 

thuận, và rất thông minh, tuy tín ngưỡng khác nhau, người nhà họ đều 

rất tự do và tôn trọng lẫn nhau. Cụ ăn chay niệm Phật, con trai, con gái, 

con dâu cụ đều là tín đồ Cơ Đốc, họ đều tôn trọng lẫn nhau. Lúc cụ vãng 

sanh, cụ nói với các con: Cả đời chúng ta đều rất tôn trọng và chẳng can 

thiệp vào tín ngưỡng của kẻ khác, cụ nói: Hôm nay mẹ vãng sanh, mẹ 

chỉ có một yêu cầu là muốn các con niệm Phật tiễn đưa mẹ ra đi. Con và 

con dâu cũng rất thông hiểu nhân tình và nói: Dạ, tụi con sẽ niệm Phật 

tiễn mẹ đi. Cụ thực sự ngồi mà vãng sanh, người nhà niệm Phật tiễn cụ 

đi. Chứng kiến cảnh tượng ấy mới biết Phật giáo chẳng phải giả, [sau đó] 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 23 

 557

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

các con của cụ đều niệm Phật, đều quay trở về. Bạn hãy xem cụ rất kiên 

nhẫn độ người nhà của cụ, đến phút cuối cùng mới biểu diễn cho các con 

thấy; lúc thường ngày cụ chẳng khuyên họ, một câu cũng chẳng nói, rất 

tôn trọng các con, cuối cùng biểu diễn một phen cho họ coi, coi Cơ Đốc 

Giáo có thể ngồi mà vãng sanh không? Có thể biết trước ngày giờ ra đi 

không? Dùng phương pháp ấy mà độ cả nhà của cụ. Không những độ cả 

nhà mà còn ảnh hưởng đến cả xã hội. Đây chẳng phải là một nhà bình 

thường,  ký  giả  đến  phỏng  vấn,  đăng  lên  báo,  bạn  xem  ảnh  hưởng  đến 

bao nhiêu người? Như vậy mới thật là có trí huệ. Phương pháp độ người 

nhà rất nhiều, bạn phải thực sự hiểu rõ, bạn phải biểu diễn cho họ thấy. 

Người hiện đại dùng miệng nói, họ chẳng tin thì biểu diễn cho họ coi, họ 

không thể không tin. 

Trong  chú  giải  trang  năm  mươi  sáu,  quý  vị  hãy  coi,  ở  đây  trích 

dẫn lời nói trong kinh Biện Ý, hàng thứ nhất trang năm mươi sáu.  “Phật 

 cáo Biện Ý: Hữu ngũ sự đắc vi tôn quý, chúng nhân sở kính”  (Phật bảo 

Biện  Ý: Có năm  sự  việc được tôn quý, mọi  người kính  trọng) . Ðây là

nghiệp nhân, chỉ cần bạn chịu tu thì bạn sẽ được phước báo: 

-Thứ nhất là  “Thí Huệ phổ quảng” (Bố thí rộng rãi), tức là bố thí 

nhiều,  tu  bố  thí,  dùng  tâm  bình  đẳng,  tâm  thanh  tịnh  tu  bố  thí,  bạn  sẽ 

được thân tôn quý. 

-Thứ nhì  “Lễ kính Tam Bảo cập chúng trưởng giả” (Lễ kính Tam 

Bảo  và  những  người  đức  hạnh  đáng  tôn  kính),  đây  tức  là  hộ  trì  Phật 

pháp, tôn kính sư trưởng. 

-Thứ ba là  “Nhẫn nhục vô hữu sân khuể” (Nhẫn nhục, chẳng nổi  

giận). 

-Thứ tư  “Nhu hòa khiêm hạ” (Mềm mỏng, hiền hòa, khiêm tốn, 

nhún nhường), đây là thái độ phải có khi xử sự, đãi người, tiếp vật. 

-Thứ năm  “Bác văn kinh giới” (Nghe rộng kinh giới), thông đạt 

kinh điển, đối với giới luật họ cũng hiểu rõ, có thể tuân giữ, làm được. 

Đây  là  lời  Phật  dạy  trong  kinh:  Năm  việc  được  người  tôn  kính, 

nghiệp nhân để được quả báo tôn quý, có địa vị trong xã hội. Do đó nếu 

bạn không tu nhân thì làm sao có quả báo được? Bạn muốn có quả báo 

thù thắng thì phải biết làm thế nào tu nghiệp nhân thù thắng, nghiệp nhân 

quả báo tơ hào chẳng sai. 

Hôm nay đã đến giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 24 (Số 14-12-24) 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 558

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Xin mở cuốn Khoa Chú quyển trung, trang năm mươi sáu: 

 Phục thứ Phổ Quảng, nhược vị lai thế trung Diêm Phù Đề nội, 

 Sát Lợi Bà La Môn trưởng giả cư sĩ nhất thiết nhân đẳng, cập dị tánh 

 chủng tộc hữu tân sản giả, hoặc nam hoặc nữ thất nhật chi trung, tảo 

 ư độc tụng thử bất tư nghị kinh điển, cánh vi niệm Bồ Tát danh khả 

 mãn vạn biến, thị tân sanh tử hoặc nam hoặc nữ, túc hữu ương báo 

 tiện đắc giải thoát, an lạc dị dưỡng thọ mạng tăng trưởng, nhược thị 

 thừa phước sanh giả chuyển tăng an lạc cập dữ thọ mạng. 

復次普廣。若未來世中閻浮提內。剎利婆羅門長者居

士一切人等。及異姓種族有新產者。或男或女七日之中。

早與讀誦此不思議經典。更為念菩薩名可滿萬遍。是新生

子或男或女。宿有殃報便得解脫。安樂易養壽命增長。若

是承福生者轉增安樂及與壽命。

 (Lại nữa, này Phổ Quảng, nếu trong đời vị lai, nơi cõi Diêm Phù 

 Ðề,  trong  hàng  Sát  Lợi,  Bà  La  Môn,  trưởng  giả,  cư  sĩ,  hết  thảy  các 

 người và những chủng tộc dòng họ khác, có người mới sinh được con 

 trai hoặc con gái, trong ṿng bảy ngày, sớm v́ đứa trẻ đó mà tụng kinh 

 điển không thể nghĩ bàn này, lại vì đứa trẻ mà niệm danh hiệu của Bồ 

 Tát đủ một vạn biến, thì đứa trẻ mới sinh đó, hoặc trai hoặc gái, nếu đời 

 trước có ương báo thì đều được giải trừ, lại thêm yên ổn, vui vẻ, dễ nuôi, 

 thọ mạng tăng trưởng, còn nếu nương nơi phước lực mà thọ sanh, thì nó 

 càng được an vui hơn và sống lâu hơn.) 

Đây là dạy lúc sanh sản nên làm thế nào để tu phước. Sự việc này, 

vệ sinh, thuốc men hiện nay phát triển hơn lúc trước, tình huống tốt hơn 

lúc trước rất nhiều. Thời xưa, đặc biệt là những vùng nông thôn lạc hậu, 

sanh con là một việc lớn liên quan đến tánh mạng. Do đó đức Phật ở đây 

đặc biệt nêu ra, dạy chúng ta cách làm thế nào tu học, làm sao cho mẹ 

con  được  bình  yên.  Đức  Phật  trong  kinh  dạy  chúng  ta,  quan  hệ  giữa 

người trong nhà vô cùng mật thiết, chắc chắn là có nhân duyên sâu xa, 

chẳng phải ngẫu nhiên mà tụ hợp. Nhân duyên vô cùng phức tạp, Phật 

quy nạp những nhân duyên phức tạp này thành bốn loại lớn, đó là như 

trong kinh thường nói:  “Báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ” , cho nên mới 

tụ  lại  thành  người  một  nhà.  Cha  con,  anh  em,  chị  em  đều  chẳng  rời 

những quan hệ này, do nhân duyên đời trước nên mới thành người một 

nhà, ngạn ngữ thường nói:  “Chẳng phải oan gia thì chẳng đụng đầu” , 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 559

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

lời này rất có đạo lý. Nhưng sau khi giác ngộ, người trong nhà của bạn 

biến thành quyến thuộc trong Pháp, như vậy rất tốt, rất thù thắng. Chẳng 

giác ngộ thì người trong nhà [tụ lại để] ân oán báo đền lẫn nhau, đó gọi 

là khổ chẳng nói nổi. Rốt cuộc thì báo ân rất ít, báo oán lại nhiều, trả nợ 

thì  ít,  đòi  nợ  thì  nhiều,  cho  nên  cả  đời  người  thế  gian  xảy  ra  những 

chuyện chẳng như ý nhiều như cơm bữa, đây là sự thật mà chúng ta đã 

từng  trải  qua,  đích  thân  nhìn  thấy.  Cho  nên  con  cái sanh  ra, nhất  định 

phải hiểu nhân duyên đời trước của nó. 

Quả  báo  đều  là  bình  đẳng,  bất  luận  giàu  sang,  nghèo  hèn,  trong 

kinh nói tới  “Sát Lợi” , trước kia ở Ấn Độ là hoàng tộc, Bà La Môn là 

những nhà tôn giáo có địa vị cao trong xã hội, trưởng giả, cư sĩ đều có 

phước báo. Phía sau nói  “hết thảy các người và những chủng tộc dòng 

 họ khác” , phạm vi bao gồm rất rộng, bao gồm hết bốn dòng họ, giai cấp 

ở Ấn Độ, người Trung Quốc chúng ta gọi là nghèo, giàu, sang, hèn. Bất 

luận là thân phận nào, địa vị nào, sanh sản tuyệt chẳng thể tránh khỏi, 

hơn nữa sự đau khổ trong khi sanh sản đều bình đẳng, người giàu sang 

thì  chăm  sóc  chu  đáo  một  chút,  người  nghèo  hèn  thì  chăm  sóc  tệ  một 

chút. Nói tóm lại, nỗi khổ này chẳng thể nào tránh khỏi. Phật dạy chúng 

ta phương pháp  “trong vòng bảy ngày sớm vì đứa trẻ đó mà đọc tụng 

 kinh điển không thể nghĩ bàn này” , phải sớm đọc. Tốt nhất là nếu người 

trong nhà có tín ngưỡng Phật pháp, có thể tiếp nhận giáo huấn của đức 

Phật, nên đọc vào lúc nào? Ngay lúc mang thai bèn đọc. Mỗi ngày đọc 

một bộ Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh, hoặc niệm một ngàn danh 

hiệu  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  phải  dùng  tâm  chân  thành,  cung  kính  để  tụng 

niệm thì phước báo sẽ rất lớn. Cho dù đứa con trong thai đến để báo oán, 

là oán gia chủ nợ đến, nếu bạn có thể chăm sóc nó như vậy thì oán kết ấy 

sẽ được hóa giải. Bạn có ân đối với nó thì nó sẽ chẳng báo oán, nó sẽ 

đến cảm ơn, chuyển biến phải bắt đầu từ lúc ban đầu. Ở đây nói ít nhất 

phải  là  bảy  ngày  trước  khi  sanh,  đương  nhiên  càng  sớm  thì  càng  tốt. 

Cho nên khi chúng ta hiểu đạo lý này, biết phương pháp này, tốt nhất là 

khi mang thai bèn đọc, bèn tu tập theo phương pháp này. Người làm mẹ, 

tâm bình khí hòa, chân thành cung kính, thanh tịnh bình đẳng, khởi tâm 

động niệm gì cũng tuyệt đối sẽ ảnh hưởng đến đứa bé trong thai. Dùng 

lý luận khoa học hiện nay để nói thì mọi người dễ hiểu hơn, đây thuộc về 

hiện tượng ba động (làn sóng). 

Nói theo Phật pháp, giống như hết thảy vạn pháp ở Tây Phương 

Cực Lạc thế giới đều phát ánh sáng, không những thân người phát ánh 

sáng,  vạn  vật  cũng  phát  quang.  Thật  ra  Cực  Lạc  thế  giới  quang  minh 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 560

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chiếu khắp, thế gian này của chúng ta chẳng phóng quang hay sao? Nếu 

tất cả hết thảy người, vật ở thế gian này của chúng ta chẳng quang minh 

chiếu khắp như Tây Phương Cực Lạc thế giới thì Nhất Chân pháp giới sẽ 

chẳng đứng vững nữa. Đâu có lý nào chỗ này quang minh cực lớn, còn 

chỗ kia chẳng có quang minh, vậy thì chẳng có lý? Nhất định phải biết 

Nhất Chân pháp giới bao gồm thế giới này của chúng ta, chẳng phải nói 

rời khỏi thế giới này của chúng ta lại có một Nhất Chân pháp giới riêng 

rẽ, chẳng có đạo lý ấy! Trong kinh nói về một việc gì? Ở chỗ đó quang 

minh  chiếu  khắp,  mọi  người  đều  có  thể  đích  thân  cảm  giác  được,  còn 

quang minh chiếu khắp ở thế gian này của chúng ta, chúng ta chẳng cảm 

giác được, là đạo lý như vậy chứ không phải là quang minh không có 

chiếu. Tại sao chúng ta chẳng có cảm giác? Vì tâm chúng ta không thanh 

tịnh, tâm  quá  loạn  rồi, vọng  niệm  quá nhiều, nên bạn  chẳng nhìn  thấy 

cảnh  giới  ấy;  chẳng  phải  là  không  có,  cùng  Cực  Lạc  thế  giới  và  Hoa 

Tạng thế giới không hai không khác. Dùng cách nói của vật lý hiện đại 

thì rất dễ hiểu, quang là gì? Quang là hiện tượng làn sóng (ba động). Chỉ 

cần có động thì sẽ có sóng, hiện nay khoa học gia gọi là ba động, nhà 

Phật chúng ta gọi là quang, quang chính là ba động. Hết thảy tất cả vật 

chất  hiện nay  đều biết,  vật chất  cấu tạo hình  thành  như  thế nào?  Phân 

tách đến cuối cùng biến thành nguyên tử, điện tử, lạp tử136. Những vật 

chất cơ bản này ở dưới trạng thái gì? Đều chuyển động. Đức Phật chẳng 

cần các dụng cụ khoa học, Ngài nhìn thấy rất rõ ràng, hiện nay dụng cụ 

tân tiến nhất còn chưa quan sát tới, Phật đã nhìn thấy rõ ràng. Đức Phật 

nói những hiện tượng này cho chúng ta, lời của Ngài nói rất khéo léo, rất 

uyển chuyển, nói ra chân tướng này, chẳng có ai tin tưởng, chẳng ai tiếp 

nhận. Thế nên cách nói như vậy rất vi diệu, rất cao minh, chúng ta gọi là 

thiện xảo phương tiện. 

Phật nói hiện tượng vật chất, nói cho chúng ta bốn nguyên tắc: Địa 

- thủy - hỏa - phong (đất, nước, lửa, gió). Địa - thủy - hỏa - phong nói về 

cái gì? Nói về vật chất căn bản, hiện nay gọi là lạp tử cơ bản, nhất định 

có bốn hiện tượng này. Địa là gì? Là một dạng vật chất có thể nhìn thấy 

được,  thì  gọi  là  địa.  Địa  tượng  trưng  cho  vật  chất,  mắt  thịt  chúng  ta 

chẳng thể nhìn thấy, dưới kính siêu hiển vi có thể phát hiện, thấy được 

nó. Phật chẳng cần những dụng cụ này, mắt Phật gọi là Ngũ Nhãn Viên 

Minh,  Ngài  có thể nhìn  thấy,  phàm  phu chúng  ta  chẳng thể  nhìn  thấy. 

136 Lạp tử là thuật ngữ khoa học để gọi những hạt cơ bản nhỏ hơn nguyên tử. Lạp tử 

gồm  nhiều  loại  như:  Khoa  khắc  (quark),  khinh  tử  (lepton),  dẫn  lực  tử  (graviton), 

quang tử (photon), giao tử (gluon), phản lạp tử (antiparticle)…

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 561

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Thế nên mắt của Ngài sắc bén hơn chúng ta, Ngài nhìn thấy hiện tượng 

này. Vật chất căn bản hình thành như thế nào? Nó có mang điện. Cho 

nên  “hỏa đại”  tức là  điện  dương,  “thủy đại”   tức là điện  âm,  ngày  nay 

chúng ta nói nó có ôn độ (độ ấm), có thấp độ (độ ướt).  “Phong đại”  là

gì? Là trạng thái di động, chẳng phải chỉ tịnh (ở yên một chỗ), đây là nói 

về  vật  chất  căn  bản.  Hết  thảy  tất  cả  hiện  tượng  vật  chất  bao  gồm  cả 

những tổ chức tế  bào  của  con  người  đều  có  hiện  tượng này.  Bạn nghĩ 

xem nó làm sao không có động được? Lạp tử căn bản cũng chuyển động 

ở đó. Động thì sẽ sanh ra “ba” (sóng [năng lượng]), ba động có phạm vi 

bao  lớn?  Nói  cho  chư  vị  lý  luận  và  phương  pháp  đều  giống  nhau,  làn 

sóng này biến tận hư không pháp giới. Sau đó bạn nghĩ thử xem, vạn vật 

trời đất bao nhiêu chúng sanh khởi tâm động niệm, thì “ba” (sóng) càng 

hiện rõ, phúc độ ba động (cường độ dao động) càng lớn. Ba động của vật 

chất tương đối vi tế, tương đối nhỏ, từ đó bạn mới biết làn sóng trong 

không gian sinh hoạt  của  chúng ta  phức  tạp  đến  mức  nào.  Trong  kinh 

Phật nói thiện niệm, thiện tâm thì làn sóng sẽ ôn hòa, ổn định, bình lặng, 

sau  khi  tiếp  xúc  bạn  sanh  tâm  hoan  hỷ,  tiếp  xúc  có  cảm  giác  rất  sung 

sướng. Ác niệm ác tâm thì làn sóng sẽ rất mãnh liệt, bạn cảm xúc đến cả 

thân người chẳng thoải mái. Hiện nay có người gọi hiện tượng này là từ 

trường, gọi là từ trường cũng được. Ở nội địa Trung Quốc, người luyện 

khí công gọi là khí, cũng được, đều là một việc này. Bạn gọi là khí cũng 

được, trong Phật pháp gọi là quang, gọi là ba động, gọi là từ trường đều 

cùng một đạo lý. 

Do đó có thể biết khi thần thức đến đầu thai, nó có niệm đầu (một 

niệm),  nó có làn sóng,  thế nên khi người  mẹ  khởi tâm  động niệm,  hết 

thảy cử chỉ đều ảnh hưởng đến bào thai, vì vậy người Trung Quốc thời 

xưa  chú  trọng  thai  giáo,  đạo  lý  là  như  vậy.  Chúng  ta  hiểu  được   “thai

 giáo”  ghi trong sách xưa, trong đó có nói một số nguyên lý, nhưng nói 

chẳng rõ ràng, thấu triệt, đọc xong chúng ta nửa tin nửa ngờ, chẳng biết 

mức nghiêm trọng của ảnh hưởng [thai giáo], chẳng biết được! Ngày nay 

chúng ta hiểu rõ chân tướng sự thật của ba động thì biết khởi tâm động 

niệm ảnh hưởng đến thai nhi rất nhiều, rất lớn, do đó người làm mẹ trong 

thời gian mang thai, khởi tâm động niệm đều là thiện, đều thanh tịnh, thì 

đứa bé trong thai nhận được lợi ích rất lớn, quá lớn! Người ta ai cũng hy 

vọng  con  cái  của  mình tốt lành,  con  hiếu  cháu  hiền.  Làm  sao  dạy  nó? 

Lúc mang thai, tự mình chúng ta phải hiếu thảo, phải tận hiếu, ba động 

của sự hiếu thảo ảnh hưởng tới đứa trẻ. Chúng ta tu tịnh, tu thanh tịnh, tu 

phước, vậy mới thực sự dạy nó gieo trồng hạt giống [thanh tịnh, phước  

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 562

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đức]. Việc này chẳng phải là không có đạo lý, nhất định chẳng có mê tín. 

Tại sao đức Phật dạy chúng ta đọc bộ kinh này? Kinh này là Hiếu  

Kinh, tinh thần nói trong kinh này quy nạp vào bốn chữ “hiếu thân tôn 

sư”, hiếu thuận cha mẹ tôn kính sư trưởng là căn bản của sự giáo học thế 

gian và xuất thế gian. Chúng ta tu học Phật pháp Đại Thừa bắt đầu học 

từ đâu? Từ kinh Địa Tạng, Địa là tâm địa, Tạng là là kho tàng. Bảo tàng 

trong tâm địa là gì? Vô lượng trí huệ, vô lượng đức năng; đức là phước 

đức,  năng  là  năng  lực  kỹ  thuật;  vô  lượng  tài  nghệ  là  kho  báu  vốn  có 

trong tự tánh chúng ta, đó gọi là Địa Tạng. Kho báu chôn dưới đất, giống 

như ngày nay chúng ta gọi là kho vàng bạc, nếu không khai thác mà cứ 

chôn vùi dưới đất, tuy có nhưng chúng ta chẳng được thọ dụng. Bạn phải 

biết khai thác, dùng phương  pháp gì để khai thác? Khai thác kho báu 

trong  tự  tánh  nhất  định  phải  dùng  tánh  đức,  phải  dùng  công  cụ  này, 

tương ứng với nó thì mới khai phá được. Trong tánh đức, tánh thù thắng 

nhất chính là hiếu kính, thế nên hiếu kính mới có thể khai phát kho báu 

tự tánh. Tu học Phật pháp Đại Thừa phải bắt đầu học từ đâu? Phải học 

Địa  Tạng trước  nhất,  hạ thủ  từ chỗ này.  Học  Hiếu  Đạo trước,  từ  Hiếu 

Đạo xây dựng Sư Đạo, Phật pháp là Sư Đạo, Sư Đạo xây dựng trên cơ 

sở của Hiếu Đạo. 

Thuở trước tôi thấy  một  số  pháp  sư đi Mỹ  hoằng  pháp,  khi  tiễn 

đưa họ, tôi khuyên họ đến Mỹ đừng xây chùa miếu, tôi khuyên họ xây từ 

đường, đề xướng Hiếu Đạo. Tại sao? Nếu không có Hiếu Đạo thì Phật 

pháp nhất định sẽ không bám rễ, sẽ chẳng xây dựng được đạo tràng Phật 

pháp, vì chẳng có cơ sở, Phật pháp là Sư Đạo. Xây từ đường tốt hơn, xây 

từ đường hoằng dương Phật pháp, hiệu quả lớn hơn xây chùa nhiều. Vì 

bạn xây chùa xong, người ta vừa nhìn thì thấy là Phật giáo, người chẳng 

tin Phật sẽ chẳng bước vô, cái duyên ấy bèn tuyệt mất. Tôi xây từ đường 

mỗi năm cúng tế tổ tiên, người Trung Quốc chẳng kể là tin theo tôn giáo 

nào,  ai  cũng  chẳng  quên  tổ  tiên,  họ  phải  tới  tham  gia  lễ  cúng  tổ  tiên. 

Trong lúc cúng tế có thể giảng giải Phật pháp, có thể giảng giải giáo học 

truyền thống của Trung Quốc, được vậy thì dần dần có thể cảm hóa hết 

thảy đại chúng. Do đó dùng từ đường làm đạo tràng tốt hơn chùa miếu 

nhiều  lắm.  Nhưng  những  pháp  sư  này  chẳng  nhận  lời  đề  nghị  của  tôi. 

Người Nhật, người Trung Quốc xây đạo tràng ở Mỹ rất nhiều, trên thực 

tế đều là độ cho kiều dân Trung Quốc, rất ít người [Mỹ] ở địa phương ấy 

bước vô, nguyên nhân là ở chỗ này, chúng ta đã lộn ngược đầu đuôi rồi. 

Cho nên tuy đã xây dựng hơn một trăm năm, dùng thí dụ như ở Mỹ, Phật 

pháp được truyền đến Mỹ đã trên một trăm năm, ngày nay chẳng có biện 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 563

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

pháp bám rễ, chẳng có biện pháp hoằng dương, rất nhiều người không 

biết nguyên nhân ở chỗ nào. 

Khi giảng kinh khắp nơi ở Mỹ, tôi thường nhắc nhở mọi người, 

chúng ta chẳng có phước báo, sức lực rất yếu kém, tôi đề xướng hiện đại 

hóa và bản địa hóa. Bạn xây đạo tràng ở Mỹ, hình thức của đạo tràng 

nhất định phải dùng kiến trúc của Mỹ, nhất định không thể xây theo lối 

kiến trúc cung điện của Trung Quốc ở Mỹ, người Mỹ vừa nhìn thấy liền 

nghĩ đây là từ ngoài đến, văn hóa nước ngoài, lập tức sanh khởi tâm bài 

xích, sẽ không chịu bước vào. Do đó tôi khuyên mọi người xây đạo tràng 

ở Mỹ phải xây như thế nào? Xây giống như tòa Bạch Cung, xây giống 

[tòa nhà]  Quốc  Hội của  Mỹ.  Hình  tượng  Phật,  Bồ  Tát ở trong  ấy  nhất 

định phải tạo giống gương mặt của người Mỹ, người Mỹ vừa nhìn liền 

nghĩ! À, đây là người nhà mình, như vậy mới độ được họ. Chúng ta phải 

biết, hai ngàn năm trước Phật pháp truyền đến Trung Quốc, những cao 

tăng  Ấn  Độ  thông  minh,  họ  tạo  tượng  Phật  có  gương  mặt  của  người 

Trung Quốc, xây đạo tràng có hình thức của người Trung Quốc. Người 

Trung Quốc tôn kính nhà vua nhất, vua cư trú trong cung điện, họ phỏng 

theo phương thức ấy mà xây đạo tràng, người dân nhìn thấy rất ưa thích. 

Ai có đủ phước trong đời này có thể đi vào hoàng cung tham quan một 

phen bao giờ? [Một người dân thường] chẳng có cơ duyên này, chẳng có 

phước ấy thì đi vào chùa cũng như vào hoàng cung vậy, do đó họ nhất 

định sẽ vào chùa. Phải hiểu đạo lý này, đây là cơ sở vật chất. 

Nội dung  ở trong  [đạo tràng]  nhất  định phải dạy  Hiếu, phải dạy 

Kính,  phải  bắt  đầu  từ  Hiếu  Kính,  người  đời  xưa  biết  được.  Phật  giáo 

truyền  đến  Trung  Quốc,  tại  sao  lại  được  triều  đình  nhiệt  liệt  hoan 

nghinh? Lý tưởng và quan niệm cơ bản của giáo học Phật giáo cùng với 

giáo huấn của cổ thánh tiên hiền Trung Quốc chẳng hẹn mà giống nhau, 

giáo học của nhà Nho cũng xây dựng trên cơ sở của Hiếu Đạo, Phật pháp 

cũng  vậy.  Vả  nữa,  Phật  pháp  giảng  tường  tận  hơn  nhà  Nho,  giảng  rõ 

ràng, rành rẽ hơn, thế nên truyền đến Trung Quốc bèn được triều đình 

tiếp nhận nồng nhiệt, đạo lý là như vậy. Phật pháp đối với xã hội, đối với 

quốc gia, với nhân dân, đích thật có lợi ích, tuyệt chẳng phải là mê tín. 

Trong lịch sử Trung Quốc những người tu học Phật pháp là người nào? 

Đều là giai cấp sĩ đại phu, thời xưa gọi là giai cấp sĩ đại phu, ngày nay 

gọi là phần tử trí thức, chẳng phải người thường. Người thực sự có học 

vấn, có đạo đức lại tu học Phật pháp, tiếp nhận Phật pháp, tin theo Phật 

pháp, y giáo phụng hành, như vậy mới thực sự đạt được hiệu quả thay 

đổi phong tục,  khơi động  trào lưu trong nhân gian,  phong  khí  ấy là  

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 564

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

phong khí lành mạnh. 

Hiện nay chùa chiền đã biến chất, chẳng còn dạy học, lúc trước  

chùa  chiền  là  trường  học,  là  nơi  dạy  học.  Hiện  nay  thay  đổi  rồi,  biến 

thành chỗ siêu độ người chết, vậy là hoàn toàn biến chất, biến đổi quá 

lớn. Chuyện siêu độ này vốn chẳng có trong Phật giáo, tại sao lại biến 

đổi  thành  hiện  tượng  này?  Lúc  tôi  mới  bắt  đầu  học  Phật,  tôi  thân  cận 

pháp sư Đạo An, lúc đó chúng tôi cùng nhau lập Đại Chuyên Phật Học 

Giảng Tọa, tôi hỏi lão pháp sư: Phật sự [siêu độ] bắt đầu từ nguyên nhân 

gì?  Tại  sao  lại biến thành như vậy?  Ngài  nói  với  tôi  một  hồi,  tôi  nghĩ 

cũng  rất  có lý.  Ngài nói  chuyện  này  có  lẽ  bắt  đầu từ  thời nhà Đường, 

năm Khai Nguyên, thời đại của Đường Minh Hoàng, vì những năm cuối, 

nhà vua sủng ái Dương Quý Phi, dẫn đến dị nghị trong triều, [sau đó] An 

Lộc Sơn tạo phản, gần bị mất nước. May nhờ Quách Tử Nghi dẹp loạn 

này,  số  dân quân  bị tử  thương  rất  nhiều.  Cho  nên  dẹp  xong  cuộc  loạn 

này, triều đình bèn xây một chùa ở mỗi chiến trường, các chùa này đều 

gọi là Khai Nguyên Tự, là vì vậy mà chùa Khai Nguyên được xây dựng. 

Xây những đạo tràng này là nhằm truy điệu những người dân, người lính 

bị tử nạn, mời pháp sư tụng kinh để siêu độ, đó gọi là pháp hội truy điệu, 

là bắt đầu như vậy. Triều đình, quốc gia đề xướng truy điệu vong hồn tử 

nạn,  trong  dân gian bèn  bắt  chước  làm  theo,  nên  khi người già  mất  đi 

cũng mời pháp sư đến để siêu độ, lúc đó việc siêu độ cũng là một việc 

phụ. Trong đạo tràng cũng vẫn giảng kinh, thuyết pháp, hướng dẫn đại 

chúng tu hành, [siêu độ chỉ] là chuyện phụ thêm. Hiện nay siêu độ lại trở 

thành  việc  chính,  còn  việc  chính  yếu  thực  sự  lại  biến  mất,  chẳng  còn 

nữa, đổi việc phụ thành việc chính, là điên đảo hết rồi, như vậy nên biến 

thành  mê  tín.  Chúng  ta phải  biết những  sự  thật này  đã diễn  biến, hình 

thành như thế nào. 

Nói thật ra những lý luận phương pháp, nguyên lý, nguyên tắc của 

việc siêu độ đều nằm trong kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện. Người 

[thực hành việc] siêu độ làm thế nào thực sự làm cho người mất có thể 

rời  khỏi  ác  đạo,  có  thể  sanh  lên  trời  hưởng  phước  trời.  Trong  kinh  đã 

giảng rất rõ ràng, bản thân người siêu độ phải chứng quả thì mới được; 

nếu bản thân không thể nâng cao cảnh giới của mình, chẳng thể chứng 

quả thì người được siêu độ (người mất) được lợi ích rất có hạn. Giống 

như thí dụ trong kinh, như cô Quang Mục là một người con có hiếu, biết 

mẹ ḿnh lúc c ̣n sống tạo rất nhiều tội nghiệp. Cô hiểu biết Phật pháp, nếu 

làm  những hạnh  nghiệp như  mẹ  cô  đã  làm  cả  đời, tương  lai nhất định 

phải đọa địa ngục, đọa địa ngục thì sẽ rất khổ, địa ngục dễ vào nhưng rất 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 565

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

khó thoát ra. Cô muốn cứu mẹ nên chỉ còn cách cầu Phật. Phật dạy cô 

phương pháp gì? Dùng phương pháp niệm Phật, [đức Phật] chẳng dạy cô 

cách gì khác. Cô gái Bà La Môn cũng dùng phương pháp niệm Phật, cô 

Quang  Mục  cũng  dùng  phương  pháp  niệm  Phật,  họ  chẳng  dùng  cách 

khác, chỉ niệm Phật. 

Cô Bà La Môn niệm một ngày một đêm, ngày nay chúng ta gọi là 

tinh  tấn  niệm  Phật,  cô  là  phàm  phu  nhưng  vì  muốn  cứu  mẹ  nên  trong 

vòng một ngày một đêm cô niệm rất chân thành, rất khẩn thiết, rất đúng 

như pháp, niệm một ngày một đêm bèn được nhất tâm bất loạn; kinh Di 

Đà nói “nếu một ngày, nếu hai ngày, …, đến bảy ngày”. Được nhất tâm 

bất loạn, cô bèn chứng quả, nên trong Ðịnh cô có thể đến địa ngục, quỷ 

vương trong địa ngục thấy cô tới, chắp tay xưng cô là Bồ Tát. Từ phàm 

phu cô tu hành trong một ngày một đêm liền siêu phàm nhập thánh, đạo 

lý là ở chỗ này. Quỷ vương hỏi cô: Bồ Tát, cô đến đây làm gì? Cô hỏi 

quỷ vương: Đây là chỗ nào? Quỷ vương trả lời: Đây là địa ngục, chỉ có 

hai hạng người có thể đến địa ngục, một là người tạo nghiệp thọ báo; hai 

là  Bồ  Tát,  nếu  chẳng  phải  hai hạng người  này  thì nhìn  chẳng  thấy  địa 

ngục.  Cô  hỏi  tiếp,  hỏi  thăm  tung  tích  của  mẹ  cô,  quỷ  vương  đáp:  Ba 

ngày trước mẹ cô đã sanh lên cõi trời Đao Lợi, không những mẹ cô được 

sanh, những người cùng chịu tội với mẹ cô đều được sanh lên trời Đao 

Lợi.  Nghe nói bà  có  một  người  con hiếu  thuận tu phước  cho  bà,  cúng 

dường Giác Hoa Định Tự Tại Vương Như Lai, có phước báo này nên bà 

được sanh lên trời. 

Bà làm sao có phước báo này? Nếu mẹ cô chẳng tạo tội đọa địa 

ngục, có thể cả đời cô Bà La Môn cũng chẳng đạt đến cảnh giới này, lúc 

bình thường niệm Phật rất giải đãi, lơ là thì làm sao niệm đến nhất tâm 

được?   Đây là vì cứu mẹ nên phải liều mạng! Một ngày một đêm cảnh 

giới bèn chuyển biến, bèn nâng cao. Cô có thể chuyển phàm thành thánh 

là nhờ sức mạnh gì? Nhờ duyên của mẹ cô giúp cô, mẹ cô được sanh lên 

trời  là  do  đạo  lý  này.  Nếu  cô  chỉ  siêu  độ  trên  hình  thức  thì  không  ăn 

nhằm gì cả, tự mình chẳng được phước, người được siêu độ cũng chẳng 

được phước. Pháp giới của ác đạo cùng pháp giới của con người chẳng 

khác nhau. Nếu nói gia đình của bạn, con cái bạn được giáo dục rất tốt, 

được  mọi  người  trong  xã  hội  tôn  trọng;  bạn  làm  tổng  thống,  làm  bộ 

trưởng, cha mẹ của bạn đi đến chỗ nào cũng được người ta tôn kính, đạo 

lý cũng giống như vậy. Nếu bản thân bạn chẳng có thành tựu, cha mẹ 

bạn làm sao được quỷ thần cung kính? Cho nên trong kinh nói về siêu 

độ, bảy phần công đức tự mình được sáu phần, người được siêu độ chỉ 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 566

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

được một phần. Tự mình niệm Phật một ngày một đêm, niệm đến nhất 

tâm bất loạn, đó là công đức chính cô đạt được, mẹ cô được hưởng lây, 

hưởng phước của cô nên bà được sanh lên trời Đao Lợi, đây là một phần 

bảy công đức. Nếu tự  mình không thành tựu, thì đối phương sẽ chẳng 

được phước lớn như vậy. 

Thông thường thì bố thí chỉ là mời họ đến dùng cơm, như Phóng 

Diệm Khẩu là mời khách, mời dùng cơm, [làm cho] họ được no ấm mà 

thôi, chẳng giúp họ rời khỏi ác đạo. Muốn thực sự rời khỏi ác đạo, trong 

pháp sự siêu độ, những pháp sư ấy tùy văn nhập quán, sau buổi pháp sự 

ấy họ thực sự thành Bồ Tát, cảnh giới của họ nâng cao thì hiệu quả của 

việc siêu  độ  mới lớn,  hết thảy  những  người được  siêu độ nhất  định sẽ 

được sanh lên trời. Nếu bạn hỏi tại sao được sanh lên trời? Vì trong Phật 

sự  siêu độ,  các  pháp  sư  ấy  hết  lòng nỗ  lực,  dùng tâm  thanh  tịnh,  bình 

đẳng để tu học, chính họ siêu phàm nhập thánh, từ địa vị phàm phu nâng 

cao đến Bồ Tát, là đạo lý như vậy. Nếu làm xong Phật sự mà bạn vẫn 

còn là phàm phu thì bạn chẳng có sức mạnh như vậy. Thế nên chúng ta 

phải hiểu đạo lý, làm Phật sự siêu độ phải hết lòng, niệm những kinh văn 

ấy, niệm những kệ tụng ấy nhất định phải khế nhập cảnh giới, sau khi 

nhập cảnh giới phải không thoái chuyển, thì công đức đó vô lượng vô 

biên, phước họ được sẽ không biết là bao lớn! Không thể nói làm qua 

loa, sơ sài cho hết trách nhiệm, không thể như vậy. Việc siêu độ làm sao 

có  thể  trả  giá  được?  [Nếu  làm  việc  siêu  độ  như]  làm  ăn  buôn  bán  thì 

công đức gì cũng không có, hoàn toàn rơi vào hình thức, vậy thì sai rồi. 

Không những chỉ siêu độ vong linh, mà thực sự cũng siêu độ cho mình, 

tự  mình  siêu  độ  rồi  thì  vong  linh  sẽ  được  siêu  độ  theo,  nếu  tự  mình 

chẳng có biện pháp siêu độ thì chắc chắn sẽ không siêu độ vong linh nổi. 

Phật pháp thường nói tự mình chưa độ mà muốn độ người khác, chẳng 

bao giờ có chuyện ấy, chẳng có đạo lý như vậy! Trong kinh này chúng ta 

thấy, cô Bà La Môn thực sự chính mình đã được độ, chính mình được độ 

xong mới có thể độ người ta, những vong linh này nương nhờ phước lực 

của cô để siêu sanh. Siêu sanh cao nhất cũng chỉ đến trời Đao Lợi, lên 

những cõi cao hơn nữa phải tự mình có công phu tu hành, người ta muốn 

giúp cũng chẳng giúp nổi. 

Làm Phật sự siêu độ, ở Trung Quốc quy mô lớn nhất là vào đời 

Lương Võ Đế, Lương Võ Đế siêu độ phi tử của ông, người chủ trì pháp 

hội siêu độ này là vị cao tăng đương thời: Bảo Chí Công. Sau này chúng 

ta biết Bảo Chí Công là Quán Thế Âm Bồ Tát hóa thân tái lai. Quán Thế 

Âm Bồ Tát đích thân chủ trì pháp hội siêu độ, sau đó Lương Hoàng Sám 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 567

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

được truyền [cho đến nay]. Quán Thế Âm Bồ Tát chủ trì pháp hội này, 

siêu độ phi tử của Lương Võ Đế cũng chỉ lên đến trời Đao Lợi, chư Phật 

Như  Lai  có  chủ  trì  thì  cũng được vậy  mà  thôi.  Nương nhờ  vào  phước 

báo của người khác chỉ có thể đạt đến cảnh giới này, muốn lên trên nữa 

phải dựa vào sự tu hành của chính mình, chính mình chẳng có công phu 

tu hành thì không được! Nương phước báo của người khác thì cao nhất 

chỉ có thể đến trời Đao Lợi. Chúng ta phải hiểu rõ ràng, rành rẽ đạo lý và 

chân tướng sự thật này. Cho nên khi chính mình tu hành thực sự chuyển 

được cảnh giới, thực sự có công phu, thì Phật sự siêu độ có thể chẳng 

cần hình thức.  Chúng ta đọc  Ảnh  Trần Hồi Ức  Lục thấy  trong  lời  của 

pháp sư Đàm Hư kể lại, lúc đó Ngài cùng ba, bốn người bạn cùng nhau 

nghiên  cứu  kinh  Lăng  Nghiêm,  trong  đó  có  một  đoạn  “đóng  cửa  tám 

năm đọc Lăng Nghiêm”. Đây là những cư sĩ tại gia, mỗi ngày còn phải 

làm việc, bôn ba công việc, chẳng thể chuyên tâm. Nhưng dùng tám năm 

để học một bộ kinh, ít nhiều thì họ cũng có công phu định lực, nếu tám 

năm học mười bộ, tám bộ thì sẽ chẳng có hiệu quả. Tám năm dồn sức 

vào một bộ kinh, tâm định trên bộ kinh này, oán thân trái chủ tìm họ nhờ 

siêu độ. Ông thoạt nhìn thấy linh quỷ đến bèn sợ hãi, họ đều là oan gia 

đời trước, sợ họ đến kiếm chuyện phá rối. Những oan gia chủ nợ này đến 

quỳ trước mặt ông, cầu xin ông siêu độ cho họ, tâm của ông mới hết sợ, 

biết họ chẳng phải tới kiếm chuyện. Làm thế nào siêu độ? Chỉ cần ông 

nhận  lời là  được.  Được! tôi đồng ý.  Ông thấy  oan hồn  ấy  đạp  lên đầu 

gối, đạp lên vai ông rồi bay lên trời, nghi thức gì cũng chẳng cần làm. 

Khi  chính  bạn  đạt  đến  cảnh  giới  này,  có  công  phu  này  thì  họ  sẽ  nhờ 

phước báo của bạn, chỉ cần bạn đồng ý là được. Cho nên bạn phải biết 

việc siêu độ vong linh hoàn toàn dựa vào đức hạnh và công phu tu hành 

của chính mình. 

Ngày nay trong pháp hội siêu độ ở Cư Sĩ Lâm, chúng ta kết hợp 

giảng đường với niệm Phật đường của chúng ta, sức mạnh này rất lớn! 

Phía  dưới  [noi  theo]  hình  thức  làm  Phật  sự  siêu  độ,  nội  dung  thực  sự 

trong  đó  nương  vào  Niệm  Phật  Ðường,  do  đó  sự  siêu  độ  này  rất  thù 

thắng. Chắc chắn những sự siêu độ hồi trước chẳng sánh bằng, đích thật 

có  chư  Phật,  Bồ  Tát  trong  đạo  tràng,  có  thiện  thần  hộ  pháp  trong  đạo 

tràng.  Những  pháp  sư,  đồng  tu  làm  việc  siêu  độ  này  dùng  tâm  chân 

thành, thanh tịnh nên cảm ứng chẳng thể nghĩ bàn, thực sự tu vô lượng 

vô  biên  phước  báo.  Chúng  ta  hiểu  đạo  lý  này,  hiểu  cảm  ứng  của  tâm 

điện,  nói  thật  ra  [tâm  điện]  tức  là  những  làn  sóng  tư  tưởng,  khởi  tâm 

động  niệm,  tất  cả  đều  là  thiện,  thuần  thiện.  Sức  mạnh  của  những  làn 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 568

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

sóng này mạnh, có thể nhiễu loạn những làn sóng ác niệm của hết thảy 

chúng  sanh,  kể  cả  những  quỷ  thần  trên  thế  gian,  chúng  ta  quân  bình 

những làn sóng ác, làm vậy tạo nên hiệu quả rất lớn. Trong ấy đích thật 

có đạo lý. 



Đoạn  này  nói  niệm  kinh  Địa  Tạng  lúc  sanh  sản  có  lợi  ích.  Khi 

niệm kinh nếu có thể hiểu rõ lý luận, phương pháp, cảnh giới nói trong 

kinh thì sức mạnh càng thù thắng. Do vì bạn hiểu được, khi bạn đọc thì 

tùy  văn  nhập  quán,  lúc  bình  thường  chúng  ta  không  thể  chuyển  cảnh 

giới, ít nhất thì lúc đọc tụng có thể chuyển cảnh giới được một chút; bạn 

có thể chuyển một phần, hai phần cũng có hiệu quả, hiệu quả được tỏ lộ 

qua các làn sóng. Nếu thấu hiểu sâu hơn, lúc thường ngày có thể y giáo 

tu hành thì sức mạnh ấy chẳng thể nghĩ bàn. Phía sau nói về quả báo  “thị 

 tân sanh tử” , đứa bé mới vừa sanh, hoặc trai hoặc gái,  “túc hữu ương 

 báo, cánh đắc giải thoát” , nếu đời trước nó tạo tội nghiệp, đời này đến 

để  thọ  báo  thì  tội  nghiệp  ấy  bị  tiêu  mất.  Đích  thật  là  tiêu  trừ  nghiệp 

chướng cho đứa bé, tiêu trừ nghiệp chướng vào lúc này thì dễ hơn. Khi 

đứa bé trưởng thành, mỗi ngày từ sáng đến tối nó suy nghĩ lung tung, tới 

lúc  đó  bạn  muốn  tiêu  trừ  nghiệp  chướng  sẽ  chẳng  được.  Lúc  bây  giờ 

[còn nhỏ] nó hoàn toàn nghe lời nên tiêu trừ nghiệp chướng đều phải làm 

ngay bây giờ. Do đó chúng ta mới thấu hiểu việc cổ thánh tiên hiền nói 

về thai giáo quan trọng dường nào, đây là thai giáo [nói] trong nhà Phật. 

Sau đó nói  “an lạc dị dưỡng, thọ mạng tăng trưởng” , đứa bé này nghiệp 

chướng tiêu trừ, tai nạn cũng tiêu trừ, rất dễ nuôi, thọ mạng tăng trưởng. 

Nếu đứa bé này thừa phước mà sanh, đời quá khứ nó có tu phước, tức là 

chúng ta có nói nó đến để báo ân, đời quá khứ chịu ân đức với cha mẹ, 

tự mình cũng tu phước.  “Chuyển tăng an lạc, cập dữ thọ mạng” , bạn có 

thể dạy nó, giúp nó, thì phước báo của nó càng lớn, thọ mạng càng dài. 

Chú giải chú rất hay, chúng ta có thể tham khảo, không cần nói thêm. 

Xem đoạn kinh tiếp theo, quyển trung, trang năm mươi chín: 

 Phục  thứ  Phổ  Quảng,  nhược  vị  lai  thế  chúng  sanh,  ư  nguyệt 

 nhất  nhật, bát  nhật,  thập tứ  nhật, thập ngũ  nhật, thập bát nhật,  nhị 

 thập  tam,  nhị  thập  tứ,  nhị  thập  bát,  nhị  thập  cửu  nhật,  nãi  chí  tam 

 thập nhật, thị chư nhật đẳng, chư tội kết tập định kỳ khinh trọng. 

復次普廣。若未來世眾生。於月一日。八日。十四日

。十五日。十八日。二十三。二十四。二十八。二十九日

。乃至三十日。是諸日等。諸罪結集定其輕重。

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 569

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 (Lại nữa, này Phổ Quảng, trong mỗi tháng, ngày mùng một, mùng 

 tám, mười bốn, mười lăm, mười tám, hăm ba, hăm bốn, hăm tám, hăm 

 chín và ba mươi là những ngày kết tập các nghiệp tội, thẩm định nặng 

 nhẹ.) 

Chúng ta xem trước đoạn này. Đoạn này trong Khoa Chú gọi là 

Trai tụng cảm báo, trong kinh nói về ngày Thập Trai, có kinh nói về Lục 

Trai, đều tính bằng âm lịch, hiện nay càng ngày càng ít dùng âm lịch, cả 

thế  giới  hiện  nay  đều  dùng  dương  lịch.  Ở  đây  nói  sáu  ngày  trai,  “ư 

 nguyệt”   [nghĩa  là]  mỗi  tháng,  mồng  một,  mồng  tám,  mười  bốn,  mười 

lăm, tháng thiếu có hăm chín, tháng đủ có ba mươi. Đức Phật nói những 

ngày này đều là ngày các vị thiên địa quỷ thần đi tuần tra trong thế gian, 

cho  nên  chúng  sanh  khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  hành  động  có  khi 

làm lành, có khi làm ác, các quỷ thần đều ghi chép, họ ở nơi đó điều tra, 

đây là  “chư tội kết tập, định kỳ khinh trọng” . Nói thật ra, những việc này 

dùng cách nói hiện nay đều liệt vào hồ sơ, đến lúc lâm chung nếu không 

có phước đức, khi gặp vua Diêm La bèn lấy hồ sơ này ra để định đoạt 

quả báo nặng nhẹ. Những chuyện này rốt cuộc có hay không, có phải là 

mê tín hay không? Nói cho chư vị biết, [những chuyện này đều] có thật! 

Tại sao? Thế gian chúng ta cũng như vậy. Bạn coi mỗi ngày cảnh sát đi 

tuần,  lúc  bạn  phạm  tội  thì  cảnh  sát  hình  sự  đến  điều  tra  bạn,  phải  tìm 

kiếm chứng cớ phạm tội của bạn, sau đó mới phán xử. Người thế gian 

chúng  ta  định  tội  một  người,  tìm  một  chứng  cớ  rất  khó,  không  dễ, 

[nhưng] quỷ thần tìm chứng cớ của bạn, bạn chẳng có biện pháp ẩn dấu, 

chúng ta có thể lừa gạt người nhưng không thể lừa gạt quỷ thần. Hiện 

nay dùng khoa học để biện án, dùng khoa học để trắc nghiệm lời nói dối, 

đâu biết rằng những quỷ thần ấy chẳng dùng các công cụ khoa học này, 

họ trực tiếp dựa trên tư liệu của làn sóng điện để kết án, khởi tâm động 

niệm  gì  họ  cũng  biết,  đúng  như  câu  nói   “trên  đầu  ba  thước  có  thần 

 minh” , con người có thể tự gạt mình, gạt người khác, nhưng chẳng gạt 

nổi quỷ thần. 

Đặc biệt là chúng ta đọc kinh Vô Lượng Thọ, trong kinh đức Phật 

nói nhân số ở Tây Phương Cực Lạc thế giới quá lớn, chẳng có cách chi 

tính đếm. Những người đến Tây Phương Cực Lạc thế giới đều là người 

tu pháp môn niệm Phật từ mười phương thế giới của chư Phật vãng sanh 

đến, chẳng phải chỉ có thế giới này của chúng ta mà thôi; mười phương 

hết thảy thế giới chư Phật, mỗi ngày số người vãng sanh không biết là 

bao nhiêu mà kể. Sanh đến thế giới Cực Lạc, họ có thần thông đạo lực, 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 570

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

hầu như bằng với đức Phật A Di Đà, chúng ta đọc thấy trong kinh. Thiên 

nhãn, thiên nhĩ của  những người này, dùng cách nói hiện nay của chúng 

ta là bén nhạy nhất, tận hư không, trọn khắp pháp giới, họ đều nhìn thấy, 

sự khởi tâm động niệm của hết thảy chúng sanh họ đều biết, họ có tha 

tâm thông. Năng lực thần thông của quỷ thần rất có hạn, năng lực của 

quỷ thần chắc chắn không bằng A La Hán, năng lực của A La Hán có thể 

biết năm trăm đời, trong vòng năm trăm đời của một người, tình huống 

trong mỗi đời, mỗi kiếp, A La Hán đều biết. Quỷ thần chẳng có năng lực 

này, đại khái những gì bạn làm gần đây, họ biết được. Chuyện một năm, 


hai năm, mấy tháng, họ biết rất rõ ràng, họ có năng lực này. Năng lực 

của người ở Tây Phương Cực Lạc thế giới rất mạnh, quá mạnh! Chúng 

ta ở đây khởi tâm động niệm gì họ đều biết rõ, chúng ta muốn vãng sanh 

về Cực Lạc thế giới, nếu tâm niệm của bạn chẳng thiện, hành vi chẳng 

thiện, cả ngày niệm A Di Đà Phật, một ngày niệm mười vạn tiếng Phật 

hiệu chẳng gián đoạn, tương lai cũng không thể vãng sanh nổi. Tại sao 

niệm  Phật  không  thể  vãng  sanh?  Mỗi  ngày  bạn  chấp  trì  danh  hiệu  là 

khẩu thiện, nhưng tâm bạn chẳng thiện, hành vi chẳng thiện. Điều kiện 

vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới là ba nghiệp thanh tịnh, trong 

ba nghiệp quan trọng nhất là tâm, tâm tịnh thì cõi Phật tịnh, tâm thiện thì 

ngôn hạnh nhất định sẽ thiện, như vậy mới có thể vãng sanh, chúng ta 

nhất định phải hiểu rõ đạo lý này. 

Cho nên bạn coi kinh Vô Lượng Thọ nói về điều kiện vãng sanh, 

bất luận là bậc thượng, bậc trung, bậc hạ, điều kiện quan trọng nhất là

 “phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm” . Nếu chúng ta chỉ làm được 

nhất  hướng  chuyên  niệm,  chẳng  phát  Bồ  Đề  tâm  thì  không  thể  vãng 

sanh. Nói thêm một lời thành thật, khi thực sự phát Bồ Đề tâm, chẳng 

niệm Phật cũng có thể vãng sanh. Trong kinh nói về một niệm lúc lâm 

chung, mười niệm đều có thể vãng sanh, tại sao? Bồ Đề tâm. Bồ Đề tâm 

là tâm thiện, tâm thiện, hạnh thiện một đời chẳng niệm Phật, đến lúc lâm 

chung niệm một tiếng, mười tiếng đều chắc chắn vãng sanh. Nếu không 

phát Bồ Đề tâm, tâm chẳng thiện, hạnh chẳng thiện, mỗi ngày đều niệm 

A Di Đà Phật, người xưa nói:  “Hét bể cổ họng cũng uổng công!”  Tây

Phương Cực Lạc thế giới là nơi các người thiện tụ hội một chỗ, chúng ta 

không thiện thì không hợp với họ, chẳng có cách chi sống chung, họ đều 

là  thượng  thiện,  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  đạo  lý  này.  Tại  sao  mỗi 

ngày  gắng  sức  niệm  Phật?  Vì  sợ  lúc  lâm  chung  quên  mất.  Mỗi  ngày 

niệm  Phật  cũng  như  huấn  luyện  vậy,  cũng  như  câu   “luyện  binh  ngàn 

 ngày, chỉ dùng trong một buổi” . Mỗi ngày huấn luyện không ngừng, mỗi 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 571

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

giờ mỗi phút đều đề khởi câu Phật hiệu, đề khởi câu Phật hiệu này có 

dụng ý rất sâu, rất rộng; không những là không để Phật hiệu quên mất, 

không thể quên mất tâm của Phật, nguyện của Phật, hạnh của Phật, tâm 

của ta phải giống y như tâm Phật. Cho nên nghe đến Phật hiệu, nhìn thấy 

tượng Phật, thì phải nghĩ đến tâm mình phải giống như vậy, nguyện của 

mình cũng phải giống như vậy, hạnh của mình cũng phải giống như vậy, 

làm vậy thì bạn nhất định sẽ được sanh. Tâm, nguyện, hạnh tương ứng 

tức là phát Bồ Đề tâm, đây là điều kiện nhất định phải có để vãng sanh, 

thực sự có thể làm được tâm, nguyện, giải, hạnh tương ứng với đức Phật 

A Di Đà, đó chính là Bồ Đề tâm viên mãn. 

Do đó đương nhiên sẽ buông bỏ danh văn lợi dưỡng và ngũ dục 

lục trần trong thế gian, nhất định phải tu đức, vinh hoa phú quý chẳng 

thể  thường  còn,  phải  nhìn  xa,  phải  nhìn  rộng.  Trong  một  đời  này  của 

chúng ta, sanh mạng rất ngắn ngủi, thế gian rất khổ, chúng ta nhìn xa, 

nhìn rộng thì tiền đồ vô cùng sáng lạn. Ngày nay không gian sinh hoạt 

của  chúng  ta  hạn  cuộc  ở  trên  địa  cầu  này,  khoa  học  kỹ  thuật  tuy  phát 

triển, giao thông tiện lợi nhanh chóng, chúng ta vẫn chẳng rời khỏi địa 

cầu. Nếu vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, không gian sinh hoạt 

của chúng ta sẽ rất lớn, tận hư không, trọn pháp giới là không gian sinh 

hoạt  của  chúng  ta,  bạn  nói  như  vậy  thì  tự  tại  biết  mấy,  đó  mới  gọi  là 

hạnh phúc thực sự! Đến Tây Phương Cực Lạc thế giới thì trí huệ, năng 

lực đều khôi phục, như chư Phật, Bồ Tát tùy loại hóa thân. Giống như 

kinh  Phạm  Võng  có  nói   “trăm  ngàn  ức  hóa  thân” ,  kẻ  ấy  có  năng  lực 

này,  cùng  lúc  có  thể  đến  hết  thảy  cõi  nước  chư  Phật  nghe  Phật  giảng 

kinh  thuyết  pháp,  có  khả  năng  phân  thân,  trên  cúng  dường  chư  Phật, 

dưới hóa độ chúng sanh, thực sự có khả năng này. Trong kinh này đức 

Phật đề xướng nhất định phải đoạn ác tu thiện [ít nhất là] sáu ngày, mười 

ngày  trong  một  tháng.  Chẳng  phải  nói  thường  ngày  không  cần,  những 

ngày  này  quỷ  thần đến khảo sát  nên đặc biệt làm  một  chút  chuyện  tốt 

cho họ coi, đây là bất đắc dĩ. Nếu mỗi ngày đều làm như vậy thì đương 

nhiên càng tốt, càng thù thắng. 

Sợ bạn làm chẳng nổi, mỗi tháng dạy bạn tu mười ngày, ít hơn thì 

sáu ngày, có tu vẫn tốt hơn không tu. Nếu có thể tu hằng ngày thì phước 

báo của bạn quá thù thắng rồi. Ngày nay trong các phương pháp tu của 

chúng ta thì niệm Phật tốt nhất. Niệm Phật, trường trai! Ý nghĩa của chữ 

Trai vốn là tu tâm thanh tịnh, tâm Trai là cầu tâm thanh tịnh. Về sau biến 

thành trì ngọ, không ăn quá ngọ, ngọ là hai giờ từ mười một giờ đến một 

giờ,  đều  là  giờ  ngọ.  Nói  nghiêm  khắc  theo  Phật  pháp  thì  là  quá  trung 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 572

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

(giữa ngày), chẳng ăn quá giữa ngày mới gọi là trì trai. Thời điểm “giữa 

ngày” thay đổi hằng ngày, hơn nữa mỗi địa phương còn có giờ sai khác. 

Hiện nay nếu thường đi du lịch thì chuyện này càng phiền phức, mỗi nơi 

mấy  giờ,  mấy  phút,  mấy  giây  mới  là  giữa  ngày,  bạn  phải  biết  thật  rõ 

ràng, chuyện này tương đối phiền phức. Lúc trước cả đời trụ ở một đạo 

tràng thì dễ dàng hơn, thời điểm giữa ngày ở nơi đó, thời xưa dùng “nhật 

quỹ”137  để  đo  lường,  ngày  trời  không  mưa  có  thể  đo  lường  thời  điểm 

giữa  ngày,  mỗi  ngày  sai  khác  bốn  giây,  nhất  định  phải  hiểu  việc  này. 

Ngày nay có thể dùng lịch thiên văn, chỉ cần bạn biết kinh độ, kinh độ ở 

địa phương đó, dùng lịch thiên văn thì chẳng sai. Do đó chấp trước việc 

này cũng chẳng thuận tiện, rất phiền phức, đối với đời sống nói thật ra 

cũng tạo nên áp lực, vậy cũng chẳng bằng chúng ta mỗi ngày đúng như 

pháp thì tốt nhất. Hiểu rõ những chân tướng sự thật này, tự hành hóa tha 

nhất định phải có phương tiện khéo léo. 

Tôi  thân  cận  thầy  Lý  ở  Đài  Trung,  lúc  chưa  đến  Đài  Trung  tôi 

cũng trì ngọ, không ăn quá giữa ngày. Lúc đó tôi dùng lịch thiên văn, từ 

nhỏ tôi rất ưa thích thiên văn, cho nên đến nơi nào, tôi nhất định sẽ liên 

lạc với đài thiên văn, tôi rất thích quan sát hiện tượng thiên văn. Do đó 

mỗi năm đài thiên văn nhất định sẽ gởi tặng lịch thiên văn cho tôi. Tôi 

đến  Đài  Trung  thân cận  thầy  Lý,  thầy  Lý  thấy  tôi  chấp  trước  như  vậy 

nên một ngày nọ thầy răn dạy tôi, thầy nói: Con một mình tu như vậy thì 

được, nhưng chẳng thể độ chúng sanh. Tôi nói: Tại sao vậy? Vì con quá 

chấp trước. Thầy nói khi bạn đến một địa phương nào đó hoằng pháp, 

những tín đồ nơi ấy, đặc biệt là thời đại công nghiệp ngày nay, họ cung 

kính mời bạn đi ăn cơm, có thể là sau mười hai giờ trưa, nhất định là sẽ 

quá  ngọ  (giữa  ngày),  hoặc  là  mời  bạn  dùng  cơm  tối.  Nếu  bạn  không 

đồng ý, nhất định cố chấp cách trì ngọ này của bạn, người ta sẽ khởi lên 

tâm lý gì? Vị pháp sư này khó khăn quá, chúng tôi muốn cúng dường 

cầu phước cũng không được, như vậy sẽ làm cho người ta lui sụt, làm 

cho người ta hủy báng. Thầy nói đây là cách làm của người Tiểu Thừa, 

tuyệt đối chẳng phải là hạnh Bồ Tát. Tôi nói: Vậy thì phải làm sao? Thầy 

nói: Tùy duyên. Bản thân thầy Lý cũng trì  “nhật trung nhất thực” , mỗi 

ngày ăn một bữa. Nhưng khi có tín đồ mời thầy dùng cơm, cơm tối thầy 

cũng ăn, mọi người đều vui vẻ, đều hoan hỷ. Khi tôi ở Đài Trung có cơ 

hội thì thầy nhất định sẽ dẫn tôi đi theo, kết duyên với mọi người. Những 

người  này  nghe  nói  thầy  Lý  trì  ngọ,  mỗi  ngày  ăn  một  bữa,  [khi  được 

137 dụng cụ đo bóng mặt trời để tính thời giờ. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 573

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

mời] thì buổi tối cũng vui vẻ dùng cơm với họ, họ càng tăng thêm lòng 

cảm kích, mới biết thầy thật là từ bi, nhiếp thọ chúng sanh. 

Bồ Tát làm hết thảy sự việc đều vì chúng sanh, Địa Tạng Bồ Tát 

nói:  “Chỉ cần chúng sanh được độ thì vào địa ngục tôi cũng cam tâm” , 

đây là tinh thần của Địa Tạng Bồ Tát. Chẳng chấp trước cứng chắc vào 

những  chi  tiết  nhỏ  nhoi  này,  làm  vậy  thì  đúng  như  pháp.  Trong  Phật 

pháp, giới luật có quan trọng đến đâu cũng có khai duyên, đó gọi là khai 

giới, khai trai, chẳng phải phá trai, chẳng phải phá giới. Nếu tự bạn có 

tâm tham, bạn tìm một tín đồ nói: Tôi thật ngại, quý vị hãy thường mời 

tôi dùng cơm, vậy thì bạn đã phá giới, làm sai rồi. Tuyệt đối chẳng phải 

tự mình cố ý làm như vậy  “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức” . 

Trong  pháp  Đại  Thừa   “phương  tiện  có  nhiều  cửa,  đường  về  nguồn 

 chẳng hai”138, khác với tư tưởng, kiến giải, hành trì của Tiểu Thừa. Đại 

Thừa đích thật rất phóng khoáng, nắm vững được nguyên lý, nguyên tắc, 

hết thảy vì lợi ích của chúng sanh, lợi ích chúng sanh thực sự là lợi ích 

chính mình. 

Giống như hiện nay [nếu y theo lời dạy] trong kinh, âm lịch đối 

với chúng ta chẳng thuận tiện, nhưng phải hiểu ý nghĩa của nó. Hiện nay 

phần đông đều tính hằng tuần, nếu mỗi tuần chúng ta có thể tu trai giới 

một ngày, hai ngày, thì công đức sẽ rất thù thắng. Tuy nhiên chẳng nhất 

định phải là những ngày này, vì thời gian một tháng chẳng dài, những 

quỷ thần khảo sát này chắc chắn có thể nhìn thấy. Người hiện đại phải 

sống theo cuộc sống hiện đại, chúng ta không cần phải câu nệ vào lời 

trong kinh điển, nhưng nhất định phải tương ứng với tinh thần nói trong 

kinh, như vậy thì được. Nhất định phải biết thông đạt quyền biến, [nhằm 

đem lại] lợi ích cho sinh hoạt người hiện đại, làm cho họ không có áp 

lực trong đời sống, như vậy mới tốt. 

Xin xem đoạn kinh văn kế tiếp, trang sáu mươi mốt: 

 Nam  Diêm  Phù  Đề  chúng  sanh  cử  chỉ  động  niệm,  vô  bất  thị 

 nghiệp, vô bất thị tội, hà huống tứ tình sát hại, thiết đạo, tà dâm, vọng 

 ngữ, bách thiên tội trạng. 

南閻浮提眾生舉止動念。無不是業。無不是罪。何況

恣情殺害。竊盜。邪婬。妄語。百千罪狀。

 (Mọi cử chỉ, động niệm của chúng sanh trong cõi Nam Diêm Phù  

 Ðề không chi là không nghiệp,  không  chi là không tội,  huống  hồ  là  

138 Phương tiện hữu đa môn, quy nguyên vô nhị lộ. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 574

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 buông lung giết hại, trộm cắp, tà dâm, vọng ngữ, trăm ngàn tội trạng.) 

Những câu  này  vô  cùng quan trọng!  Không nhớ hết  cả  bộ kinh, 

những câu kinh quan trọng nhất định phải ghi nhớ, nhất định phải học 

thuộc lòng, từng giờ, từng phút luôn luôn nhắc nhở chính mình.  “Nam

 Diêm Phù Đề”  chỉ địa cầu của chúng ta. Chúng sanh trên địa cầu này, 

đích thật từng  “cử chỉ, động niệm”  đều là đang tạo nghiệp, tạo tội, khởi 

tâm động niệm đều chẳng thiện, khởi tâm động niệm đều là tự tư, tự lợi, 

đó tức là nghiệp, là tội. Họ chấp trước cứng chắc, người thế gian không 

hiểu, hình như là vì lợi ích của chính mình, vì bảo vệ lợi ích của mình, 

mọi người đều cho rằng vậy là chính đáng, chính xác, đâu có sai lầm? 

Vậy là vọng tưởng, chấp trước của người thế gian. Đức Phật nói đây là 

sai lầm, hơn nữa là sai lầm quá đỗi. Lục đạo luân hồi hình thành như thế 

nào? Chính là do tự tư, tự lợi, ngã chấp biến thành. Nếu bạn không thể 

phá trừ, không thể buông bỏ vọng tưởng, chấp trước thì bạn vĩnh viễn 

kẹt trong lục đạo luân hồi. Trong lục đạo, đức Phật đã nói quá nhiều rồi, 

chắc chắn là thời gian trong tam ác đạo dài, trong tam thiện đạo ngắn. 

Tam thiện đạo ví như đi nghỉ hè, du lịch ngắm cảnh; tam ác đạo ví như 

nhà  mình,  đi  ra  ngoài  vài  ngày  lại  trở  về  nhà.  Trong  kinh  Địa  Tạng 

chúng ta thấy việc này quá rõ ràng, quá rành rẽ rồi, đức Phật nói [khởi 

tâm động niệm đều tự tư, tự lợi] như vậy là sai lầm to lớn. Như thế nào 

mới  đúng?  Khởi tâm  động  niệm  đều vì hết  thảy  chúng  sanh, không vì 

mình, thì bạn sẽ vĩnh viễn thoát ly lục đạo luân hồi, siêu việt tam giới, 

như vậy mới đúng. 

Lời Phật dạy chúng ta là chân thật, thực sự phá mê khai ngộ, lìa  

khổ  hưởng  vui;  niềm  vui  này  không  phải  là  niềm  vui  trong  tam  giới, 

trong tam giới chẳng có vui sướng. Siêu việt tam giới mới thực sự hưởng 

được vui sướng. Phật nói tam giới đều khổ. Trên trời cũng có khổ, khổ ít 

một chút thôi, nhưng vẫn là khổ. Chúng ta phải hiểu rõ ràng rành rẽ đạo 

lý và chân tướng sự thật này, sau đó thực sự mới cảm ân đội đức đối với 

giáo huấn của đức Phật. Chúng ta thật rất hân hạnh, người thế gian nói 

vận  mạng  thật  tốt  mới  gặp  được  Phật  pháp,  đức  Phật  là  thiện  tri  thức 

chân chánh của chúng ta, chúng ta gặp được thì đời này thực sự được 

giải  thoát.  Nếu  chẳng  gặp  Phật  pháp,  như  trong  kinh  đã  nói,  chúng  ta 

khởi tâm động niệm đều tạo nghiệp, đều tạo tội. Sau khi hiểu rồi thì hãy 

vì Phật pháp, vì chúng sanh, vì Phật pháp thì hy vọng Phật pháp được 

lưu truyền rộng rãi, hy vọng Phật pháp trụ lâu dài trên thế gian, có thể 

làm cho hết thảy chúng sanh được lợi ích của Phật pháp, phải phát cái 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 575

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

tâm  này.  Niệm  niệm  phải  nghĩ đến  hết  thảy  chúng sanh,  không những 

nhân loại trên toàn thế giới, còn súc sanh, ngạ quỷ, chư thiên, hết thảy 

chúng sanh đều được lợi ích thù thắng của Phật pháp, vậy thì chúng ta 

mới mở rộng tâm lượng. Bồ Tát tức là phục vụ cho hết thảy chúng sanh, 

thù thắng nhất chẳng gì hơn xây dựng Phật pháp, xây dựng Phật pháp 

tức là y giáo phụng hành. Xây dựng trong đời sống hằng ngày của chúng 

ta, xây dựng trong ngành nghề của chúng ta, xây dựng trong công việc 

của chúng ta, xây dựng trong cách xử sự, đãi người, tiếp vật của chúng 

ta, làm cho cả xã hội, đời sống của mọi người, trong từng ngành nghề 

đều xây dựng Phật pháp. Xây dựng Phật pháp tức là mọi người đều biết 

phục vụ xã hội, phục vụ đại chúng. Cách nói của người hiện nay là hy 

sinh, dâng hiến, đó tức là Bồ Tát, làm được như vậy được phước chẳng 

cùng tận. Phước báo hiện tiền, Phật dạy chúng ta phải xả, đừng hưởng; 

vừa  hưởng  phước  bèn  mê,  bèn  hồ  đồ,  Phật  dạy  chúng  ta  “xả  đắc”  (xả 

được). Buông xả là nhân, được là quả, buông xả tiền tài thì được của cải, 

buông xả phước thì được phước, buông xả cái gì thì được cái đó, sau khi 

được thì phải xả tiếp tục. Cho nên ý nghĩa tầng thứ hai của xả - được còn 

sâu thêm, đem những gì bạn đạt được rồi xả tiếp, vậy thì những gì bạn 

đạt được càng thêm thù thắng, càng viên mãn, tự mình vĩnh viễn không 

hưởng thụ, có phước báo, phước báo này cho chúng sanh hưởng, đây là 

Phật,  Bồ  Tát  chân  chánh  ứng  hóa  tại  thế  gian.  Trong  thế  gian  này  có 

[Phật, Bồ Tát] hay không? Có chứ. Người hiểu được Phật pháp, thực sự 

hiểu được thì họ sẽ y giáo phụng hành, thì họ sẽ làm như vậy, làm được 

hoàn toàn tương ứng, đó tức là Bồ Tát thị hiện. 

Đây là nói hết thảy chúng sanh chẳng  có người  dạy  dỗ, hướng  

dẫn, là hiện tượng này. Cho nên giáo học quan trọng hơn hết, thế gian và 

xuất thế gian đều được xây dựng trên giáo học. Những đế vương Trung 

Quốc cổ đại đều là người thông minh, họ cai trị quốc gia, hy vọng củng 

cố chánh quyền, quốc gia tồn tại lâu dài, họ phải bắt đầu từ đâu? Giáo 

học trước hết, trước nhất phải làm giáo dục cho tốt. Trong giáo dục quan 

trọng nhất là khuyên Hiếu, làm cho nhân dân biết hiếu đạo, dạy nhân dân 

biết tôn sư trọng đạo. Mỗi người đều tu dưỡng đức hạnh của mình thì xã 

hội sẽ an định, thiên hạ sẽ thái bình. Cho nên họ chú trọng giáo dục, sắp 

giáo dục vào chính sách hàng đầu của quốc gia. Chế độ của quốc gia thời 

xưa, dưới Thừa Tướng có sáu Bộ, thời xưa phân công không rõ ràng như 

ngày nay, chỉ phân thành sáu bộ phận. Trong sáu Bộ ấy, xếp hàng đầu là 

Bộ Giáo Dục, hồi xưa gọi là Bộ Lễ; trong sáu Bộ thì Lễ Bộ Thượng Thư 

là hạng nhất, xếp Giáo Dục hạng nhất, coi sự việc này quan trọng dường 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 576

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ấy. Còn giáo dục Phật giáo lại lập ra một cơ cấu riêng, càng tôn trọng 

hơn, do hoàng đế cai quản, điều động. Cơ cấu giáo dục này gọi là Tự, 

cho nên danh từ Tự là như thế nào? Tự là danh từ của cơ quan làm việc 

dưới quyền hoàng đế. Tại sao lấy danh xưng này? Danh xưng này là xây 

dựng, kiến lập vĩnh viễn, sẽ không thay đổi, từng đời, từng đời truyền 

mãi về sau. Cơ cấu này, cơ quan thiết lập vĩnh viễn mới gọi là Tự, tuyệt 

đối chẳng thể thay đổi, tuyệt đối không được phế bỏ, dùng danh xưng 

này. Hoàng đế hy vọng triều đại của mình vĩnh viễn truyền về sau, chẳng 

bị người ta lật đổ, hy vọng từng đời truyền mãi về sau, do đó cơ quan 

này được xây dựng vĩnh viễn. 

Dưới hoàng đế có chín Tự, người đứng đầu Tự gọi là Khanh, [có] 

chín  Khanh,  [tức]  tam  Công,  cửu  Khanh139;  tam  Công  là  cố  vấn  của 

hoàng đế, ngày nay  gọi là người cố vấn cho chánh sách quốc gia, nhà 

vua có vấn đề khó khăn gì thì đi hỏi những cố vấn này. Chữ Tự nói theo 

cách bây giờ tức là đơn vị nhất cấp, trực thuộc nhà vua quản trị. Cơ cấu 

Phật giáo cũng gọi là Tự, do nhà vua trực tiếp quản trị, nhà vua trực tiếp 

điều hành giáo dục Phật giáo. Trung Quốc từ triều Hán trở về sau, giáo 

dục có hai hệ thống, một là giáo dục nhà Phật, hai là giáo dục nhà Nho. 

139 Tam Công là những quan chức cao cấp nhất chuyên phụ tá nhà vua để xử lý việc 

nước. Đời Tây Châu, Tam Công là chức Thái Sư, Thái Phó, Thái Bảo, sau đời Bắc 

Ngụy, Tam Công đổi thành Tam Sư. Đời Tây Hán, Tam Công là chức Thừa Tướng 

(sau đổi thành Đại Tư Đồ), Thái Úy (sau đổi thành Đại Tư Mã), Ngự  Sử Đại Phu 

(sau đổi thành Đại Tư Không). Đời Đông Hán thì Tam Công là chức Thái Úy, Tư 

Đồ, Tư Không. 

Cửu Khanh là chín quan chức chủ yếu trong chính phủ trung ương vào đời Tần Hán, 

thông thường cũng dùng để gọi chung cả triều đình, gồm có Phụng Thường, Lang 

Trung Lịnh, Vệ Úy, Thái Phó, Đình Úy, Điển Khách, Tông Chánh, Trị Túc Nội Sử, 

Thiếu Phủ.  Từ đời Ngụy Tấn trở đi, vai trò của chức Cửu Khanh nhẹ đi, quyền xử lý 

triều chánh giao cho các ty sở thuộc Thượng Thư Đài. Từ thời Tùy Đường cho đến 

đời Tống, chức Cửu Khanh ngạch trật rất  cao nhưng không có thực quyền, chỉ  có 

chức Tông Chánh là giữ nguyên quyền hạn, không thay đổi. Triều Minh thì Lục Bộ 

Thượng Thư, Đô Sát Viện Đô Ngự Sử, Đại Lý Tự Khanh, Thông Chánh Sứ Ty hợp 

thành “Đại Cửu Khanh”; Thái Thường Tự Khanh, Thái Phó Tự Khanh, Quang Lộc 

Tự  Khanh,  Chiêm  Sự,  Hàn  Lâm  Học  Sĩ,  Hồng  Lô  Tự  Khanh,  Quốc  Tử  Giám  Tế 

Tửu,  Uyển  Mã  Tự  Khanh,  Thượng  Bảo  Ty  Khanh  là  “Tiểu  Cửu  Khanh”.  Triều 

Thanh, Cửu Khanh chỉ chung những chức những trưởng quan độc lập ngoài Lục Bộ 

Thượng Thư, nhưng chẳng có phạm vi rõ ràng.  Ngoài ra, còn  gọi Tông  Nhân Phủ 

Phủ Thừa, Chiêm Sự, Thái Thường Tự Khanh, Thái Phó Tự Khanh, Quang Lộc Tự 

Khanh, Hồng Lư Tự Khanh, Quốc Tử Giám Tế Tửu, Thuận Thiên Phủ Phủ Doãn, Tả 

Hữu Xuân Phường Thứ Tử là “Tiểu Cửu Khanh”. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 577

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Giáo  dục  nhà  Nho  do  thừa  tướng  phụ  trách,  điều  khiển,  giáo  dục  nhà 

Phật do nhà vua đích thân chủ trì, hướng dẫn, điều khiển, cho nên giáo 

dục nhà Phật phát triển rộng hơn giáo dục nhà Nho. Đây là vì thời xưa 

người dân tôn kính nhà vua, dùng quyền lực của nhà vua đem giáo dục 

này đến mỗi tỉnh, mỗi huyện, mỗi làng, đều có xây Phật Tự. Còn giáo 

dục  nhà  Nho  cao  nhất  là  mỗi  huyện  có  một  trường,  chẳng  được  đẩy 

mạnh rộng rãi như nhà Phật, đạo lý là như vậy, coi trọng giáo dục. Còn 

việc  Phật pháp  biến chất trở  thành  tôn giáo, đổi thành  sự phục  vụ cho 

người chết, chỉ mới bắt đầu trong thời gian gần đây, đại khái Trung Diệp 

(khoảng giữa) đời Thanh trở về sau mới trở nên như vậy, lúc đầu đời nhà 

Thanh chẳng có, vẫn còn là giáo dục. Chúng ta xem vào thời Khang Hy, 

Ung Chánh, Càn Long, Phật pháp vẫn còn là giáo dục, là giáo học như 

cũ, cho nên trong cung đình cũng tụng kinh. 

Những đế vương triều nhà Thanh rất thông minh, họ làm như thế 

nào? Họ là dân tộc thiểu số vào trung nguyên làm chủ, dân tộc thiểu số 

thống trị dân tộc đa số có thể làm cho người dân cả nước đều phục tùng, 

kéo dài vương triều hơn hai trăm sáu mươi năm là có đạo lý của họ. Họ 

dùng phương pháp gì để cai trị? Họ dùng kinh Vô Lượng Thọ, chiêu này 

rất  cao  minh.  Hoàng  đế  nói  chẳng  phải  quý  vị  nghe  lời  tôi,  hết  thảy 

chúng ta đều nghe lời đức Phật, tôi cũng nghe lời đức Phật, quý vị mọi 

người đều nghe lời đức Phật, phương pháp này rất cao minh. Chẳng phải 

tôi thống trị quý vị, mà là đức Phật thống trị chúng ta, vậy thì còn gì để 

nói nữa? Cho nên người trong cung đình đọc kinh Vô Lượng Thọ, cũng 

thỉnh pháp sư giảng kinh Vô Lượng Thọ, mọi người y giáo phụng hành. 

Người phế trừ việc đọc kinh trong triều Mãn Thanh chính là Từ Hy thái 

hậu, có lẽ Từ Hy thái hậu nghe những gì nói trong kinh Vô Lượng Thọ 

đều là tật xấu của bà, chắc nghe xong không thoải mái, không vui lắm 

nên không đọc nữa. Sau đó bà lại buông lung, làm càng làm bậy, làm đất 

nước suy yếu. Giả sử bà vẫn noi theo phép tắc của tổ tông, chẳng thay 

đổi phương pháp cũ, vẫn y giáo phụng hành, có lẽ ngày nay vương triều 

nhà Thanh vẫn còn, sẽ không thay triều đổi chủ, người dân sẽ không làm 

loạn. Đáng tiếc là những phép tắc, giáo huấn của tổ tông đã bị phế bỏ, tự 

mình làm càng làm bậy, làm mất lòng dân, cho nên quân cách mạng khởi 

lên, mới bị người ta lật đổ. Đây là tội bà đã tạo trong đời. Chúng tôi từng 

nghe nói lúc Từ Hy chết, bà rất hối hận, biết mình đã làm sai, hình như 

có nói một câu: Hy vọng người nữ vĩnh viễn chẳng nắm chánh [quyền], 

lúc lâm chung mới biết người nữ nắm việc triều chánh, tạo nên tai họa 

lớn lao như vậy, nhưng hối hận đã trễ. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 578

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ngày nay chúng ta đọc đoạn kinh này  “hà huống tứ tình sát hại, 

 thâu đạo, tà  dâm,  vọng  ngữ, bách thiên tội  trạng”  thì cũng  giống như 

nói về xã hội hiện đại của chúng ta. Thời xưa người ta đọc kinh, đọc đến 

những hiện tượng này  nhưng  chẳng nhìn thấy,  bây  giờ  các  hiện  tượng 

này đã quá phổ biến trên thế giới. Chúng ta thấy những hiện tượng này 

chẳng thể không sợ hãi, chúng sanh tạo những tội nghiệp này làm sao 

nói không có quả báo cho được? Ngày nay những tai biến trên toàn thế 

giới [xảy ra], người hiện nay đều gán vào tai họa tự nhiên, đều cho rằng 

chẳng  do  sức  người  tạo  nên,  suy  nghĩ  như  vậy  là  sai  lầm.  Tai  họa  tự 

nhiên  hình  thành  như  thế  nào?  Đều  do  tâm  con  người  tạo  thành.  Nếu 

chúng ta suy nghĩ kỹ càng, hết thảy vạn vật, phía trước đã nói tất cả đều 

đang động, chỉ cần là một hình tượng vật chất, thì nguyên tử, điện tử của 

nó đều đang dao động, và khi ấy sẽ có sóng. Khi tâm con người khởi tâm 

động niệm, giết hại, trộm cắp, tà dâm, nói dối, những làn sóng cực ác 

này, hơn nữa hết thảy chúng sanh đều tạo các làn sóng này, bạn nghĩ coi 

sóng ác này lớn dường nào. Làn sóng lớn mạnh này thay đổi vật chất, 

ảnh hưởng vật chất, cải biến vật chất, làm cho kết cấu bình thường của 

vật chất bị phá hoại mất. Đây tức là câu chúng ta thường nói trong Phật 

pháp:  “Y  báo  chuyển  theo  chánh  báo” ,  y  báo  là  núi  sông  đại  địa,  biến 

chuyển  theo tâm  con  người,  tâm  người thiện th́  hoàn  cảnh sẽ tốt,  mưa 

thuận gió hòa; tâm người chẳng thiện thì sẽ sanh lên các thứ tai họa. 

Đáng tiếc là hiện nay phần đông người ta không tin [việc này], cứ 

cho cách nói này là mê tín. Đợi đến một ngày nào đó họ hiểu rõ ràng, 

hiểu rành rẽ thì chẳng còn kịp nữa, thế giới đã bị hủy diệt rồi. Chẳng tin 

tưởng  lời  dạy  chân  thật  của  Phật  thì  bạn  phải  nhận  chịu  quả  báo  này. 

Những sóng này vô cùng xấu ác, hiện nay gọi là từ trường, trong Phật 

pháp gọi là quang, người Trung Quốc nội địa gọi là khí; [quang này] xấu 

cùng cực, ác cùng cực, khi bạn tiếp xúc đến thì thân tâm chẳng yên ổn, 

hầu như mọi người trên toàn thế giới chúng ta đều có cảm nhận này, có 

nơi nào đời sống con người được yên ổn? [Mọi người] đều lo lắng, âu 

sầu, chẳng biết nơi nào yên ổn. Mọi người đều biết tai họa gần xảy ra, 

nhưng chẳng biết tai họa hình thành như thế nào? Những thứ này đều là 

ảnh hưởng của sóng. Tại sao thế giới của chư Phật, Bồ Tát tốt đẹp như 

vậy? Tâm của mỗi cá nhân ở đó đều thanh tịnh, hiền lành, cho nên hoàn 

cảnh, y báo nơi cư trú đều rất thù thắng. Phàm những người vãng sanh 

đến Tây Phương Cực Lạc thế giới đều là thượng thiện, tâm bạn không 

thiện thì sẽ không sanh đến được. Trong Phật pháp nói Tây Phương Cực 

Lạc thế giới là một thế giới rất mới mẻ, đức Phật A Di Đà xây dựng tới 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 579

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nay chỉ mười kiếp mà thôi, mười kiếp so với thời gian vô hạn là một thời 

gian rất ngắn, cho nên nói đó là một thế giới mới mẻ. Người ở đó chẳng 

phải là người bản xứ, trong đó chẳng có người bản xứ, đều là người từ 

nơi khác di dân đến. Còn điều kiện di dân, đức Phật A Di Đà rất thông 

minh, di dân cần điều kiện gì? Tâm địa hiền lương, tâm địa thanh tịnh, 

Ngài tuyển chọn những người như vậy; người tâm địa chẳng hiền lương 

thì không được vào, cho nên thế giới ấy tốt đẹp như vậy. 

Chẳng như thế giới Sa Bà của chúng ta có người bản xứ, chẳng có 

cách  chi,  những  người  này  tâm  địa  chẳng  thiện  nên  gọi  là  đời  ác  ngũ 

trược.  Chúng  sanh  tạo  tội  nghiệp  nhiều  như  vậy,  chư  Phật,  Bồ  Tát  tới 

khuyên răn, hướng dẫn, khuyên họ chưa chắc đã nghe, chưa chắc có thể 

y giáo phụng hành. Nhưng Phật, Bồ Tát từ bi đến cùng cực, chúng sanh 

không nghe, các Ngài cũng tới khuyên, sự khuyến cáo này vĩnh viễn sẽ 

chẳng  gián  đoạn,  chẳng  chấm  dứt,  vẫn  hy  vọng  có  một  ngày  bạn  giác 

ngộ, quay trở về. Nên người thực sự hiểu được, giác ngộ rằng hoàn cảnh 

ở  đây  chẳng  dễ  tu  hành,  đức  Phật  khuyên  chúng  ta  di  dân  đến  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  dạy  chúng  ta  [phương 

pháp] di dân. Khi chúng ta hiểu rõ đạo lý, biết được phương pháp, chúng 

ta  sẽ  có  lòng  tin  rất  sâu,  biết  mình  chắc  chắn  có  thể  di  dân  đến  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  ngay  trong  đời  này  được,  chúng  ta  thay  đổi 

hoàn cảnh sinh sống, thay đổi hoàn cảnh tu hành. Chúng ta cũng biết tận 

hư không, trọn khắp pháp giới đều là một thể, nên di dân đến Cực Lạc 

thế giới xong thì phải giúp đỡ những chúng sanh trong lục đạo, đều từ bi, 

có  trí  huệ  giống  chư  Phật,  Bồ  Tát,  họ  đến  răn  dạy,  hướng  dẫn  những 

chúng sanh này. Trong đoạn sau, đức Phật dạy chúng ta phương pháp tu 

hành:

 Năng  ư  thị  thập  trai  nhật,  đối  Phật  Bồ  Tát  chư  hiền  thánh 

 tượng tiền, độc thị kinh nhất biến. Đông Tây Nam Bắc, bách do-tuần 

 nội vô chư tai nạn, đương thử cư gia nhược trưởng nhược ấu, hiện tại 

 vị lai bách thiên tuế trung vĩnh ly ác thú. 

能於是十齋日。對佛菩薩諸賢聖像前。讀是經一遍。

東西南北百由旬內無諸災難。當此居家若長若幼。現在未

來百千歲中永離惡趣。 

 (Nếu trong mười ngày trai này đối trước hình tượng của Phật, Bồ 

 Tát,  cùng  chư  Hiền Thánh  mà  đọc  tụng kinh  này  một  biến,  thì [chung 

 quanh chỗ người đó ở, bốn hướng] Ðông Tây Nam Bắc, trong khoảng 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 580

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 một trăm do-tuần, sẽ không có các tai nạn. Còn trong nhà của người đó, 

 hoặc già hoặc trẻ, trong trăm ngàn năm hiện tại và vị lai được vĩnh viễn  

 xa lìa ác đạo.) 

Quả báo này quá thù thắng, nên nhiều người thấy trong kinh này 

nói như vậy bèn nghi ngờ. Họ cho rằng kinh này quá khoa trương, chẳng 

phù hợp với chân tướng sự thật. Cách nói này thật ra là sai lầm, họ chẳng 

hiểu rõ nghĩa thú nói trong kinh Phật. Kệ khai kinh nói:  “Nguyện giải 

 Như Lai chân thật nghĩa” , câu này rất quan trọng, bạn đã giải sai ý nghĩa 

của Phật rồi, đây là kinh Đại Thừa, chẳng phải là kinh Tiểu Thừa. Kinh 

Đại Thừa là cho Bồ Tát tu học, phàm phu có thể tu Bồ Tát hạnh được 

không? Có thể, kinh Hoa Nghiêm thù thắng nhất, người đương cơ trong 

ấy gọi là Đại Tâm Phàm Phu, phàm phu có thể tu học, phàm phu có thể 

học Bồ Tát pháp, có thể học pháp môn của quả địa Như Lai, như vậy thì 

Phật pháp này  mới viên dung vô ngại. Nhưng bạn nhất định phải phát 

đại  tâm  (tâm  rộng  lớn),  đại  tâm  tức  là  chẳng  vì  mình,  mà  vì  hết  thảy 

chúng sanh, như vậy là đại tâm, có đại tâm thì có thể tu học pháp của 

Đại Thừa Bồ Tát. 

Do  đó  có thể biết, trong kinh nói   “đọc  kinh  này  một  biến” ,  chữ 

đọc nhất định chẳng có nghĩa là chúng ta nhìn kinh này, đọc một lần, thế 

thì quả báo này chắc chắn sẽ không đạt được. Phải đọc như thế nào? Đọc 

xong  phải  có  thể  giải  (hiểu)  ý  nghĩa trong  đó,  giải xong  phải  có  thể  y 

giáo  phụng  hành.  Bạn  coi  câu  cuối  của  mỗi  bộ  kinh  đều  ghi   “tín  thọ 

 phụng hành” , nếu  làm  chẳng nổi bốn  chữ  này,  mỗi  ngày  bạn  đọc  một 

trăm lần thì cũng chẳng được; [như việc] niệm Phật, cổ đức châm biếm 

người ta, nói  “hét bể cổ họng cũng uổng công” , đọc kinh cũng vậy,  “hét

 bể cổ họng cũng uổng công” . Đọc kinh phải y giáo phụng hành, niệm 

Phật cũng phải y giáo phụng hành. Nghe câu Phật hiệu, nhìn thấy tượng 

Phật  thì  phải  nghĩ  đến  lời  răn  dạy  của  Phật  trong  kinh  điển,  là  mượn 

[Phật hiệu và tượng Phật] này để nhắc nhở chính mình, đừng quên lời 

giáo huấn của đức Phật, chúng ta phải thực hiện những lời giáo huấn này 

trong  đời  sống  hằng  ngày.  Không  những  mình  phải  làm  như  vậy,  còn 

phải khuyên người ta làm với mình, như vậy mới gọi là đọc kinh. Nghĩa 

là nói một tháng bạn đọc mười lần, bạn sẽ chẳng quên. 

Phật dạy người xuất gia chúng ta trì giới, mỗi nửa tháng phải đọc 

Giới Kinh một lần, tại sao vậy? Vì sợ quên mất. Nửa tháng tụng một lần 

để  ôn  lại,  phải  y  giáo  phụng  hành,  chẳng  phải  niệm  cho  Phật,  Bồ  Tát 

nghe.  Hàn Sơn, Thập Đắc châm biếm [chuyện] tụng giới nửa tháng, ý 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 581

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

châm biếm là gì? Nửa tháng chỉ đọc một lần, lúc thường ngày thì một 

điều cũng chẳng làm nổi, vậy thì đâu có ích gì! Phải nên tuân giữ từng 

điều  [trong  Giới  Kinh],  phải  làm  cho  bằng  được  từng  điều  mới  đúng. 

Đọc  kinh  cũng  như  vậy,  kinh  Địa  Tạng  dạy  chúng  ta  những  lý  luận, 

nguyên tắc, phương pháp này, [chúng ta] phải làm! Việc này140 còn tốt 

hơn việc tụng giới mỗi nửa tháng. Một tháng tụng Giới Kinh hai lần, ở 

đây  dạy  bạn  mỗi  tháng  đọc  mười  lần.  Hiện  nay  chúng  ta  không  niệm 

kinh Địa Tạng, chúng ta niệm kinh Vô Lượng Thọ được không? Được 

chứ. Kinh Vô Lượng Thọ bao gồm kinh Địa Tạng, nói thật ra chẳng có 

kinh nào mà kinh Vô Lượng Thọ chẳng bao gồm, toàn bộ Phật pháp đều 

rút gọn trong kinh Vô Lượng Thọ. 

Có một năm tôi giảng Đại Ý kinh Địa Tạng ở Mỹ, tại những thành 

phố miền đông nước Mỹ, có vị đồng tu hỏi tôi:  

Thưa pháp sư, không phải thầy chỉ giảng kinh Tịnh Độ thôi sao, 

tại sao thầy lại giảng kinh Địa Tạng? Có phải thầy đã xen tạp không? 

Tôi  nói:  Không  có,  tôi  cũng  đang  giảng  kinh  Vô  Lượng  Thọ, 

giảng pháp môn Tịnh Độ. 

Vị ấy nói: Làm sao kinh Địa Tạng là pháp môn Tịnh Độ được? 

Tôi nói:  Pháp  môn Tịnh  Độ được xây  dựng  trên  cơ sở  của Tam 

Phước, bạn thừa nhận hay không? 

Ông ấy nói: Thừa nhận. 

Tôi nói: Tam Phước là [lời dạy trong] kinh Quán Vô Lượng Thọ, 

câu  đầu  tiên  trong  Tam  Phước:   “Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư 

 trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp” , đúng không? 

Ông nói: Đúng. 

Tôi  nói:  Kinh  Địa  Tạng  giảng  bốn  câu  này,  kinh  này  tức  là  chú 

giải cho bốn câu đó. 

[Nghe xong] ông mới hiểu. Cho nên chúng ta giảng bộ kinh này là 

pháp căn bản của Tịnh Độ, mười sáu chữ trong kinh Tịnh Độ được bao 

gồm trong bộ kinh này, bộ kinh này nói về mười sáu chữ này. Nếu bạn 

không hiểu kinh Địa Tạng thì bạn không hiểu phước thứ nhất trong Tam 

Phước, bạn cũng chẳng biết cách tu làm sao. Thế nên tôi giảng kinh Địa 

Tạng chính là  giảng kinh Tịnh Độ, là giảng kinh Vãng Sanh, tôi chẳng 

rời khỏi Tịnh Tông, chẳng rời khỏi A Di Đà Phật. 

Câu  “Đọc  kinh  này  một  lần” ,  [chúng  ta]  nhất  định  phải  hiểu  ý 

nghĩa trong câu này. Nếu khi đọc có thể hiểu ý nghĩa, lý luận, có thể làm 

140 (tụng kinh Địa Tạng mười lần trong tháng). 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 582

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

theo như câu cuối trong kinh  “tín thọ phụng hành” , vậy mới thực sự gọi 

là đọc kinh. Bạn thực sự làm, thật làm được thì sẽ có hiệu quả [như kinh 

nói].  “Đông tây nam bắc, trong vòng một trăm do-tuần” , do-tuần ở đây 

là tiểu do-tuần. Thời xưa tiểu do-tuần bằng bốn mươi dặm Trung Quốc, 

đơn vị đo lường thời xưa ngắn hơn ngày nay. Trong kinh chúng ta thấy, 

người xưa thân cao một trượng hai thước, thật ra ngày nay có người cao 

một  trượng  hai  không?  Rất nhiều,  quá  nhiều.  Chúng  ta  coi  trong  cuốn 

Châu Xích Khảo của đại sư Hoằng Nhất, trong đoạn nói về ba mươi mốt 

loại giới luật, chư vị hãy xem. Một thước (xích) thời xưa khoảng chừng 

hơn năm tấc (thốn) một chút, chưa tới sáu tấc, cứ như vậy mà tính, một 

trượng141 hai chỉ bằng ngày nay bảy, tám bộ (feet), người cao tám bộ quá 

nhiều. Thế nên phải biết đơn vị đo lường chiều dài thời xưa chẳng giống 

ngày nay. Nếu tính ra một do-tuần ít nhất cũng là mười dặm, chắc có lẽ 

không xê xích nhiều lắm.  “Trăm do-tuần”  rất lớn, ít nhất cũng bằng một 

vùng một trăm dặm, hoặc khoảng một vùng bốn trăm dặm, khu vực lớn 

như vậy không có tai nạn, đây là một người có phước báo. Nếu nói mọi  

người đều tu phước thì sức mạnh ấy còn lớn hơn nữa. 

Phước của một người tu rất yếu ớt, ngày nay Cư Sĩ Lâm xây Niệm 

Phật Đường, mọi người cùng nhau tu tập, chư vị có thể thấy được. Tôi 

nghĩ quý vị học Phật chắc cũng đã đi tới nhiều nơi, cũng gặp không ít 

đạo tràng, ngày nay người Trung Quốc gọi là khí, khí phận này rất hưng 

thịnh, có  thể  trong  đời bạn thấy  Cư  Sĩ  Lâm  là hạng  nhất.  Tại  sao?  Có 

nhiều  người  như  vậy  ở  đó  thật  thà  niệm  Phật,  khi  rời  khỏi  Niệm  Phật 

Đường thì không tính. Khi bước vào Niệm Phật Đường thì họ thật thà 

niệm, thế nên từ trường ấy rất thù thắng, người vào đạo tràng này có thể 

sanh tâm thanh tịnh, tâm hoan hỷ, cái sức mạnh ấy sẽ bảo hựu cả vùng 

đó.  Người  trong  vùng  ấy,  từ  trường  lớn  ấy  phát  ra  các  làn  sóng  ảnh 

hưởng đến khu vực này. Thế nên Niệm Phật Đường này, trong sự tưởng 

tượng của tôi nửa năm sau sẽ ảnh hưởng đến khí phận cả vùng Tân Gia 

Ba, làm cho cư dân Tân Gia Ba ai nấy cũng sanh tâm hoan hỷ. Những 

141 Một trượng là mười xích, như vậy một trượng hai là mười hai xích. Xích vào đời 

Châu chỉ  có 15,8cm, do vậy một trượng hai khoảng độ một thước bảy,  một thước 

tám hiện thời. Chứ nếu tính theo đời Thanh thì một xích là 32cm đến 35cm. Người 

trượng hai sẽ cao gần 4m! Điều dễ hiểu lầm là phần trước dùng chữ Xích với ý nghĩa 

chữ Xích đời Châu (tức 15,8cm), nhưng trong phần sau, khi Hòa Thượng ước tính 

“một trượng hai bằng bảy, tám xích hiện thời” thì chữ Xích này lại được hiểu theo 

nghĩa  hiện  thời,  tức  là  Xích  là  dịch  nghĩa  của  chữ  foot.  Như  vậy,  một  trượng  hai 

tương đương với 7,8 ft. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 24 

 583

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

người cư trú trong khu vực này, trong tâm sẽ rất an tịnh, rất sung sướng, 

rất vui vẻ. Nhờ sức mạnh gì? Làn sóng điện ở đây phát ra quá lớn, vượt 

hơn sự suy nghĩ lung tung của con người, làn sóng lớn này sẽ quân bình 

những làn sóng khác, sanh ra hiệu quả lớn dường ấy. Ngày nay người 

thế gian nói về làn sóng tư tưởng, tư tưởng này của chúng ta là tư tưởng 

của Phật, tư tưởng của Bồ Tát, làn sóng lớn như vậy, lúc tôi giảng kinh 

có nói, tần số của chúng ta giống với tần số của đức Phật A Di Đà nên có 

thể  nối  liền,  do đó  sóng này  có  thể gộp vào  sóng của  Phật, Bồ  Tát  và 

sanh ra hiệu quả rất lớn, hiệu quả, cảm ứng này rất lớn. Ở đây tuy có ba, 

bốn triệu người nhưng không sao cả, từ trường này có thể bao gồm hết, 

có thể làm cho sóng của họ biến đổi thật nhiều, làm cho tâm tình họ bình 

lặng, yên tịnh, tâm tình yên ổn hòa hài, thực sự có thể sanh hoan hỷ, cảm 

giác khu vực này yên ổn, thái bình. Lợi ích của Phật pháp thù thắng như 

vậy nhưng tiếc là chẳng có người biết, chẳng có người thực sự làm! 

Cho nên chúng ta phải cảm kích cư sĩ Lý Mộc Nguyên, nếu chẳng 

có sự ủng hộ mạnh mẽ của ông thì tôi nói làm sao, khuyên như thế nào 

đi nữa cũng khó đạt được hiệu quả, vì nói ra người ta không tin. Ở đây 

cư sĩ Lý Mộc Nguyên tin tưởng, ông chăm lo đầy đủ hết thảy mọi việc, 

phát tâm hết lòng làm việc này. Chúng tôi nghĩ có thể làm chừng nửa 

năm, một năm sau, xã hội đại chúng nhìn thấy hiện tượng này tự nhiên 

sẽ khẳng định, tự nhiên sẽ hoan hỷ. Hiện nay chúng ta thấy người đến 

Cư Sĩ Lâm ngày càng nhiều, hôm qua cư sĩ Lý nói với tôi, người tham 

dự buổi lễ siêu độ kỳ này vượt trội hơn năm ngoái rất nhiều, người niệm 

Phật cũng nhiều thêm. Nghe nói có một số người, vốn là tham gia các 

pháp  hội  khác,  [nhưng  sau  đó]  họ  đều  đến  đây,  đây  là  hiện  tượng  tốt, 

cảm ứng chẳng thể nghĩ bàn! Sự thị hiện này đích thật có hiệu quả như 

vậy, ngày nay chúng ta thấy tận mắt nên càng có thể đoạn dứt nghi hoặc, 

sanh  khởi  lòng  tin.  “Còn  ở  nhà  người  đó,  hoặc  già  hoặc  trẻ,  hiện  tại 

 hoặc vị lai” , hiện tại là lợi ích hiện tiền, vị lai  “trong trăm ngàn năm 

 được vĩnh viễn xa lìa ác đạo” , đây là nói rõ ảnh hưởng sâu rộng. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 25 (Số 14-12-25) 

Xin mở cuốn Khoa Chú quyển trung, trang sáu mươi hai, chúng ta 

đọc kinh văn một lần: 

 Năng ư thị thập trai  nhật, đối  Phật  Bồ  Tát  chư  hiền  thánh  

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 584

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 tượng tiền, độc thị kinh nhất biến. Đông Tây Nam Bắc bách do-tuần 

 nội vô chư tai nạn, đương thử cư gia nhược trưởng nhược ấu, hiện tại  

 vị lai bách thiên tuế trung vĩnh ly ác thú. 

能於是十齋日。對佛菩薩諸賢聖像前。讀是經一遍。

東西南北百由旬內無諸災難。當此居家若長若幼。現在未

來百千歲中永離惡趣。 

 (Nếu trong mười ngày trai này, đối trước hình tượng của Phật, Bồ 

 Tát,  cùng  chư  Hiền Thánh  mà  đọc  tụng kinh  này  một  biến,  thì [chung 

 quanh chỗ người đó ở, bốn hướng] Ðông Tây Nam Bắc, trong khoảng 

 một trăm do-tuần, sẽ không có các tai nạn. Còn nhà của người đó, hoặc 

 già hoặc trẻ, trong trăm ngàn năm hiện tại và vị lai được vĩnh viễn xa lìa 

 ác đạo.) 

Đoạn  kinh  văn  này  nói  về  ích  lợi  của  việc  đọc  kinh,  phía  trước 

chúng  ta  đã  nói  rất  nhiều,  nhưng  ý  nghĩa  này  thật  ra  chẳng  cùng  tận, 

chúng ta phải thấu hiểu sâu vào, muôn vàn xin đừng coi đó là mê tín, nếu 

nghĩ vậy thì lợi ích đời này thậm chí đời sau đều phải bỏ lỡ, như vậy thì 

vô cùng đáng tiếc, thực sự là chẳng có cách chi bù đắp nổi. Chúng ta là 

phàm phu, tâm của chư Phật, Bồ Tát thanh tịnh hơn tâm chúng ta, trí huệ 

của các Ngài cao hơn chúng ta, bất luận các Ngài xem người, xem sự, 

xem vật đều thấu triệt hơn chúng ta, thấy được sâu xa hơn chúng ta. Đối 

với lời nói, giáo huấn của những thánh hiền này chúng ta không thể tin 

sâu, chẳng thể tiếp nhận, phụng hành, cứ thường làm theo vọng tưởng 

của  chính  mình,  đâu  có  lý  nào  không  phạm  lỗi  cho  được?  Do  đó  đức 

Phật  ở  đây  nói:   “Chúng  sanh  trong  cõi  Diêm  Phù  Đề  khởi  tâm  động 

 niệm không có gì chẳng là nghiệp, không có gì chẳng là tội” , câu nào

câu nấy cũng là lời chân thật. Trong kinh tới đoạn này khuyên chúng ta 

mỗi tháng ôn lại kinh điển mười lần, ý nghĩa chân chánh của nó là dạy 

chúng  ta  đừng  quên  lời  răn  dạy  của  Phật,  Bồ  Tát,  từng  giờ  từng  phút 

luôn nghĩ phải y giáo phụng hành, mục đích chân chánh là như vậy. 

Chúng ta cũng tin sâu chẳng nghi hiệu quả có được [từ sự tu tập], 

người ở nơi đây phát tâm chân chánh tu hành, giống như cổ nhân Trung 

Quốc có nói:  “Một người có phước thì mọi người đều thơm lây” , phước 

của  người  này  càng  lớn,  thì  công  đức  và  sức  ảnh  hưởng  của  họ  càng 

rộng. Chỗ này có nghĩa là chân chánh được oai thần chư Phật, Bồ Tát gia 

trì, người tu hành ở địa phương này trong vòng một trăm do-tuần, theo 

cách nói của cổ Ấn Độ, phạm vi một trăm do-tuần rất lớn, một do-tuần là 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 585

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

bốn  mươi  dặm,  một  trăm  do-tuần  là  bốn  ngàn  dặm,  phạm  vi  này  lớn 

dường nào. [Một người] tu hành ở Tân Gia Ba, hầu như cả Trung Quốc 

Đại Lục đều bao gồm trong phạm vi bốn ngàn dặm này, có sức mạnh lớn 

như vậy. Chư vị phải biết tu hành chân thật mới có sức mạnh như vậy; 

nếu  không  phải  tu  thật,  phạm  vi  bốn  chục  thước  cũng  chẳng  đạt  được 

chứ đừng nói đến trăm do- tuần. Đây là sự thật, nhất định phải hiểu đạo 

lý này. Nói thật ra người hiện nay có thể hiểu đạo lý này dễ hơn người 

thời  trước,  người  thời  trước  đọc  kinh  này  mà  có  thể  hiểu,  có  thể  tin, 

chúng ta thật không thể không khâm phục, thiện căn phước đức của họ 

rất  sâu  dầy.  Vì  lời  giải  thích  thời  xưa  không  được  tường  tận,  và  cũng 

không tìm ra chứng cớ. Ngày nay chúng ta có khoa học kỹ thuật tiến bộ, 

dùng phương pháp khoa học để chứng minh nên dễ hiểu hơn thời xưa rất 

nhiều. Đạo lý này đã được giải thích phía trước, hy vọng mọi người suy 

nghĩ kỹ càng. 

Đạo lý này chính là hiện tượng làn sóng (ba động) mà ngày nay 

khoa học gia thường đề cập tới. Phía trước đã nói với chư vị phàm là vật 

chất, đều sanh ra hiện tượng ba động, tất cả sóng của vật chất, các hiện 

tượng đều bình hòa. Sóng của tất cả vật chất, chúng ta gọi là thực vật, 

động vật, rất ôn hòa, rất ổn định, cường độ của làn sóng chấn động sẽ 

không lớn lắm, ở trong một phạm vi nhất định. Vì nó vĩnh viễn giữ trạng 

thái đó, tuy trạng thái này biến hóa, sự biến hóa này rất yếu, đây là nói rõ 

hiện tượng sóng của nó là một hiện tượng bình thường. Khoa học gia cận 

đại  đã  nhận thức  rõ ràng về bản  chất  là chẳng  có  vật chất tồn  tại.  Vật 

chất là gì? Vật chất đích thật là hiện tượng sóng. Nhận thức này rất phi 

thường, rất giống với những gì nói trong Phật pháp. Phật pháp nói vũ trụ, 

chúng sanh sanh khởi như thế nào? Y báo, chánh báo trang nghiêm trong 

thập pháp giới từ đâu đến? Từ Vô Minh đến.  Vô minh không giác sanh

 ra tam tế, cảnh giới do duyên tạo nên lục thô.  142 . Có thể thấy vô minh 

142 Vô minh bất giác sanh tam tế, cảnh giới vi duyên trưởng lục thô. 

“Tam tế lục thô” là từ ngữ xuất phát từ Đại Thừa Khởi Tín Luận. Tam tế và lục thô 

chính là chín trạng huống (thường được gọi là cửu tướng – chín tướng) của các pháp 

huyễn vọng được sanh khởi khi vô minh dấy lên, che lấp Chân Như. Tế là nhỏ nhặt, 

khó thể nhận biết, còn Thô là dễ nhận thấy. Tam Tế gồm:  

1. Vô Minh Nghiệp Tướng (nghiệp tướng): Chính là tướng trạng huyễn vọng sanh 

khởi trước hết khi vô minh dấy động, còn chưa phân biệt được đâu là chủ và khách 

(tức là do vô minh dấy động, chân như bị che lấp, còn chưa phân biệt đâu là chủ thể 

để thấy biết và đối tượng bị thấy biết). 

2. Năng Kiến Tướng (còn gọi là kiến tướng, chuyển tướng): Tướng trạng khi nghiệp 

thức vừa dấy động, biến thành cái tướng làm chủ thể để nhận biết, tức là sanh khởi 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 586

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

chính là hiện tượng sóng, đây thực sự là đã tìm ra nguồn gốc của thập 

pháp  giới  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm,  làm  gì  có  sự  thật  tồn  tại? 

Chúng  ta  cảm  giác  đến  sự  thật  tồn  tại,  đó  là  tướng  tiếp  nối  của  sóng. 

Kinh Kim Cang nói  “như  sương,  cũng  như  tia  chớp” ,  sương  là  tướng 

liên tục nối tiếp, tia chớp (tia sét) là tướng sanh diệt từng sát-na. Sát-na 

sanh diệt nói thật ra chính là không sanh không diệt, sanh diệt đồng thời, 

hiện tượng sóng sanh diệt đồng thời nên Phật nói chẳng sanh chẳng diệt. 

Chúng  ta  phải  thấu  hiểu  không  sanh  không  diệt  chẳng  phải  là  thực  sự 

không  sanh  không  diệt,  nếu  thực  sự  là  không  sanh  không  diệt  thì  nói 

không sanh không diệt chẳng có ý nghĩa gì cả. Nó đích thật có sanh diệt, 

có sanh diệt thì tại sao lại nói nó không sanh không diệt? Vì sanh diệt 

đồng thời. Trong kinh đức Phật dùng tia chớp làm thí dụ, nói tốc độ của 

nó quá nhanh, sau này chúng ta sẽ nói rõ hơn về vấn đề này khi giảng 

kinh Hoa Nghiêm. 

Nhưng làn sóng của chúng sanh hữu tình siêu việt hơn làn sóng 

phát  sanh  từ  vật  chất  không  biết  mạnh  hơn  gấp  bao  nhiêu  lần.  Trong 

kinh chúng ta thấy Phật nói  “Y Báo chuyển theo Chánh Báo” , câu này

rất khó hiểu. Y báo là hoàn cảnh vật chất của chúng ta, hoàn cảnh sinh 

cái tâm nhận biết đối tượng mang tính chủ quan. Do cái tâm này hư huyễn không 

thật nên gọi là Tướng. 

3. Cảnh Giới Tướng (còn gọi là hiện tướng, cảnh tướng): Tức huyễn vọng được biến 

hiện do cái tâm năng kiến vừa nói ở phần trên, tức đối tượng được nhận biết do cái 

tâm phân biệt chủ quan vừa nói ở trên đây. 

Do quá trình từ vô minh nghiệp tướng biến chuyển thành năng kiến tướng và cảnh 

giới tướng rất nhanh, rất nhỏ nhiệm, hầu như không dễ gì nhận biết được nên gọi là 

Tế. 

Lục Thô là:  

1. Trí tướng: Dựa trên cảnh giới tướng bèn khởi phân biệt huyễn vọng nhiễm - tịnh, 

yêu - ghét. 

2. Tương Tục tướng: Do trí tướng phân biệt nên đối với cảnh giới yêu thích bèn sanh 

lòng sung sướng, đối với cảnh giới khó ưa bèn sanh khổ não. Cái tâm cảm nhận ấy 

tiếp nối mãi không ngừng nên gọi là Tương Tục tướng. 

3. Chấp Thủ Tướng: Do Tương Tục tướng trên, ý niệm luôn chấp theo những cảnh 

giới khổ - vui, tạo nghiệp sanh tử nên gọi là Chấp Thủ Tướng. 

4. Kế Danh Tự Tướng: Do Chấp Thủ tướng bèn phân biệt, đặt tên sự vật, phân chia 

khái niệm, do vậy gọi là Kế Danh Tự Tướng. 

5. Khởi Nghiệp Tướng: Y theo Kế Danh Tự Tướng và chấp trước, tạo đủ mọi nghiệp 

nên gọi là Khởi Nghiệp Tướng. 

6. Nghiệp Hệ Khổ Tướng: Do nghiệp có thiện ác nên chịu nỗi khổ sanh tử bức bách, 

chẳng được tự tại nên gọi là Nghiệp Hệ Khổ Tướng. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 587

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

hoạt của chúng ta, Phật nói hoàn cảnh sinh hoạt chuyển tùy theo tâm của 

bạn,  chuyển  theo  từng  tâm  niệm  của  bạn,  [cách  nói  này]  rất  khó  hiểu. 

Kinh Lăng Nghiêm lại nói  “Nếu có thể chuyển cảnh giới thì giống như 

 Như Lai” , chuyển cảnh là hoàn cảnh vật chất có thể [biến đổi] tùy tâm, 

Phật nói [bạn  chuyển được  cảnh] như  vậy  thì cảnh  giới của bạn giống 

như cảnh giới của chư Phật Như Lai. Chúng ta đọc những lời trong kinh 

như vậy đích thật rất khó hiểu, thật ra chúng ta dùng khoa học để chứng 

minh thì dễ hiểu hơn. Nói theo kiểu bây giờ, chúng ta dùng sóng điện để 

thí dụ, [tức là nói đến] sự nhiễu động của sóng điện. Sóng phát ra từ tất 

cả vật chất thì yếu và êm ả, còn sóng phát ra từ tư tưởng của chúng ta thì 

mạnh mẽ, cường độ dao động lớn. Loại sóng này gây nhiễu những thứ 

sóng  khác.  Là  sóng  [tư  tưởng]  của  chúng  ta  phát  ra  mạnh  nên  sẽ  bao 

trùm các loại sóng vật chất, do đó sẽ thay đổi kết cấu của vật chất. Kết 

cấu vật lý là từ làn sóng sanh ra, chỉ cần bạn thay đổi làn sóng của chúng

thì kết cấu của vật chất, thậm chí kết cấu của tinh cầu cũng sẽ thay đổi, 

quỹ đạo của tinh cầu quay trong không gian cũng có thể thay đổi, có thể 

sanh ra làn sóng lớn như vậy. 

Hết thảy sóng của chúng sanh hữu tình được chia thành ba loại: 

Thiện,  Ác,  Vô  ký143.  Sóng  thuộc  loại  vô  ký  rất  bình  hòa,  có  thể  hợp 

chung lại với sóng của hết thảy vật chất, đây là Nhất Chân pháp giới của 

chư Phật Như Lai. Trong thập pháp giới, sóng của hết thảy chúng sanh 

có thiện, có ác nên tạo thành hiện tượng vật chất có biến hóa cực lớn. 

Thực sự vì đạo lý này, vì chân tướng sự thật này nên cổ thánh tiên hiền 

đặc biệt nhấn mạnh sự giáo dục cho hết thảy chúng sanh; nền giáo dục 

của nhà Phật triệt để nhất, nói về quan hệ giữa người với người, quan hệ 

giữa người và hết thảy chúng sanh hữu tình, quan hệ giữa người và hết 

thảy động vật, quan hệ với thực vật, với khoáng vật, với thiên nhiên, sau 

cùng siêu việt quan hệ với thiên địa  quỷ  thần,  quan hệ với  Nhất  Chân 

pháp giới. Giáo lý của Phật dạy chính là nói về những việc này. Khi bạn 

hiểu  rõ,  thông  suốt  hết  rồi  thì  mới  biết  hư  không  pháp  giới  hết  thảy 

chúng sanh và mình là cùng một thể, là một chứ chẳng phải hai. Đã là 

một thể thì lẽ nào chẳng quan hệ với nhau? Bất cứ một tế bào nào trên 

thân thể chúng ta trục trặc đều làm cho toàn thân cảm giác không thoải 

mái, chẳng hạn cuộc ở tại một chỗ nào cả. Một cây kim rất nhỏ đâm vào, 

đâm vào bất kỳ một chỗ nào trên da chúng ta thì toàn thân đều cảm giác 

được. Cùng một đạo lý ấy, khi chúng ta khởi tâm động niệm thì tận hư 

143 Vô ký là không thiện không ác. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 588

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

không trọn khắp pháp giới đều có thể cảm nhận được. Tại sao chúng ta 

cảm nhận không được? Hiện nay thân thể chúng ta chai đá, tê cứng mất 

rồi, đừng nói kim đâm vào bạn chẳng biết, dao cắt bạn cũng chẳng biết 

vì đã tê cứng mất rồi. Tê cứng tức là mê, mê chứ chẳng giác. Thân thể 

chư  Phật,  Bồ  Tát khỏe  mạnh  bình thường,  các  Ngài ở  trong trạng thái 

tỉnh giác, cho nên một chút đau nhức các Ngài đều biết. Do đó chư Phật, 

Bồ  Tát  là  người  khỏe  mạnh,  ổn  định;  chúng  ta  là  người  chẳng  bình 

thường, bị  chai  đá, tê  cứng hết rồi.  Chúng tôi dùng  thí  dụ  như  vậy  thì 

quý bạn dễ hiểu hơn. 

Sau đó bạn có thể khẳng định rằng khi thực sự y giáo tu hành thì 

làn  sóng  này  có  sức  mạnh  rất  lớn.  Tức  là  trong  một  khoảng  cách  như 

vậy, sóng lớn mạnh của bạn có thể bao trùm những sóng bất bình thường 

trong phạm vi này, sóng của bạn trùm lên nó, có thể gây nhiễu sóng của 

nó, nó không thể gây nhiễu sóng của bạn. Sóng của bạn thiện, tốt, nên dù 

chỗ đó có ác, có sóng ác thì sẽ chiêu cảm tai nạn, sóng thiện lành của 

bạn mạnh hơn sóng ác đó, có thể hóa giải tai nạn của nó, làm cho tai nạn 

ấy  không  khởi  lên,  là  đạo  lý  như  vậy.  Thế  nên  tu  hành  phải  hết  lòng, 

phải dùng tâm chân thành, sức ấy mới mạnh. Người thế gian dùng vọng 

tâm, chúng ta dùng chân tâm, dùng chân tâm rất quý báu. Khi bạn dùng 

chân tâm thì sức mạnh rất lớn! Vì hết thảy chư Phật, Bồ Tát dùng chân 

tâm,  tâm  của  bạn  giống  tâm  của  các  Ngài;  nói  cách  khác,  tần  số  dao 

động giống nhau nên tiếp xúc, cảm thông được với các Ngài. Tiếp xúc, 

cảm thông trong nhà Phật gọi là gia trì, người thế gian gọi là bảo hựu, 

tần số của bạn giống với các Ngài mới có thể cảm thông, mới được gia 

trì, được bảo hựu. Nếu tần số của chúng ta khác với tần số của các Ngài, 

làm thế nào cũng không thể khởi cảm ứng, nếu có khởi cảm ứng thì cũng 

là đứng ngoài rìa, chỉ có một chút ảnh hưởng chứ chẳng cảm thông trực 

tiếp. Dùng sóng điện để giải thích những chuyện này thì chư vị dễ hiểu 

hơn. 

Chân  tâm  tuyệt  đối  không  có  vọng  tưởng,  trong  kinh  luận  Đại 

Thừa, Tiểu Thừa, đức Phật khổ lòng mỏi miệng dùng ngàn lời vạn tiếng, 

đã từng vô số lần khuyên chúng ta phải đoạn trừ vọng tưởng, nhất định 

phải bắt đầu từ việc đoạn phiền não. Trong các vọng tưởng, ngã chấp là 

vọng tưởng căn bản nhất, chấp trước thân này là Ta, đây là cội rễ của 

vọng  tưởng.  Vậy  thì  phải tu cái gì?  Thân  này  chẳng  phải  là Ta,  cái gì 

mới  là  Ta?  Ta  có  chứ  chẳng  phải  không  có.  Tận  hư  không  trọn  khắp 

pháp giới là một cái Ta, đức Phật nói lời này người ta không tin. Không 

những phần đông người ta nghe xong không tin, ngay cả người xuất gia 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 589

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

học Phật cả đời, học đến chết cũng không tin. Nếu họ tin thì họ đã thành 

Phật rồi. Tại sao họ không thành Phật được? Vì họ không tin. Tại sao nói 

nếu họ tin thì họ sẽ thành Phật? Tin tưởng thì họ sẽ chứng được pháp 

thân thanh tịnh, tận hư không, khắp pháp giới là một thân, thân này gọi 

là Thể, một thể. Chư vị thường nghe trong Phật pháp có nói  “Vô duyên

 đại từ, đồng thể đại bi” , đồng thể nghĩa là như thế nào? Hư không pháp 

giới và mình cùng một thể, tức là chính mình. Trong Thiền Tông gọi là 

 “mặt mũi vốn sẵn có khi cha mẹ chưa sanh” , mặt mũi vốn có là gì? Tức 

là pháp thân thanh tịnh. Pháp thân đâu có sanh diệt?  Pháp thân chẳng có 

tướng,  nhưng  có  thể  hiện  hết  thảy  tướng.  Chư  Phật,  Bồ  Tát  chẳng  có 

thân, nhưng có thể hiện hết thảy thân. Chúng ta hiểu rõ thì phải làm thực 

sự, đây mới thực sự là chính mình. 

Thế  nên  học  Phật  pháp  rốt  cuộc  là  sự  việc  như  thế  nào?  Chỉ  là 

khôi phục mặt mũi vốn sẵn có mà thôi, trừ việc này ra thì chẳng có được 

cái  gì  hết,  thật  giống  như  câu  nói  trong  hội  giảng  kinh  Lăng  Nghiêm: 

 “Viên mãn Bồ Đề, quay về chỗ chẳng thể được”  144, chẳng qua là khôi 

phục bộ mặt vốn sẵn có của bạn mà thôi, đây là thật chẳng giả. Thế nên 

khế nhập vào cảnh giới này, bạn nhìn thấy chúng sanh được vui thì chính 

mình được vui, chúng sanh thọ khổ thì chính mình thọ khổ, tâm từ bi ấy 

chẳng  phải  miễn  cưỡng,  mà  là  tự  nhiên  sanh  khởi.  Tại  sao  vậy?  Hư 

không pháp giới và mình cùng một thể, tuyệt chẳng có sai khác. Trong 

đoạn kinh này tôi bổ sung một chút ý nghĩa này, hy vọng chư vị đồng tu 

lắng  lòng  để  cân nhắc,  đắn  đo,  thể  nghiệm.  Đời  này  có  thể  nhập  cảnh 

giới của Phật là một vận may to tát! Đây cũng là điều mà chư Phật, Bồ 

Tát kỳ vọng nơi chúng ta. Cho nên chúng ta phải có lòng tin đối với kinh 

điển, khi có thể tin có thể hiểu, thực sự hiểu rõ, sau đó phải thực hành, 

phải  biến  kinh  điển  thành  tư  tưởng,  kiến  giải,  hành  vi  của  mình,  kinh 

điển  chính  là  mình,  mình  chính  là  kinh  điển,  như  vậy  gọi  là  tu  hành 

chứng quả. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Năng ư thập trai nhật mỗi chuyển nhất biến. Hiện thế kim thử 

 cư gia vô chư hoạnh bệnh, y thực phong ích. 

能於十齋日每轉一遍。現世令此居家無諸橫病。衣食

豐溢。

 (Nếu trong mười ngày trai này có thể mỗi ngày đều tụng một biến  

 thì ngay đời hiện tại, những người trong nhà không bị  tai  ương  hoặc  

144 Viên mãn Bồ Đề, quy vô sở đắc. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 590

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 bệnh tật, đồ ăn đồ mặc lại được dư dật.) 

Đề  mục  nhỏ  [trong  Chú  Giải  của  đoạn  này]  là   “Thích  hiện  thế 

 phước  lợi” ,  thích  là  giải  thích,  bạn  được  phước,  lợi  ích  ngay  bây  giờ. 

Chúng ta thấy ở đây khác với đoạn trước chỉ có một chữ, đoạn trước nói 

 “độc thị kinh”  (đọc kinh này), ở đây nói  “chuyển nhất biến” , đoạn trước 

dùng chữ độc, ở đây dùng chữ chuyển. Đoạn này không dùng chữ độc, 

không có nói  “năng ư thập trai nhật mỗi độc nhất biến” . Cái gì gọi là 

chuyển? Chuyển khác với độc ở chỗ nào? Độc là nói trên nhân, chuyển 

là nói trên quả. Sau khi đọc xong, tâm niệm của bạn chuyển biến, hành 

vi chuyển biến, vừa chuyển thì tai nạn sẽ biến thành phước đức. Nếu bạn 

học Phật chẳng thể chuyển trở lại, vậy thì tai nạn của bạn cũng không thể 

thay  đổi,  bạn  vẫn  phải  chịu  tai  nạn,  chữ  này  là  chữ  mấu  chốt  ở  đây. 

Chuyển phải chuyển từ tâm, chuyển trên hành vi, ý nghĩa này rất sâu. 

Thế  nên  đọc  tụng  nhất  định  phải  hiểu  nghĩa,  tại  sao  phải  giảng 

kinh? Đức Phật Thích Ca Mâu Ni lúc còn tại thế giảng kinh thuyết pháp 

bốn  mươi  chín  năm,  phải  giảng  rõ  ràng,  giảng  rành  rẽ,  để  cho  người 

nghe giác ngộ, hiểu rõ. Sau khi hiểu rõ, tư tưởng, quan niệm, hành vi của 

họ sẽ chuyển trở lại, chuyển ác thành thiện, chuyển ô nhiễm thành thanh 

tịnh,  trên  nhân  vừa  chuyển  thì  quả  đương  nhiên  sẽ  chuyển,  đây  tức  là 

 “Nếu có thể chuyển cảnh, thì cũng giống như Như Lai”  145. Cảnh chuyển 

từ  đâu?  Chuyển  từ  tâm,  nói  theo  bây  giờ  là  chuyển  trên  làn  sóng  tư 

tưởng  của  mình.  Lúc  trước  tư  tưởng  đều  là  tự  tư,  tự  lợi,  tham-sân-si-

mạn, tổn hại người, lợi mình, đều là những làn sóng như vậy. Hiện nay 

những làn sóng này thay đổi rồi, chúng ta khởi tâm động niệm đều vì lợi 

ích chúng sanh, xả mình vì người, sóng phát ra đều là đại từ đại bi, thanh 

tịnh  vô  nhiễm,  sóng  như  vậy  làm  sao  không  chuyển  hoàn  cảnh  cho 

được? Cảnh giới  vốn  chẳng  có  thiện  ác, vốn là thanh tịnh,  nói  thật  ra, 

vốn là một tịnh độ. Tại sao tịnh độ lại biến thành đời ác ngũ trược? Vì 

tâm niệm ác của chúng ta thay đổi hoàn cảnh này, đây là lời đức Phật 

giải thích cho chúng ta. Chúng ta càng nghĩ lời Phật dạy càng thấy có lý, 

chúng ta tự thí nghiệm thì quả thật đúng như vậy, thế nên nhất định phải 

phụng hành thì mới được lợi ích. Ngài Thanh Lương giảng giải kinh Hoa 

Nghiêm,  Ngài  dùng  bốn  cương  lãnh  Tín,  Giải,  Hành,  Chứng  để  giới 

thiệu cho chúng ta. Chúng ta phải làm bốn chữ này cùng lúc, không thể 

có trước sau, có trước sau thì hiệu quả sẽ rất chậm. Hiện nay tai nạn đã  

145 Nhược năng chuyển cảnh tắc đồng Như Lai. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 591

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

đến, cách thức chậm này không kịp nữa, cho nên phải làm cùng một lúc. 

Ngày nay Cư Sĩ Lâm,  chúng ta dùng phương pháp  này. Giảng  

đường chúng ta mỗi ngày giảng kinh hai giờ, một năm ba trăm sáu mươi 

ngày  không  gián  đoạn,  đây  là  Tín,  Giải;  Niệm  Phật  Đường  mỗi  ngày 

niệm Phật không gián đoạn, đó là Hành, Chứng. Chúng ta tiến hành Tín, 

Giải, Hành, Chứng cùng lúc, Giải Môn giúp Hành Môn, Hành Môn giúp 

Giải Môn, Giải Hành bổ khuyết thành tựu lẫn nhau, hiệu quả sẽ rất lớn. 

Quả thật có thể y giáo phụng hành, công đức lợi ích sẽ không thể nghĩ 

bàn. Chúng ta phải tin sâu, kinh là kinh trong tâm chúng ta. Thế Tôn từ 

chân tâm tuôn trào ra, chân tâm của Thế Tôn tức là chân tâm của chúng 

ta,  tâm  là  tâm  hiện  nay,  hai  mà  không  hai,  cho  nên  công  đức  lợi  ích 

chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Chữ   “hiện  thế”   ở  đây  tức  là  chỗ  ở  hiện  nay  của 

chúng ta bình yên, hạnh phúc, chẳng có tai nạn, có cơm no áo ấm, có thể 

đạt  đến  hiệu  quả  này.  Hiệu  quả  này  rất  nhỏ,  đâu  có  lý  nào  không  đạt 

được! Xin xem tiếp kinh văn: 

 Thị  cố  Phổ  Quảng,  đương  tri  Địa  Tạng  Bồ  Tát  hữu  như  thị 

 đẳng bất khả thuyết bách thiên vạn ức đại oai thần lực lợi ích chi sự. 

是故普廣。當知地藏菩薩有如是等不可說百千萬億大

威神力利益之事。

 (Vì thế Phổ Quảng, nên biết rằng Ðịa Tạng Bồ Tát có trăm ngàn 

 vạn ức sự đại oai thần lực lợi ích chẳng thể nói hết như thế.) 

Đây là lời tổng kết. Địa Tạng Bồ Tát, ba chữ  “như thị đẳng”  tổng 

kết những lợi ích của sự tín thọ phụng hành nói phía trước, quy kết về 

oai thần của Địa Tạng Bồ Tát gia trì. Địa Tạng Bồ Tát là tiêu biểu pháp, 

là  tượng  trưng,  nội  dung  chân  chánh  của  Ngài  là  kho  tàng  vốn  sẵn  có 

trong tự tánh của chúng ta. Kho tàng này, trong kinh thường nói tự tánh 

vốn đầy đủ vô lượng trí huệ, vô lượng đức năng; đức là đức tướng, y báo 

chánh báo trang nghiêm trong Nhất Chân pháp giới là đức tướng; năng 

là năng lực, tức là  “đại oai thần lực”  nói ở đây, những thứ này vốn đầy 

đủ trong tự tánh chúng ta. Không những kinh này, hết thảy tất cả những 

kinh Phật dạy đều là đức năng vốn sẵn có trong tự tánh, nếu tách khỏi tự 

tánh thì chẳng có một pháp nào có thể được. Do đó có thể biết, đọc kinh 

đối diện  chư  Phật,  Bồ  Tát,  dùng  tâm  chân thành  cung kính  bèn  có  thể 

khai phát tự tánh, làm cho tánh đức của chính mình cũng có thể khởi lên. 

Hiện tượng  làn sóng  của  chúng  ta bèn  nối liền với  [làn  sóng]  của  chư 

Phật, Bồ Tát vì tần số đều giống nhau. Lúc bấy giờ hết thảy những nghi 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 592

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

ngờ, lo âu của chúng ta mới có thể đoạn dứt, đoạn dứt nghi hoặc mới có 

thể sanh khởi lòng tin chân chánh, lòng tin thành tựu Phật sự, tức là sự 

nghiệp tự lợi lợi tha, lòng tin là cội rễ, kinh Hoa Nghiêm nói  “Lòng tin

 là cội nguồn của đạo, mẹ của công đức”  146, đạo tức là đạo thành Phật, 

chuyển  phàm  thành  thánh;  thánh  đạt  đến  cứu  cánh  viên  mãn  là  thành 

Phật, lòng tin là cội rễ. Công đức là tự lợi, lợi tha; tự lợi, lợi tha đạt đến 

cứu cánh viên mãn cũng được xây dựng từ lòng tin. 

Ngày nay chúng ta làm không đủ, chẳng viên mãn, nguyên nhân ở 

tại chỗ nào? Nguyên nhân ở chỗ chẳng xây dựng lòng tin, lòng tin chẳng 

đủ. Lòng tin chẳng đủ là vì chẳng thấu triệt, hiểu rõ chân tướng sự thật. 

Do đó Giải có thể trợ giúp cho Tín, Tín có thể trợ giúp Giải, Hành có thể 

trợ  giúp  Tín,  Tín  có  thể  giúp  Hành,  tuy  nói  bốn  chữ  Tín,  Giải,  Hành, 

Chứng, thật ra chỉ là một sự việc. Mỗi chữ đều phải bao gồm ba chữ kia, 

nếu  không  bao  gồm  ba  chữ  kia  thì  không  thể  gọi  là  Tín.  Trong  Tín 

không có Giải, không có Hành, không có Chứng thì không gọi là Tín; 

nếu trong Giải không có Tín, không có Hành, không có Chứng thì chẳng 

gọi là Giải. Phật pháp là viên dung, viên tu viên chứng, tiến bộ phát triển 

sẽ rất nhanh chóng. Ðoạn tiếp theo sau nói: 

 Diêm Phù chúng sanh ư thử đại sĩ hữu đại nhân duyên. 

閻浮眾生於此大士有大因緣。

 (Chúng sanh trong cõi Diêm Phù có đại nhân duyên với vị đại sĩ 

 này.)

 “Diêm Phù chúng sanh” ,  Diêm  Phù  là  nói  thế  giới,  địa  cầu  của 

chúng ta. Chúng sanh trên quả địa cầu này có đại nhân duyên với Địa 

Tạng Bồ Tát, có duyên gặp nhau sẽ hoan hỷ, không có duyên sẽ khó tiếp 

nhận.  Chuyện  này  trong  đời  sống  của  chúng  ta  cũng  có  thể  nhận  biết 

được. Khi chúng ta đi tới một chỗ xa lạ, đặc biệt như lúc đi du lịch, lần 

đầu tiên đến đó du lịch, chúng ta gặp rất nhiều người, có người vừa nhìn 

liền rất thuận thảo, nhìn thấy rất hoan hỷ, có người vừa nhìn liền chán 

ghét  [mặc  dù]  trước  đó  chưa  từng  qua  lại  với  họ.  Tại  sao  lại  có  hiện 

tượng như vậy? Hiện tượng này chính là do duyên phận đời trước. Khi 

gặp  liền  hoan  hỷ,  mình  gặp  họ  cũng  hoan  hỷ,  họ  gặp  mình  cũng  vui 

mừng, đây là thiện duyên đời trước. Còn khi chúng ta gặp nhau liền cảm 

thấy không thuận mắt, họ gặp mình cũng chẳng vừa lòng thì đây là ác 

146 Tín vi đạo nguyên công đức mẫu. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 593

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

duyên  đời  trước.  Có  thể  chúng  ta  trong  đời  này,  chỉ  trong  vòng  mấy 

giây, mấy phút, cả đời chỉ gặp mặt một lần như vậy, muốn gặp thêm lần 

thứ nhì sẽ rất khó khăn, những chuyện như vậy quá nhiều. Tuy có duyên, 

duyên rất mỏng, duyên chỉ gặp một lần trong cả đời, thời gian vô cùng 

ngắn  ngủi,  [dựa  trên  những  việc  này]  chúng  ta  có  thể  hiểu  được  nhân 

duyên đời trước. 

Còn một chuyện cũng có thể chứng minh được chúng ta chắc chắn 

có đời quá khứ. Khi chúng ta đi du lịch tới một địa phương nào đó, chưa 

từng  tới  đó  bao  giờ,  cả  đời  đích  thật  là  lần  đầu  tiên  tới  đó  nhưng  đột 

nhiên cảm thấy hoàn cảnh nơi đó rất quen thuộc, hình như đã gặp qua 

rồi, đó là do nguyên nhân gì? Đời quá khứ bạn đã cư trú ở nơi đó rồi, 

nếu không thì bạn làm sao cảm thấy rất quen thuộc được? Từ trước tới 

giờ chưa hề có ai giới thiệu thì bạn làm sao cảm thấy quen thuộc? Ðiều 

này  chứng  minh  con  ngýời nhất  ðịnh  có  ðời  trýớc.  Lúc  tôi  ở Mỹ,  tiểu 

bang Texas, có một vị ðồng tu, cý sĩ Thái Vãn Hùng, ông kể lại nhân 

duyên giúp ông học Phật, ông biết ðýợc, thấu hiểu có ðời quá khứ thực 

sự. Có một lần ngẫu nhiên lái xe tại vùng phụ cận ở Cựu Kim Sõn (San 

Francisco) bị  lạc ðýờng, khi  chạy  ðến  một  thành  phố nhỏ, từ  trýớc  tới 

giờ chýa hề ðến ðó, ông ðột nhiên cảm thấy thành phố ðó rất quen thuộc, 

ông  biết  ðýờng  ðó  phải  ði  nhý  thế  nào,  ông  lái  xe  ði  theo  quả  nhiên 

không sai. Sau ðó càng nghĩ càng cảm thấy kỳ lạ, nếu không phải ðời 

trýớc ðã từng ở nơi đó thì làm sao quen thuộc như vậy? Làm sao có ấn 

tượng  sâu  sắc  như  vậy?  Chắc  chắn  đã  cư  trú  ở  đó  nhiều  năm  nên  ấn 

tượng mới sâu đậm  như vậy, đây là lời ông đích thân kể lại. Chắc đời 

trước chẳng có làm  chuyện xấu gì nên đời này lại đầu thai làm người. 

Thế nên con người đích thật có đời quá khứ, có quá khứ tức là có tương 

lai,  đây  là  nói  về  chân  tướng  sự  thật  của  nhân  quả  luân  hồi,  rất  nhiều 

người đã từng trải qua. Chúng ta cũng đã từng trải qua nhưng chẳng rõ 

ràng như ông Thái, chẳng sâu đậm như vậy. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Thị chư chúng sanh văn Bồ Tát danh kiến Bồ Tát tượng, nãi chí 

 văn thị kinh tam tự ngũ tự hoặc nhất kệ nhất cú giả. Hiện tại thù diệu 

 an  lạc,  vị  lai  chi  thế  bách  thiên  vạn  sanh,  thường  đắc  đoan  chánh 

 sanh tôn quý gia. 

是諸眾生聞菩薩名見菩薩像。乃至聞是經三字五字或

一偈一句者。現在殊妙安樂。未來之世百千萬生。常得端

正生尊貴家。

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 594

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 (Nếu những chúng sanh đó được nghe danh hiệu của Bồ Tát, thấy 

 tượng của Bồ Tát, cho đến được nghe chừng ba chữ hoặc năm chữ trong 

 kinh này, hoặc một bài kệ hay một câu, thì hiện tại được sự an vui thù 

 thắng vi diệu, và trăm ngàn vạn đời vị lai thường được đoan chánh, sanh 

 vào nhà tôn quý.)

Đây  là  lời  tán  thán  cùng  cực,  nói  rõ  sự  lợi  ích  của  sự  nghe  đến 

danh hiệu, thấy hình tượng, lời văn trong kinh điển đơn giản, nhưng hàm 

nghĩa sâu rộng.  “Văn Bồ Tát danh, kiến Bồ Tát tượng”  cho đến tiếp xúc 

bộ kinh này, lợi ích của mỗi người có sâu cạn khác nhau. Có người hoàn 

toàn chẳng có dịp tiếp xúc Phật pháp, giống như những người đi tham 

quan du lịch, đặc biệt là đi du lịch Trung Quốc, tham quan chùa chiền ở 

Trung  Quốc  là  trọng  điểm  của  các  đoàn  du  lịch,  người  ngoại  quốc  rất 

thích [đến những nơi này].  Hơn phân nữa là tín đồ Cơ Đốc Giáo, Thiên 

Chúa Giáo, và những tôn giáo khác, họ chẳng biết gì về Phật pháp. Nhờ 

chuyến  đi  du  lịch  nên  nhìn  thấy  các  tượng  Phật,  tượng  Bồ  Tát,  đương 

nhiên họ sẽ chẳng có lòng tin, thậm chí họ còn coi những thứ này là mê 

tín.  Mức  độ  cao  hơn  một  chút  thì  họ  sẽ  coi  đó  như  là  tác  phẩm  nghệ 

thuật, thưởng thức những tượng này như là tác phẩm nghệ thuật. Có lợi 

ích hay không? Có chứ. Giống như câu nói trong nhà Phật  “Một khi lọt 

 vào tai, vĩnh viễn thành hạt giống đạo” . Một khi lọt vào tai, và một khi 

lọt vào mắt có cùng ý nghĩa. Nhĩ căn nghe đến âm thanh niệm Phật, tụng 

kinh, đó là nhĩ căn; nhìn thấy hình tượng Phật, Bồ Tát là nhãn căn, vĩnh 

viễn là hạt giống đạo trong A Lại Da thức. Bất luận là cố ý, vô ý, bất 

luận là tán thán, hủy báng, đều trở thành hạt giống kim cang, chỉ sợ là cả 

đời họ chẳng có duyên được tiếp xúc, vậy thì vô cùng đáng tiếc. [Nếu 

họ] hủy báng cũng chẳng sao cả, khi họ tiếp xúc đến, nếu họ hủy báng 

thì  họ  sẽ  chịu  quả  báo  của  sự  hủy  báng,  sau  khi  chịu  quả  báo  xong, 

tương lai có duyên gặp lại thì họ sẽ tin, họ sẽ có thể được độ. 

Từ đó có thể biết, kết pháp duyên với chúng sanh là một chuyện 

tốt, trong thế pháp, xuất thế pháp đều là chuyện tốt hạng nhất. Lúc rộng 

kết  pháp  duyên  không  nên  có  húy  kỵ  gì  cả,  đừng  cho  là  họ  sẽ  khinh 

nhờn, khuấy nhiễu hình tượng Phật, Bồ Tát và tạo nhiều nghiệp tội, vậy 

thì  bạn  sẽ  chẳng  dám  đụng,  bạn  làm  sao  có  thể  kết  duyên  với  chúng 

sanh?  Khởi  tâm  tôn  trọng,  kính  ngưỡng  đối  với  Phật,  Bồ  Tát  đó  là 

chuyện  đã  vào  cửa  Phật  rồi,  chúng  ta  phải  tôn  trọng,  cung  kính  hình 

tượng Phật, Bồ Tát. Nhưng khi chúng ta giới thiệu cho người khác thì 

không cần phải có những lo lắng này. Giới thiệu cho người khác là gieo 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 595

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

hạt giống Phật trong A Lại Da thức của người ta, cho dù hủy báng, sỉ 

nhục cũng không sao, lẽ nào Phật, Bồ Tát lại hiềm trách bạn? [Những 

kẻ] hiềm trách đều là phàm phu, chẳng phải thánh nhân, [Phật, Bồ Tát] 

tuyệt sẽ chẳng hiềm trách. Cho nên hiện nay chúng ta có khi nhìn thấy, 

trên giấy gói đồ có in hình tượng Phật, Bồ Tát, báo chí cũng thường in 

danh hiệu và cũng có hình tượng Phật, Bồ Tát. Có một số đồng tu gặp 

những chuyện này đến hỏi tôi phải làm sao? Giấy báo này có thể đem bỏ 

không?  Phải  xử  lý  như  thế  nào?  Họ  rất hoang  mang.  Như  vậy  là  khởi 

phân biệt, chấp trước, phải biết in [hình Phật, Bồ Tát] trên báo là để kết 

pháp duyên, trồng thiện duyên với rất nhiều chúng sanh. Chúng ta gặp 

thì phải xử lý như thế nào? Phải coi [hoàn cảnh] của bạn. Nếu nhà bạn 

có chỗ cất giữ, bạn có thể cắt hình, danh hiệu Phật, Bồ Tát trên báo, hoặc 

dán lên sách, làm kỷ niệm cũng tốt. Nếu không làm như vậy thì cứ xử lý 

như những báo chí thường cũng được, chẳng cần phải chấp trước, chẳng 

cần phải tính toán. Đặc biệt là người tạo ác trên thế gian này nhiều, tạo 

danh hiệu và hình tượng Phật, Bồ Tát càng nhiều càng tốt. Sự phát tâm 

khác nhau, tâm này là nhằm đem lại lợi ích cho hết thảy chúng sanh, hy 

vọng chúng sanh trồng hạt giống Phật, Bồ Tát, đây là chuyện tốt. Đừng 

nghĩ như vậy là không cung kính, đoạn mất duyên này, vậy thì rất đáng 

tiếc. 

Chỗ này nói việc lợi ích vô cùng rõ ràng. Người có được lợi ích 

[nhiều hay ít là] tùy theo tâm của họ, tùy theo nguyện của họ, nếu họ có 

thể giải, có thể hành, thì lợi ích ấy càng thù thắng, lợi ích càng lớn. Họ 

nghe danh hiệu, thấy tượng, không hiểu thì cũng không thể hành, lợi ích 

này ẩn chứa trong A Lại Da thức của họ, bây giờ không thể đạt được lợi 

ích. Họ chẳng đạt được sự  “Hiện tại thù diệu an lạc”  nói ở đây. Đến khi 

nào họ mới đạt được lợi ích? Đời sau khi họ có cơ duyên gặp được, lúc 

gặp được, nếu duyên thù thắng gặp được thiện tri thức, bạn đồng tham, 

đạo hữu tốt giúp họ có thể giải có thể hành thì lợi ích an lạc thù thắng 

của họ mới hiện tiền. Do đó trong ấy chẳng có mê tín, nhân duyên sai 

khác  trong  ấy  vô  lượng  vô  biên.  Chúng  ta  phải  hiểu  đạo  lý  này,  hiểu 

chân  tướng  sự  thật  này,  khi  có  người  đến  hỏi,  chúng  ta  có  thể  trả  lời, 

giúp họ đoạn dứt nghi hoặc và sanh lòng tin. Phàm những người đến hỏi 

đều là người trong đời quá khứ có hạt giống này, đã từng có duyên nghe 

pháp, nghe danh hiệu, thấy hình tượng. Chúng ta hãy suy nghĩ kỹ càng 

trong đời quá khứ, thậm chí trong kiếp lâu xa về trước chúng ta đã trồng 

nhân, đến đời này chúng ta mới gặp được duyên, duyên mới chín muồi. 

Cho nên gặp được bộ kinh này liền có thể sanh tâm hoan hỷ, càng đọc 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 596

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

càng hoan hỷ, hiểu được thì hoan hỷ, không hiểu cũng hoan hỷ, [vì đã 

gieo  trồng]  duyên  rất  sâu  đậm!  Duyên  này  chắc  chắn  là  đã  được  gieo 

trồng đời trước, không thể nào đời này vừa tiếp xúc liền sanh tâm hoan 

hỷ, không có lý như vậy. 

Hiện  nay  có  rất  nhiều  người  nhìn  thấy  [hình  tượng]  không  thể 

sanh tâm  hoan  hỷ,  không  phải  cũng giống  như  chúng ta trong  đời quá 

khứ hay sao, chúng ta là người từng trải qua nên hiểu được, đã trải qua 

nhiều  đời  nhiều  kiếp  mới  thành  tựu.  Hiện  nay  chúng  ta  giúp  họ  trồng 

nhân, chúng ta cũng rất rõ phải đợi đến đời sau, kiếp sau khi duyên chín 

muồi thì họ mới được độ. Trong tâm người thế gian nghĩ đoạn thời gian 

này quá dài, nhưng trong chân tướng sự thật thì thời gian là giả, [thực sự 

là]  chẳng  có thời  gian.  Thời gian  và không  gian đều  là  một khái niệm 

trừu tượng, tuyệt chẳng phải sự thật. Kinh Hoa Nghiêm nói  “niệm kiếp 

 viên dung” , một niệm có thể kéo dài đến vô lượng kiếp, vô lượng kiếp 

có thể rút ngắn thành một niệm. Trong kinh Đại Thừa thường nói  “mười 

 đời xưa nay chẳng lìa một niệm”  147, chính là đạo lý này. Chúng ta chẳng 

nhìn  thấy  chân  tướng,  giống  như  chúng  ta  coi  phim  vậy,  chúng  ta  chỉ 

thấy hình bóng hiện trên màn ảnh, chẳng nhìn thấy tấm phim trong máy 

chiếu phim, chiếu trên màn ảnh [thì nhìn thấy] có trước có sau, nếu nhìn 

thấy  các  tấm  phim  trong  máy  chiếu hình,  lấy  ra  cả  một  cuồn phim  thì 

chẳng có trước sau. Do đó có thể biết, chúng ta thấy có thời gian, có quá 

khứ,  có  tương  lai  là  do  cảm  giác  sai  lầm  nên  nhìn  thấy  ảo  tưởng  này. 

Nếu bạn hiểu chân tướng sự thật thì bạn cũng như đang trong máy chiếu 

phim, nhìn thấy mỗi tấm phim chẳng có trước sau gì cả. 

Cho nên chuyện chúng ta nên làm là giúp đỡ hết thảy chúng sanh 

trồng thiện căn, tu Bồ Tát hạnh, thành Bồ Tát đạo. Hơn nữa phải tích cực 

làm,  giúp  đỡ  mọi  người  vô  điều  kiện,  trong  ấy  không  có  phân  biệt, 

không có chấp trước, dùng tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng mà làm, như 

vậy  thì  công  đức  tự  nhiên  sẽ  viên  mãn.  Trong  kinh  nói  lợi  ích   “trăm 

 ngàn vạn đời thường được đoan chánh, sanh nhà tôn quý” , đây là điều 

mọi người trong thế gian mong cầu, chỉ nêu ra một thí dụ mà thôi, công 

đức lợi ích thực sự thì thù thắng hơn việc này nhiều. Pháp sư Thanh Liên 

chú giải đoạn này rất hay, Ngài dùng những gì nói trong kinh điển tương 

đối sâu một chút, nhưng chúng ta trong các buổi giảng đã nói rất nhiều, 

nếu chư vị có thể hiểu ý nghĩa này thì coi chú giải của Ngài chẳng khó. 

Xin xem tiếp kinh văn, trang sáu mươi sáu: 

147 Thập thế cổ kim bất ly nhất niệm. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 597

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

 Nhĩ thời Phổ Quảng Bồ Tát văn Phật Như Lai xưng dương tán  

 thán Địa Tạng Bồ Tát dĩ, hồ quỵ hiệp chưởng phục bạch Phật ngôn:  

 “Thế Tôn, ngã cửu tri thị đại sĩ hữu như thử bất khả tư nghị thần lực 

 cập đại thệ nguyện lực,  vị  vị lai  chúng sanh  khiển  tri lợi  ích  cố  vấn 

 Như Lai duy nhiên đính thọ”. 

爾時普廣菩薩聞佛如來稱揚讚歎地藏菩薩已。胡跪合

掌復白佛言。世尊。我久知是大士有如此不可思議神力及

大誓願力。為未來眾生遣知利益故問如來唯然頂受。

 (Lúc đó, Bồ Tát Phổ Quảng nghe Ðức Phật Như Lai xưng dương 

 tán thán  Bồ  Tát  Ðịa  Tạng  xong,  liền quỳ  xuống chắp  tay và bạch đức 

 Phật rằng: “Bạch Thế Tôn! Từ lâu con đã biết vị đại sĩ này có thần lực 

 chẳng  thể nghĩ  bàn và  sức  mạnh  của thệ  nguyện lớn như  vậy,  song  vì 

 muốn cho chúng sanh đời sau biết rõ sự lợi ích, nên con mới thỉnh vấn 

 đức Như Lai. Con xin cung kính lãnh thọ”.) 

Đây là Bồ Tát thay chúng ta hỏi Thế Tôn, Thế Tôn dạy nhiều như 

vậy, phải đặt tựa đề kinh này là gì? Đến chỗ này hỏi tên kinh, tương lai 

lúc kết tập nên dùng tên gì? Giống như người thế gian làm văn vậy, từ 

xưa đến nay rất nhiều người viết văn, viết văn chương xong rồi đặt tựa 

đề, đây là một cách làm thông thường. Khi chúng ta còn là học trò, thầy 

giáo ra tựa đề cho chúng ta làm văn, chúng ta phải y theo tựa đề này mà 

làm, như vậy khá khó, đó là tập luyện. Thực sự viết văn là sau khi viết 

xong, xem lại nội dung rồi đặt tựa đề. Giống như chúng ta hiện nay mỗi 

buổi sáng, ăn cơm xong nói chuyện với mọi người, nói tùy tiện, các bạn 

thâu âm rồi viết thành văn, sau đó coi nội dung và đặt một tựa đề làm cho 

người ta đọc đến tựa đề này liền biết nội dung của buổi nói chuyện ngày 

hôm đó. Đức Phật giảng kinh lúc ban đầu cũng chẳng đặt ra một tựa đề 

rồi mới nói, đều là ứng cơ thuyết pháp, khi kết tập mới đặt tựa đề. Nhưng 

kinh  Phật  phần  nhiều  đều  là  sau  khi  đại  chúng  nghe  xong,  hoặc  nghe 

được phân nửa, có người đến thỉnh giáo, thỉnh Phật khai thị. Trong kinh 

chúng  ta  thấy  những  trường hợp  này  rất  nhiều.  Có  khi không  có người 

hỏi, đức Phật cũng chẳng nói, sau khi kết tập, người kết tập mới đặt ra 

một tựa đề. Nhưng trường hợp này rất ít, phần nhiều đều do đức Phật đặt 

tựa đề. Ở đây Phổ Quảng Bồ Tát hỏi đề kinh, tên kinh này thay chúng ta. 

 “Nhĩ thời”  là lúc đức Thế Tôn dạy cho chúng ta về các sự tu hành, 

giáo huấn, các sự tích, công đức của Địa Tạng Bồ Tát. Sau khi nói xong, 

Phổ Quảng Bồ Tát  “hồ quỵ hiệp chưởng” . Quỵ lúc trước là lễ tiết long 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 598

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

trọng  nhất,  người  Trung  Quốc  hành  lễ  quỳ  lạy  khác  với  người  ngoại 

quốc,  “hồ quỵ”  là lễ tiết của ngoại quốc, chẳng phải lễ của Trung Quốc. 

Người Trung Quốc quỳ thì hai đầu gối đều chạm đất, thời cổ Ấn Độ thì 

gối  bên  phải  chạm  đất,  chỉ  quỳ  trên  một  gối,  chẳng  giống  như  người 

Trung Quốc. Cách quỳ này có dụng ý, tiện cho thầy sai bảo, thầy có sai 

bảo gì, động tác lanh lẹ, [quỳ như vậy thì] đứng dậy thật nhanh, thật dễ, 

phục vụ cho thầy. Niệm niệm chẳng quên phụng sự sư trưởng, là ý nghĩa 

này, do đó đây là một thái độ rất cung kính.  “Hiệp chưởng”  tượng trưng 

nhất tâm, đều là tiêu biểu pháp. Mười đầu ngón tay tượng trưng tâm tán 

loạn của chúng ta, suy nghĩ lung tung, chắp tay tức là thâu tóm tâm lại, 

hết  thảy  tất  cả  vọng  niệm  lúc  này  đều  phải  buông  xuống,  nhất  tâm 

chuyên chú, chắp tay tiêu biểu cho ý nghĩa này. Hợp lại thành một, tiêu 

biểu  ý  nghĩa  này,  tiêu  biểu  cung  kính.  “Bạch  Phật  ngôn” ,  bạch  là  từ 

ngữ biểu thị cung kính, kẻ dưới thưa hỏi người trên. Từ ngôn ngữ của 

Ngài chúng ta biết Phổ Quảng cũng là Đẳng Giác Bồ Tát, chẳng phải là 

người  thường,  cũng  là  chư  Phật  Như  Lai  thị  hiện,  đúng  như  câu  nói 

 “Một Phật ra đời, ngàn Phật ủng hộ” . Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đóng 

vai chánh trong tuồng hát, chư Phật Như Lai đóng vai phụ, cùng nhau 

đóng vở kịch này cho hay, hy vọng chúng sanh xem kịch xong có thể 

giác ngộ, thế nên Phật pháp đích thật là diễn tuồng [để giáo hóa chúng 

sanh]. 

Trong tay tôi còn có một kịch bản, đó là tuồng Mục Liên Cứu Mẹ, 

rất hợp với tháng bảy này. Bản này thực sự là bản kịch [có quy mô] to 

lớn, đáng tiếc là chẳng ai biểu diễn, có kịch bản nhưng không ai trình 

diễn. Thời xưa trong nhà Phật có rất nhiều kịch bản như vầy, chúng ta 

không lưu ý để sưu tập, nếu lưu ý sưu tập thì sẽ thấy rất nhiều. Hiện nay 

nếu có thể dùng phương pháp hiện đại để đóng kịch này, làm thành phim 

bộ, dùng phương pháp này để hoằng pháp lợi sanh, hiệu quả sẽ rất lớn. 

Nhà Phật thường nói phương tiện có nhiều cửa, chẳng câu nệ một hình 

thức nào cả. Nếu chúng ta thực sự có nhân tài, có tu dưỡng về văn học, 

có lòng ưa thích, hiểu âm nhạc, biết diễn kịch, chúng ta sẽ viết ra những 

kịch bản này tặng cho giới [nghệ sĩ] làm phim, cho họ trình diễn trên đài 

truyền hình, được vậy thì lợi ích hoằng pháp lợi sanh sẽ rất lớn. Hiệu quả 

sẽ thù thắng hơn chúng ta giảng kinh thuyết pháp trên giảng đài không 

biết gấp bao nhiêu lần, [do đó chúng ta] nên phát triển theo đường hướng 

này. Đạo diễn, diễn viên cho những tuồng này nên nghe giảng trước, sau 

khi hiểu rõ xong mới viết kịch bản, diễn kịch, dùng phương pháp như 

vậy mới được. Hiện đại hóa, bản địa hóa, ngày nay chúng ta nói bản địa 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 599

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

là nói về cả địa cầu, hiện nay phương tiện truyền thông phát triển, giao 

thông thuận tiện, địa cầu [dường như được thâu] nhỏ lại, ngày nay nói 

bản địa chẳng gò bó tại một địa phương nào, cả thế giới đều là bản địa, 

nhất định phải hiện đại hóa thì mới thâu nhận được hiệu quả. 

Do đó những Bồ Tát này đều là hóa thân của Như Lai,  “ngã cửu 

 tri thị đại sĩ” ,  “thị đại sĩ”  tức là Địa Tạng Bồ Tát; tôi đã biết Ngài rất 

lâu rồi, rất rõ ràng. “Hữu như thử bất khả tư nghị thần lực, cập đại thệ 

 nguyện  lực” ,  đây  là  như  đức  Phật  Thích  Ca  đã  nói  phía  trước,  Phổ 

Quảng Bồ Tát đã biết trước từ lâu rồi, đâu có lý nào không biết? Tại sao 

Ngài phải hỏi?  “Vị vị lai chúng sanh, khiển tri lợi ích cố vấn Như Lai” . 

Câu hỏi này của Ngài thật ra là Ngài đã biết rõ rồi nhưng cũng hỏi, đó là 

như đóng kịch vậy, đóng [theo lối] Song Hoàng148 [nghĩa là] một người 

hỏi một người đáp. Chúng sanh chẳng biết; chẳng biết nhưng chúng sanh 

cũng chẳng hỏi, nhất định phải là người trong ngành mới biết hỏi. Đọc 

kinh này chúng ta phải bắt chước. Bất kỳ trường hợp nào, thời gian nào 

[nếu có cơ hội thì nên làm như vậy] rất đáng tiếc chúng ta đều là chúng 

sanh  mê  hoặc  điên  đảo,  chẳng  giác  ngộ,  chẳng  biết  phương  pháp  độ 

chúng sanh. Nói thật ra, cũng chẳng có nguyện vọng khẩn thiết độ chúng 

sanh  cho  nên  vẫn  còn  là  phàm  phu  trong  sanh  tử.  Nếu  bạn  học  được 

phương pháp này, bạn cũng có một hoằng nguyện, lúc nào cũng giúp đỡ 

chúng sanh, đem lại lợi ích cho chúng sanh, chẳng gián đoạn. Trong lúc 

tản bộ trò chuyện, có nhiều người ở xung quanh, chúng ta biết rõ nhưng 

cũng cứ hỏi, một người hỏi một người đáp để cho người ta nghe. Chúng 

ta ở những nơi công cộng, trong tiệm ăn dùng cơm, ở xung quanh đều có 

nhiều người, chưa từng có người hỏi: Thưa pháp sư, Phật nghĩa là gì? 

Bạn hiểu, tôi cũng hiểu, chúng ta một người hỏi, một người đáp, đóng 

kịch  như  vậy  cho  người  ta  nghe,  cho  những  người  chưa  hiểu  có  dịp 

nghe. Khi chúng ta dùng cơm thì tiệm ăn đó liền biến thành đạo tràng, 

những người đến ăn cơm đều là thính chúng, có mấy người biết làm như 

vậy? 

Trong các chùa chiền ở Trung Quốc, các bạn đều trú trong tự viện, 

bạn coi mỗi ngày có bao nhiêu đoàn du lịch tới đó! Người hướng dẫn du 

lịch giới thiệu đạo tràng, lịch sử, văn vật cho những du khách này, chúng 

ta không biết cách nói xen vào trong đó sao. Một lần nọ ở chùa Ngọc 

148 Hoàng là cái lưỡi gà (reed), cái lẫy đồng trong những cây kèn Tàu (oboe, loại kèn

này thường được gọi là tất lật 篳篥). Do vậy, Song Hoàng hiểu theo nghĩa hẹp là hai

cây kèn thổi đôi, phối hợp thành hai bè với nhau. Từ đó, khi song tấu bất cứ nhạc khí 

hay diễn xuất theo lối xướng họa đều gọi là Song Hoàng. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 600

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Phật ở Thượng Hải, lúc tôi đi đến điện Thiên Vương, đúng lúc đó có hai 

đoàn  khách  du  lịch  vừa  đến,  tôi  thấy  họ  đều  là  người  ngoại  quốc,  có 

người phiên dịch cho họ. Tôi cũng kéo một vị tri khách của chùa Ngọc 

Phật đi kế bên, tôi giảng giải cho thầy ấy nghe ý nghĩa tiêu biểu pháp của 

Tứ Ðại Thiên Výõng nõi ðó. Tôi nói chuyện với thầy ấy, cả hai ðoàn du 

lịch  ðó  ðều  im  lặng,  ðều  vây  quanh  ðể  nghe,  [ðó  là]  cõ  hội  giáo  dục, 

chúng ta giảng một bài học [ngắn] cho những khách du lịch ấy. Do ðó 

nhất ðịnh phải hiểu cõ hội giáo dục, mọi nõi, mọi lúc chúng ta phải có 

tâm này, nguyện này. Cũng nhý Phổ Quảng Bồ Tát trong pháp hội Ðịa 

Tạng này vậy, một ngýời hỏi, một ngýời ðáp, ðâu phải là họ không biết? 

Họ ðều biết, ðã biết nhưng cứ hỏi, diễn tuồng biểu diễn cho người ta coi, 

làm cho họ thấy nghe xong có thể giác ngộ, có thể hiểu rõ. Do đó nên 

biết những chùa ở Đại Lục nếu có thể lợi dụng cơ hội giáo dục hướng 

dẫn cho chúng sanh trên toàn thế giới, khi họ đến đó du lịch thực sự sẽ 

đạt  được  lợi  ích  lúc  ra  về.  Sau  khi  về  họ  sẽ  tuyên  dương  những  Phật 

pháp mà họ nghe được, hiểu được, giới thiệu cho bà con, bạn bè của họ. 

Sau khi  những bạn bè,  thân quyến này  nghe xong lại đến  Trung  Quốc 

tham  quan du lịch, đến  [Trung  Quốc]  muốn học  một  ít.  Họ đến đó du 

lịch phải tốn một số tiền, đó là học phí, họ sẽ học được một vài điều khi 

trở về, chúng ta chẳng phụ lòng họ, đây là một chuyện tốt. 

Cho nên tôi chẳng có ở Trung Quốc thì không có cách chi, nếu tôi 

ở Trung Quốc thì nhất định sẽ đề nghị Hiệp Hội Phật Giáo Trung Quốc 

nên triệu tập những người xuất gia lại học một lớp huấn luyện, chỉ cho 

họ  [biết  về  việc]  cơ  hội  giáo  dục,  làm  cho  mỗi  người  ai  nấy  đều  biết. 

Không cần nhiều, chỉ cần hiểu rõ những sự việc có tiêu biểu pháp, mỗi 

ngày giảng giải cho những đoàn thể du lịch, làm cho những người ngoại 

quốc đi du lịch đến Trung Quốc biết được không những lịch sử Trung 

Quốc lâu đời, trình độ nghệ thuật hy hữu trên thế giới, học thuật Trung 

Quốc tinh túy, sâu sắc làm cho họ khâm phục, đây là tuyên dương văn 

hóa cố hữu, tuyên dương Phật pháp Đại Thừa. [Hiện nay] Phật pháp đích 

thật ở tại Trung Quốc chứ chẳng tồn tại ở Ấn Độ nữa, Ấn Độ chẳng còn 

nữa. Phật pháp cũng di dân, dời đến Trung Quốc, thế nên nếu cả thế giới 

muốn học Phật thì nhất định phải đến Trung Quốc. Chúng tôi đọc đoạn 

kinh văn này rất cảm khái, nhất định phải biết mình nên làm như thế nào 

để  đem  lại  lợi  ích  cho  chúng  sanh.  Đây  chẳng  phải  là  tạo  thêm  phiền 

phức, cho nên đừng sợ lão pháp sư quá cực nhọc, lão pháp sư quá mệt, 

chẳng sợ những chuyện này. Làm sao có thể đem lại lợi ích cho chúng 

sanh, đã biết nhưng phải hỏi.  “Cố vấn Như Lai duy nhiên đính thọ” , duy

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 601

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

nhiên đính thọ bốn chữ này vô cùng cung kính, bao gồm ý nghĩa  “quyết 

 định y giáo phụng hành”  ở trong ấy. Sau đó Ngài chánh thức hỏi: 

 Thế Tôn, đương hà danh thử kinh, sử ngã vân hà lưu bố? 

世尊。當何名此經。使我云何流布。

 (Bạch Thế Tôn, kinh này đặt tên là gì và con nên lưu bố như thế 

 nào?)

Những lời Ngài giảng nên đặt tựa đề là gì để cho chúng con lưu 

thông rộng khắp, giới thiệu pháp môn này cho hết thảy chúng sanh, tiến 

cử  cho  hết  thảy  chúng  sanh,  ý    nghĩa  của  chữ   “lưu  bố”   là  lưu  thông, 

tuyên bố. Có rất nhiều cách thức để lưu bố, vô lượng vô biên, tuyệt đối 

chẳng  phải  chỉ  có  một  cách.  Chúng  ta  phải  xem  xét  hoàn  cảnh,  hình 

thức, làm cách nào để có lợi ích nhiều nhất, chúng ta dùng phương pháp 

đó để làm. Chúng ta giảng kinh trong giảng đường, giảng đường rất nhỏ, 

thính chúng chẳng nhiều, làm thế nào khuếch trương hiệu quả của việc 

giảng kinh, đương nhiên lý tưởng nhất là dùng máy truyền hình, duyên 

của truyền hình chưa chín muồi, chẳng có quan hệ này. Đặc biệt là đài 

truyền hình, do chánh sách quốc gia hạn chế, [chúng ta] chưa đủ duyên. 

Chúng ta cũng chẳng có tài lực nên làm không nổi. Làm không được thì 

phải làm sao? Mỗi lần chúng ta giảng kinh, lưu lại băng thâu âm, chúng 

ta  có  thể  làm  việc  này.  Những  đạo  tràng  và  đồng  tu  quen  biết  nhưng 

chẳng có duyên trực tiếp đến nghe, chúng ta có thể làm thành nhiều băng 

tặng cho họ. Trong Phật pháp, đây là bố thí cúng dường, tuyệt đối chẳng 

có mua bán, thế nên những kinh sách, băng thâu âm, băng thâu hình, CD 

chúng tôi in và làm ra, từ trước đến giờ chưa từng đem bán, chỉ biếu tặng 

mà thôi. Hai năm gần đây nhân duyên dần dần chín muồi, sau khi đài số 

bốn ở Đài Loan mở ra, có rất nhiều người hỏi tôi xin băng thâu hình. Có 

người  muốn  xin  thì đó là  chuyện  tốt,  chúng  tôi  rất hoan hỷ,  chúng  tôi 

cung cấp [băng thâu hình] cho họ chiếu lên truyền hình. 

Thế nên hiện nay Đài Loan mỗi ngày hầu như có ba, bốn giờ phát 

hình những băng thâu hình [giảng kinh] này. Ở Mỹ mỗi ngày có một giờ 

đồng hồ, gần đây đài truyền hình Hawaii cũng bắt đầu cho truyền hình, 

mỗi tuần hai lần, hình như mỗi tuần hai giờ đồng hồ. Phong khí dần dần 

mở ra, băng thâu hình của chúng ta có dịp được truyền hình. Chỉ cần họ 

xin chúng ta, chúng ta lưu giữ rất nhiều [băng thâu hình, thâu âm], tôi tin 

tưởng hai, ba năm họ cũng dùng không hết. Chúng ta lưu giữ nhiều băng 

như  vậy,  cho  nên  chúng  ta  phải  sớm  tìm  cách  lợi  dụng  phương  pháp 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 602

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

khoa  học  kỹ  thuật.  Hiện  nay  mạng  lưới  điện  toán  phát  triển,  đối  với 

chúng  ta  đây  cũng  là  phương  pháp  tốt  nhất  để  lưu  thông  rộng  rãi,  rất 

nhiều tài liệu này đều có trên mạng lưới điện toán. Chúng ta coi khuynh 

hướng của khoa học kỹ thuật, trong sự tưởng tượng của tôi thì mười năm 

sau  là  thời  đại  điện  não  (máy  vi  tính,  computer),  có  thể  những  máy 

truyền hình này cũng sẽ bị đào thải hết, mỗi người mang một máy điện 

não  nhỏ,  cỡ  bằng  cuốn sách.  Mười  năm  sau  máy  điện  não  có  thể biến 

thành  một  hộp  rất  nhỏ,  có  thể  bỏ  vô  túi,  càng  làm  càng  tiến  bộ.  Mỗi 

người mở máy điện não ra, bất cứ lúc nào cũng có thể xem chỉ cần có 

thời giờ rảnh rỗi, khi bạn muốn nghe kinh thì bạn liền có thể mở xem, rất 

thuận tiện! 

Cho nên tương lai hoằng pháp lợi sanh trên toàn thế giới cần phải 

có một chỗ bao lớn? Chỗ này của chúng ta hiện nay đủ rồi, chỗ nhỏ thì ít 

việc, phí tổn ít chẳng cần phải cầu cạnh người ta, hết thảy những tài lực 

này đều dồn vào việc hoằng pháp, giúp đỡ những chúng sanh đang chịu 

khổ nạn. Chúng ta đủ ăn đủ mặc thì vui rồi, rất thoải mái, có bạn đạo có 

cùng  chí  hướng,  có  bảy  tám  người  là  đủ  rồi,  không  nên  có  quá  nhiều 

người. Chúng ta chuyên chí công phu trên Đại Thừa, mỗi ngày luyện tập 

trên giảng đài, lợi dụng phương pháp khoa học kỹ thuật truyền bá rộng 

khắp  thế  giới,  chúng  ta  dùng  phương  pháp  này  để  lưu  thông  rộng  rãi, 

định tâm ở một chỗ để chuyên làm công việc này. Chúng ta cũng không 

cần treo một chiêu bài gì cả, đó là hình thức, không quan trọng lắm, quan 

trọng  ở  thực  chất.  Thực  sự  có  vài  người  có  cùng  chí  hướng  sinh  hoạt 

chung với nhau, học tập chung, làm việc chung với nhau, hy vọng làm 

sự  nghiệp của Như Lai cho hoàn hảo, đời này sẽ rất sung mãn, rất có giá 

trị, rất có ý nghĩa. 

Từ mấy chục năm học Phật đến nay tôi có nguyện vọng như trên, 

hy  vọng  có  vài  bạn  đồng  tu  thực  sự  chí  đồng  đạo  hợp,  chúng  ta  cùng 

nhau  làm  sự  nghiệp  này.  Rất  khó  tìm  được  người  có  đồng  tâm,  đồng 

nguyện, người xưa có nói: Ba người đồng tâm, sức bén nhọn ấy có thể 

cắt đứt vàng”149, đó là một cách tỷ dụ, sức bén nhọn ấy có thể cắt đứt sắt 

thép, có sức mạnh lớn như vậy. [Hiện nay] chẳng tìm được người đồng 

tâm, tại sao chẳng tìm thấy? Mọi người quá coi trọng danh lợi, vậy thì 

chẳng  có  cách  chi  cả.  Nếu  có  thể  xả  bỏ  rốt  ráo  các  thứ  tiếng  tăm,  lợi 

dưỡng, thị phi nhân ngã, chỉ có một niệm: Hoằng dương Phật pháp, lợi 

ích chúng sanh, người như vậy rất khó gặp, quá khó! Tôi tin tưởng sâu 

149 Tam nhân đồng tâm, kỳ lợi đoạn kim. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 603

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

xa  nếu  có  năm  người  [đồng  tâm]  thì  có  thể  làm  cho  Phật  pháp  hưng 

vượng  trở  lại,  chẳng  khác  gì  với  thời  đại  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni. 

Năm  xưa  đức  Thế  Tôn  tại  vườn  Lộc  Dã  cùng  với  năm  tỳ-kheo  có  thể 

hưng khởi [Phật pháp], ngày nay nếu có năm vị tỳ-kheo thì nhất định có 

thể làm cho Phật pháp hưng vượng trở lại. Năm người này thực sự có 

đạo tâm, có thể chuyển đổi quan niệm, ngôn hạnh trở lại, cùng tâm, cùng 

nguyện, cùng giải, cùng hạnh với Phật thì sự nghiệp này mới làm được 

viên mãn. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Phật cáo Phổ Quảng: “Thử kinh hữu tam danh, nhất danh Địa 

 Tạng  Bổn  Nguyện,  diệc  danh  Địa  Tạng  Bổn  Hạnh,  diệc  danh  Địa 

 Tạng Bổn Thệ Lực Kinh. 

佛告普廣。此經有三名。一名地藏本願。亦名地藏本

行。亦名地藏本誓力經。 

 (Ðức Phật bảo Ngài Phổ Quảng: “Kinh này có ba danh hiệu: Một 

 là Ðịa Tạng Bổn Nguyện, cũng gọi là Ðịa Tạng Bổn Hạnh, cũng gọi là 

 Ðịa Tạng Bổn Thệ Lực Kinh.) 

Ngài Phổ Quảng hỏi tên kinh, đức Thế Tôn nói ra ba tên, ngày nay 

chúng ta thấy tên kinh này là một trong ba tên nói trên. Ðây là lúc trước 

đại sư dịch kinh, lựa một tên trong ba tên do đức Thế Tôn đặt ra, chọn 

Địa Tạng Bổn Nguyện, cho nên kinh này gọi là Địa Tạng Bồ Tát Bổn 

Nguyện Kinh. Nguyện nhất định phải có Hạnh, hết thảy bổn hạnh bao 

gồm trong bổn nguyện. Hạnh nhất định có Thệ Lực. Thệ mọi người đều 

biết, thệ nguyện của Địa Tạng Bồ Tát rộng lớn, sâu xa, thực sự xả mình 

vì  người.  Ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  hy  sinh,  phụng  sự,  hiến  dâng,  xả 

mình  vì  người,  Địa  Tạng  Bồ  Tát  là  mô  phạm  hạng  nhất,  “Địa  ngục 

 chẳng không, thề chẳng thành Phật, độ tận chúng sanh mới thành Phật 

 đạo” . Chúng ta hỏi: Địa Tạng Bồ Tát có nguyện lớn như vậy, đáng được 

hết thảy chư Phật Như Lai tán thán, hết thảy chúng sanh kính ngưỡng, 

Quán Âm Bồ Tát có nguyện này không? Văn Thù Bồ Tát có nguyện này 

không? Phổ Quảng Bồ Tát trong kinh này có nguyện như vậy không? Từ 

nguyện  này  mà  nói  thì  đều  được  gọi  là  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  Phổ  Quảng 

cũng được gọi là Địa Tạng Bồ Tát, Quán Âm cũng gọi là Địa Tạng Bồ 

Tát, Văn Thù, Phổ Hiền cũng gọi là Địa Tạng Bồ Tát, nói từ nguyện này. 

Nếu xét về đại từ đại bi thì Địa Tạng Bồ Tát cũng gọi là Quán Âm Bồ 

Tát, hết thảy đều gọi là Quán Âm Bồ Tát. Muôn vàn xin đừng coi một vị 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 604

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Bồ Tát thành một người, nghĩ cứng ngắc như vậy thì bạn sai rồi! Tất cả 

hết thảy Bồ Tát đều là tiêu biểu pháp. 

Cho nên bạn thành tựu cái gì? Tập hợp hết thảy thành tựu to lớn 

của Bồ Tát, hết thảy Bồ Tát tức là tôi, một người, như vậy mới đúng, tận 

hư không trọn khắp pháp giới là chính mình. Từ chuyện chúng ta hiếu 

thân tôn sư, từ nguyện hạnh này, tức là Ðịa Tạng Bồ Tát; xét về từ bi 

cứu đời thì bạn chính là Quán Thế Âm Bồ Tát; xét về cách dùng lý trí 

chẳng  dùng  cảm  tình  thì  bạn  chính  là  Văn  Thù  Bồ  Tát;  nói  được  làm 

được, lời nói và hành động đi đôi, đó chính là Phổ Hiền Bồ Tát. Tất cả 

hết thảy Bồ Tát là một người, chẳng phải rất nhiều người, phải hiểu đạo 

lý này. Ngày nay chúng ta học Phật, học đến già cũng chẳng thể bước 

vào ngưỡng cửa (nhập môn), vậy là sai ở chỗ nào? Sai ở chỗ chúng ta 

phân chia các Bồ Tát riêng rẽ ra, vị này chẳng phải là vị kia, vị kia chẳng 

phải vị này, vậy thì hỏng rồi! Thế nên bạn chẳng thể bước vào cửa. Khi 

bạn thực sự hiểu được, hết thảy chư Phật là một vị Phật, hết thảy Bồ Tát 

là một vị Bồ Tát, kinh Hoa Nghiêm cũng nói với chúng ta  “Một tức là 

 nhiều, nhiều tức là một, một và nhiều chẳng phải hai”  150, đều là nói rõ về 

đạo lý này, đều nói về sự thật này, làm sao có thể chia ra được? Vừa chia 

ra thì rơi vào vọng tưởng, phân biệt, chấp trước; nếu chẳng đoạn vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước thì bạn chẳng thể bước vào cửa. Nói thật ra, 

bạn  coi  kinh  cũng  không  hiểu  thì  bạn  làm  sao  đạt  được  sự  lợi  ích  thù 

thắng của kinh giáo? Ðây là nói về bổn thệ nguyện của Ðịa Tạng Bồ Tát, 

từ  thệ  nguyện  sanh  ra  sức  mạnh.  Chữ  lực  (sức  mạnh)  này,  ngày  nay 

chúng  ta  gọi  là  động  lực,  dũng  mãnh  tinh  tấn,  vĩnh  viễn  chẳng  thoái 

chuyển. Sức mạnh gì đang thúc đẩy họ? Ngày nay chúng ta thấy người 

thế gian liều mạng đi làm việc, sức mạnh gì thúc đẩy họ làm việc? Chính 

là danh lợi. Nếu họ chẳng đạt được danh, chẳng đạt được lợi thì họ sẽ 

giải đãi, cái gì cũng chẳng muốn làm. 

Báo hôm qua có đăng một bài luận ngắn, tôi coi xong cảm thấy rất 

thú vị. Nói về Tịch Cốc (Silicon Valley), tiểu bang California, đó là chỗ 

tôi ở hồi đó, tôi trú ở Nam Loan, nói về địa phương ấy. Chỗ đó có rất 

nhiều khoa học gia, hơn phân nửa đều làm trong ngành điện não, điện tử. 

Tôi giảng kinh ở Cựu Kim Sơn (San Francisco), những người này đều 

đến nghe, trong đó rất nhiều người có học vị Tiến Sĩ. Tôi nhớ lần đầu 

tiên  tôi  giảng  kinh  ở  Cựu  Kim  Sơn,  thính  chúng  có  khoảng  tám  mươi 

mấy người, hai phần ba có học vị Tiến Sĩ, có một đồng tu nói với tôi: 

150 Nhất tức thị đa, đa tức thị nhất, nhất đa bất nhị. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 605

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Pháp sư lại đây  mở lớp Tiến Sĩ, những người này làm việc rất nỗ lực, 

mỗi ngày làm việc mười mấy giờ đồng hồ, vì cái gì? Kiếm tiền. Kiếm 

tiền xong chẳng có chỗ xài, không biết làm sao xài tiền, thật là như vậy. 

Liều mạng nỗ lực kiếm tiền, là vì chuyện này nên họ mới làm việc [siêng 

năng] như vậy. Nếu không kiếm được tiền, chẳng có lợi ích thì họ nhất 

định sẽ không làm nữa. 

Ðộng lực người thế gian, động lực lao động làm việc là vì danh 

lợi, trong Phật pháp thì xả bỏ hết danh lợi, động lực gì thúc đẩy họ? Bổn 

thệ, lời thệ nguyện của họ thúc đẩy, tứ hoằng thệ nguyện. Tứ hoằng thệ 

nguyện thật ra tức là nguyện thứ nhất  “Chúng sanh vô biên thệ nguyện 

 độ” , nguyện lực này thúc đẩy họ. Nếu họ thực sự có nguyện này thì nhất 

định phải đoạn phiền não, nhất định phải học pháp môn, nhất định phải 

thành Phật đạo. Tại sao vậy? Họ không đoạn phiền não, không học pháp 

môn thì không có khả năng độ chúng sanh. Từ đây có thể biết do nguyện 

lực này thành tựu cho họ. Sau khi chính họ thành tựu, họ mới có thể thực 

hiện nguyện lực, mới có thể phổ độ chúng sanh. Cho nên chư Phật đã 

thành Phật, sau khi thành Phật, quyết định không trụ trên ngôi vị Phật, 

lui về ngôi vị Bồ Tát, hành Bồ Tát đạo. Bồ Tát là địa vị của học sinh, 

Phật là địa vị của thầy giáo, vì ở trên địa vị của thầy giáo thì phiền phức. 

Phật đạo là sư đạo, đề xướng tôn sư trọng đạo, chỉ có học sinh đến cầu 

thầy giáo, thầy giáo không thể tùy ý dạy học sinh, nếu thầy giáo tùy tiện 

dạy học sinh thì học sinh sẽ chẳng tôn kính thầy giáo. Trong sư đạo chỉ 

có nghe  nói việc đến  học  chứ không  có việc đi dạy,  thời xưa ở  Trung 

Quốc và Ấn Ðộ đều như vậy. Còn việc cầu học, bạn tới cầu học, chẳng 

có việc thầy giáo đến nhà bạn dạy bạn, chẳng có đạo lý này. Ai có thể 

đến nhà bạn dạy bạn? Bồ Tát. Bồ Tát là bạn đồng học, đồng học thì sẽ 

chẳng  tôn  nghiêm,  đồng  học  có  thể  tùy  tiện.  Cho  nên  trong  kinh  nói 

 “làm người bạn không mời mà đến” , bạn không đến kiếm tôi, tôi có thể 

đi kiếm bạn, đó là Bồ Tát, Bồ Tát thì tiện lợi hơn. Quan hệ chúng ta là 

quan hệ bạn học, chúng ta không phải là quan hệ thầy trò, bạn phải biết. 

Ðức Phật Thích Ca biểu diễn làm một người thầy giáo, có rất nhiều chư 

Phật  Như  Lai biểu diễn làm  bạn đồng  học,  thị  hiện  thân phận  Bồ  Tát, 

đến làm bạn đồng học với chúng ta, đến giúp đỡ chúng ta. 

Nói thật ra những người này đã thành Phật từ lâu rồi, họ thực sự từ 

bi,  giúp  đức  Phật  giáo  hóa  chúng  sanh,  vì  không  phải  là  người  trong 

ngành chẳng giúp được, chẳng thể quán sát căn cơ, không phải là người 

trong ngành thì chẳng thể nêu câu hỏi, chẳng thể hỏi. Do đó tôi thường 

nói,  học  Phật  tức  là  diễn  kịch,  biểu  diễn,  kinh  điển  chính  là  kịch  bản. 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 606

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Bạn coi chư Phật, Bồ Tát ở đó biểu diễn hoạt bát dường nào. Ðặc biệt là 

trong kinh Hoa Nghiêm, bạn thấy có bao nhiêu người trong pháp hội ấy! 

Nếu tính số đoàn thể tham dự từ đầu kinh đến cuối kinh, không thể tính 

số người, tổng cộng có hai trăm hai mươi tám loại đoàn thể tham dự, có 

nhiều như vậy. Chúng ta nói từ những đoàn thể này, số người trong mỗi 

đoàn thể là vô lượng vô biên, làm cho chúng ta lập tức thấu hiểu đến tận 

hư  không,  trọn  khắp  pháp  giới  chính  là  một  sân  khấu  to  lớn,  nên  số 

người  mới  vô  lượng  vô  biên.  Những  người  nào  làm  đạo  diễn?  Những 

người nào làm diễn viên? Ðều là chư Phật Như Lai. Chúng ta thấy được 

trong kinh, các thân phận khác nhau toàn là chư Phật Như Lai biến hiện 

thành, nên dùng thân gì độ được bèn hiện thân ấy, tùy loại hóa thân, tùy 

cơ thuyết pháp. 

Chúng ta phải học được những bản lãnh này từ kinh điển, phải xây 

dựng lý tưởng, quan niệm như thế nào, chúng ta cũng tham dự pháp hội 

này vậy. Pháp hội này là pháp hội Hoa Nghiêm, pháp hội Hoa Nghiêm 

luôn luôn tồn tại, chẳng gián đoạn, cho nên trong kinh nói  “trần thuyết 

 sát thuyết, vô gián thuyết” , chẳng có gián đoạn. Pháp hội Hoa Nghiêm là 

pháp hội chung, các pháp hội khác là pháp hội nhỏ, trong pháp hội lớn 

chia thành các pháp hội nhỏ, Hoa Nghiêm là tổng hội. Có thể thấu hiểu 

được ý nghĩa này, khế nhập cảnh giới này thì chúng ta sẽ vào pháp hội 

Hoa Nghiêm. Hôm thứ bảy chúng ta gặp một đoạn kinh văn vừa đúng 

lúc giảng đến Hoa Nghiêm Tam Muội, ít nhiều thì cũng báo cáo với chư 

vị một chút. Sau khi hiểu rõ, đích thật thay đổi quan niệm của chúng ta, 

đời sống của chúng ta cũng thay đổi theo, chuyển biến nghiệp lực của 

chúng ta thành nguyện lực, đây là học Phật chân chánh đạt được lợi ích. 

Tiên  sinh  Phương  Ðông  Mỹ  gọi  là   “sự  hưởng  thụ  cao  nhất  của  đời 

 người” ,  nếu  bạn  chuyển  không  được  thì  bạn  đạt  không  được,  sau  khi 

chuyển được thì đó là sự hưởng thụ cao nhất của đời người. Ðây là nói 

đến  Ðịa  Tạng  Bổn  Thệ  Lực  Kinh.  Đoạn  kinh  tiếp  theo  còn  hai  hàng, 

chúng ta đọc tiếp: 

 Duyên thử Bồ Tát cửu viễn kiếp lai, phát đại trọng nguyện lợi 

 ích chúng sanh, thị cố nhữ đẳng y nguyện lưu bố. 

緣此菩薩久遠劫來。發大重願利益眾生。是故汝等依

願流布。

 (Do vì Bồ Tát này từ thuở kiếp lâu xa đến nay từng phát đại trọng 

 nguyện  làm  lợi  ích  cho  chúng  sanh,  cho  nên  các  ông  phải  y  theo  tâm 

 nguyện mà lưu bố”.) 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 607

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

Ðây  là  lời  Thế  Tôn  phó  chúc.  “Duyên  thử  Bồ  Tát” , duyên là

duyên phận này, thử Bồ Tát là Ðịa Tạng Bồ Tát.  “Cửu viễn kiếp lai, phát 

 đại trọng nguyện” , chữ trọng có hai cách đọc, đọc là trọng cũng được, 

đọc là trùng cũng được. Trọng nghĩa là nguyện của Ngài rất nặng, trùng 

nghĩa là lập lại, mỗi đời đều phát, do đó nói có hai âm, hai ý nghĩa đều 

đầy đủ; bạn đọc là trọng cũng không sai, cũng đúng, nó có hai ý nghĩa ở 

trong ấy, nguyện vọng của Ngài hoàn toàn là lợi ích chúng sanh. Ở đây 

chúng ta nhất định phải hiểu rõ, đây là bổn nguyện của Bồ Tát; nói cách 

khác, cũng là căn bản lớn lao của sự học Phật của chúng ta. Do đó Phật 

pháp Ðại Thừa bắt đầu tu từ đâu? Nhất định phải bắt đầu tu từ Ðịa Tạng 

Bồ  Tát,  nếu  bạn  chẳng  có  tâm  nguyện  của  Ðịa  Tạng,  bạn  dứt  khoát 

không  phải  người  Ðại  Thừa.  Trong  pháp  Ðại  Thừa  bất  luận  là  tu  học 

pháp môn nào cũng đều dùng chỗ này làm cơ sở, tức là nhất định phải 

phổ  độ  chúng  sanh,  thực  sự  là  chúng  sanh  chưa  được  độ  thì  tự  mình 

không thể thành Phật. Bây giờ không thể thành Phật là không ở ngôi vị 

Phật, Ðịa Tạng Bồ Tát thực sự đã thành Phật từ kiếp lâu xa, học trò của 

Ngài đều đã thành Phật, làm sao Ngài chưa thành Phật được! Không trụ 

ở ngôi vị Phật nghĩa là nói không dùng thân phận của thầy giáo xuất hiện 

ở thế gian, vĩnh viễn dùng thân phận bạn đồng học để giúp đỡ hết thảy 

chúng sanh, là ý nghĩa như vậy. Không làm thầy, làm bạn đồng học của 

hết thảy chúng sanh, là học trưởng của mọi người, dùng thân phận học 

trưởng xuất hiện, không dùng thân phận thầy, ý nghĩa chân chánh là như 

vậy.  Ðủ  tư  cách  làm  thầy,  không  dùng  thân  phận  thầy,  chúng  ta  nhất 

định phải học theo. Tức là chủ động giúp đỡ hết thảy chúng sanh, giúp 

mọi người phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui. 

 Phổ Quảng văn dĩ, hiệp chưởng cung kính tác lễ nhi thoái. 

普廣聞已。合掌恭敬作禮而退。

  (Ngài Phổ Quảng nghe xong liền cung kính chắp tay làm lễ mà 

 lui ra.)

 “Nhi thoái” , thoái nhất định là phải làm theo, không phải thoái lui 

ra thì xong, sau khi thoái lui nhất định phải y giáo phụng hành, phải hết 

lòng mà làm. Ðược rồi, [hôm nay] giới thiệu phẩm này tới đây là hết. 

Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh  

Giảng Ký 

(Quyển Thượng) 

 Phẩm Thứ Sáu: Như Lai Tán Thán - Tập 25 

 608

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

MỤC LỤC  

Đôi Lời Bày Tỏ…………………………………………  003 

A. Duyên Khởi…………………………………………  005 

TẬP 01………………………………………………… 005

B. Giới Thiệu Đề Kinh…………………………………  008 

a. Biệt Đề……………………………………………….  008 

TẬP 02………………………………………………… 025

b. Thông Đề…………………………………………….  038 

c. Nhân Đề……………………………………………...  041 

C. Phần Tựa……………………………………………  044 

Phẩm Nhất: Thần thông Trên Cung Trời Đao Lợi…… 

044 

TẬP 03……………………………………………........ 045

Chứng Tín Tự……………………………………..........  054 

Phát Khởi Tự……………………………………...........  055 

TẬP 04…………………………………………………. 067

TẬP 05………………………………………………… 090

TẬP 06………………………………………………… 115

TẬP 07…………………………………………………. 143

D. Chánh Tông…………………………………………

167

Phẩm Nhì: Phân Thân Tập Hội………………………..  167 

TẬP 08…………………………………………………. 174

Phẩm Ba: Quán Nghiệp Duyên Chúng Sanh………….  188 

TẬP 09……………………………………………........ 201

TẬP 10……………………………………………........ 228

Phẩm Tư: Nghiệp Cảm Của Chúng Sanh ở Cõi Diêm  

Phù.…………………………………………………….. 228

TẬP 11……………………………………………........ 252

TẬP 12……………………………………………........ 282

TẬP 13……………………………………………….... 308

TẬP 14……………………………………………….... 335

TẬP 15………………………………………………… 362

Phẩm Năm: Danh Hiệu Của Địa Ngục ……………….  362 

TẬP 16………………………………………………… 385

TẬP 17………………………………………………… 406

TẬP 18………………………………………………… 431

Phẩm Sáu: Như Lai Tán Thán……………………  ……. 431 

TẬP 19…………………………………………………. 452

 Mục Lục 

 609

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Thượng 

TẬP 20…………………………………………………. 473

TẬP 21…………………………………………………. 497

TẬP 22…………………………………………………. 510

TẬP 23…………………………………………………. 534

TẬP 24…………………………………………………. 558

TẬP 25…………………………………………………. 584

Mục Lục…………………………………………………  609 

 Mục Lục 

 610



cover_image.jpg
Dia-Tang-Bo-Tat-
Bon-Nguyen-Kinh-
Giang-Ky-HT-
Tinh-Khong-





